
Papieski Wydział Teologiczny  

we Wrocławiu 

  

 

Ks. Adam Szpotański 

 

 

Wpływ Sługi Bożego ks. Luigi Giussaniego 

na powstanie i rozwój  

Ruchu Comunione e Liberazione 

 

 

Praca doktorska  

napisana na Seminarium z Historii Kościoła 

pod kierunkiem 

Ks. dr hab. 

Norberta Jerzaka 

 

 

 

Wrocław 2016 



2 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

SPIS TREŚCI………………………………………………………………………3 

BIBLIOGRAFIA………………………………………………………………......7 

WYKAZ SKRÓTÓW…………………………………………………………….21 

WSTĘP………………………………………………………………………….…23 

 

ROZDZIAŁ I   

SYTUACJA KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO WE WŁOSZECH  

W PIERWSZEJ POŁOWIE XX WIEKU………………………………………29 

1. Kościół katolicki we Włoszech w okresie pontyfikatu Piusa X (1903 – 1914)  

i pontyfikatu Benedykta  XV (1914 – 1922)………………………………………29 

2. Kościół katolicki we Włoszech  

w okresie między wojennym  (1922 – 1939)……………………………………...39 

3. Kościół katolicki we Włoszech  

w czasie pontyfikatu Piusa XII ( 1939 – 1958)…………………………………....48 

4. Znaczenie uchwał II Soboru Watykańskiego (1958 – 1964) 

 dla ożywienia życia duchowego wiernych……………………………………..…61 

 

ROZDZIAŁ II  

STOSUNEK PAŃSTWA DO KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO  

WE WŁOSZECH W XX WIEKU………………………………………….…...75 

1. Traktaty laterańskie…………………………………………………………......75 

2. Włochy w dobie rządów totalitarnych………………………………………......82 

3. Rządy chrześcijańskiej demokracji we Włoszech po 1945 roku………………..91 

4. Wpływ ideologii komunistycznej na państwo włoskie………………………...100 

 

ROZDZIAŁ III  

BIOGRAM KS. LUIGI GIUSANIEGO………………………………………..105 

1. Dzieciństwo i młodość ks. Luigi Giussaniego…………………………………105 

2. Studia seminaryjne……………………………………………………………..111 

3. Posługa w seminarium duchownym w Veregono……………………………...117 



4 

 

4. Katechizacja w Liceum Klasycznym Berchet w Mediolanie……………….....120 

5. Praca dydaktyczno – naukowa na Uniwersytecie Katolickim w Mediolanie….125 

6. Choroba i śmierć………………………………………………………….........129 

 

ROZDZIAŁ IV  

DUCHOWOŚĆ KS. LUIGI GIUSANIEGO……………..................................137 

1. Charakterystyczne elementy duchowości………………………………….......137 

a) Zmysł religijny jako metoda poznania……………………………..137 

b) Chrześcijaństwo jako wyzwanie dla ludzkiego rozumu …………..139 

c) Kościół jako miejsce realizacji Objawienia…………………….….141 

2. Wymiary życia chrześcijańskiego……………………………………………...143 

a) Kultura………….…..………………………………………………143 

b) Miłość………………………………………………………………145 

c) Misja………………………………………………………………..147 

3. Twórczość teologiczna…………………………………………………………151 

a) Prace naukowe………………………………………………….......151 

b) Prace o charakterze pastoralnym i egzegetycznym………………...154 

c) Konferencje i homilie………………………………………………161 

4. Charakterystyka życia i duchowości…………………………………………...165 

 

ROZDZIAŁ V  

GENEZA COMUNIONE E LIBERAZIONE………………………………....171 

1. Początki wspólnoty………………………………………………………….....171 

2. Kryzys w ruchu…………………………………………………………...……176 

3. Zmagania o nowy kształt Comunione e Liberazione pod koniec XX wieku.....178 

4. Wpływ św. Jana Pawła II na rozwój Comunione e Liberazione ……………...186 

 

 

 

 



5 

 

ROZDZIAŁ VI  

PODSTAWOWE IDEE COMUNIONE E LIBERAZIONE…………………191 

1. Cechy charakterystyczne Ruchu……………………......…………….………..191 

a) Cele i pedagogika Ruchu Comunione e Liberazione………………….191 

b) Charyzmat Ruchu Comunione e Liberazione……...……………...…..195 

c) Struktura organizacyjna Ruchu Comunione e Liberazione……………199 

2. Szkoła Wspólnoty………………………………………………………..….....202 

3. Formacja przez inicjatywę…………………………………………………......208 

 

ROZDZIAŁ VII  

SFERY ODDZIAŁYWNIA RUCHU COMUNIONE E LIBERAZIONE…..215 

1. Towarzystwo Dzieł……………………………………………………….……215 

2. Dzieła Kulturotwórcze……………………………………………...……........220 

a) Spotkanie dla przyjaźni między narodami w Rimini…………………...…220 

b) Machting w Mediolanie…………………………………………………...222 

c) EncuentroMadrid………………………………………………………….222 

d) Fundacja pomocniczości…………………………………………………..223 

e) Bibliotek Ducha……………………………………………………….......224 

3. Inicjatywy charytatywne………………………………………………….……225 

a) Międzynarodowa Organizacja do Spraw Misji i Wolontariatu…....………225 

b) Banki Żywności…………………………………………………….……...226 

c) Międzynarodowy Meeting Point……………………………………..........227 

d) Rodzina Zastępcza…………………………………………………………227 

 

ROZDZIAŁ VIII  

WSPÓLNOTY OPIERAJĄCE SIĘ NA DUCHOWOŚĆ COMUNIONE  

E LIBERAZIONE……………………………………………………………….231 

1. Bractwo Komunia i Wyzwolenie………………………………………………231 

2. Memores Domini…………………………………………………...……….....237 

3. Bractwo św. Józefa………………………………………………….….……...240 



6 

 

4. Misjonarze św. Karola Boromeusza…………………...…………………........242 

5. Zgromadzenia Sióstr Służebniczek Wniebowzięcia………………………...…246 

 

ZAKOŃCZENIE…………………………………………………………….…..249 

 

ANEKS…………………………………………………………………….……..251 

1. List Ojca Świętego Jana Pawła II na pogrzeb ks. Luigi Giussaniego………..251 

2. Homilia Kardynała Josepha Ratzingera podczas pogrzebu ks. Giusaniego….255 

3. Wybrane fragmenty statusu Bractwa Komunia i Wyzwolenie………………261 

4. List do nowo przyjętych do Bractwo…………………………………….......265 

5. Wybrane fragmenty statusu Stowarzyszenia Kościelnego Memores Domini.269 

6. Świadectwo ks. Luigi Giussaniego……………………………………………273 

7. Bibliografia ks. Luigi Giussaniego……………………………………………277 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

I. TEKSTY ŹRODŁOWE  

 

A. Źrodła podstawowe - drukowane 

Don Giussani riconosciuto dalla Santa Sede fondatore di un ordine religioso 

femminile, Ufficio stampa di CL – 2 lutego 2006 roku; 

Giussani L., Colognesi P. (wywiad), Dla dojrzałej wiary, Komunia  

i Wyzwolenie Bractwo CL – wydanie specjalne 1992, s.14; 

Giussani L. Ronza R., Il Movimento di Comunione e Liberazione 1954 – 1986, 

Mediolan 2014;  

Giussani L., H. U. von Balthasara, Miejsce chrześcijanina w świecie, Kraków 

2003; 

Giussani L., Boże Narodzenie czas nadziei dla człowieka, który już w nic nie 

wierzy. Il Giornale, 24 grudnia 1996 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html 

(30 listopada 2014, 15:28);  

- Cała ziemia pragnie Twojego oblicza, Kielce 2004;  

- Czas i świątynia, Częstochowa 1997; 

- Czy można tak żyć, Kraków 2009;  

- Chrześcijaństwo jako wyzwanie - U źródeł chrześcijańskiego roszczenia,  

Poznań 2002; 

- Dlaczego Kościół, Poznań 2004; 

- Doświadczenie jest drogą do prawdy, Kielce 2003; 

- Do nowicjatu, La Thuile 6 sierpnia 2000  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html (4 grudnia 2014, 01:12);  

- Fryderyk Chopin - Nuta życia, Ślady (IX)  nr 1 styczeń luty 2000,  

s. 2 – 3;  

- Komentarza do Wielkiej Mszy c- moll W. A. Mozarta, Spirito Gentil nr 24; 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html%20(30
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html%20(30
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html%20(4


8 

 

- Który zbawiając zbawiasz darmo, Notatki z rozmowy księdza Luigi 

Giussaniego ze studentami w La Thuile, Aosta z dnia sierpień 1991 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html (4 grudnia 2014, 00:42);  

- Istnieje nic, które nie przepadnie  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html (4 grudnia 2014, 01:06);  

- Jak rodzi się ruch, Warszawa 1990; 

- Jak promień słońca pośród ciemnego kłębowiska chmur, komentarz do V  

i VI symfonii L. v. Beethovena Spirto Gentil  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html (4 grudnia 2014, 08:00); 

- Ja i wielka okazja, roztargnienie ludzkiej natury, Konferencja wygłoszona 

w czasie rekolekcji studenckich Rimini w grudniu 1993 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html (4 grudnia 2014, 11:00);  

- JEST, skoro działa, 30 Giorni, 10 Ottobre 1993, s. 37–44  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0034.html (4 grudnia 2014, 00:49);  

- Jedność, prawo poznania, podsumowanie z Zebrania Odpowiedzialnych CL 

z 4 kwietnia 2000 roku w Mediolanie za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html 

(4 grudnia 2014, 00:52);  

- List do Ojca Świętego Jana Pawła II na XXV-lecie pontyfikatu  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html (4 grudnia 2014, 00:26);  

- List do nowo przyjętych do Bractwa w Comunione e Liberazione, Ruch  

w Kościele, red. D. Rondoni, Milan 1998;  

- Metoda płynący z wiary, Tracce, nr 2 1994  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html (4 grudnia 2014, 00:34); 

- Memores Domini, Komunia i Wyzwolenie nr 5 listopad 1991, s. 12; 

- Największą ofiarą jest oddanie życia dla dzieła Kogoś Innego, Ślady (XIV) 

nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 29; 

- Notatki z końcowego wystąpienia podczas Międzynarodowego 

Zgromadzenia Odpowiedzialnych La Thuile  30 sierpnia 2000 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0046.html (4 grudnia 2014, 00:29);  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0034.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0046.html%20(4


9 

 

- Przynależeć do Chrystusa dzisiaj, Notatki z rozmowy z ks. Luigi Giussanim 

w Mediolanie z 30 maja 1992 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html  

(3 grudnia 2014, 23:51);  

- Pewna szczególna historia, Il Sabato, nr 49 z 7 grudnia 1991, s. 100 – 109 

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html (3 grudnia 2014, 23:56); 

- Pamięć nie pobożne wspomnienie, Medytacja ks. Luigi Giussaniego  

we Wielki Czwartek, opublikowana w Litterae Communionis nr 5 1991, s. 31–34  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html (4 grudnia 2014, 00:01);  

- Początek Wydarzenia, Ślady (XIII) nr 1 styczeń/luty 2004, s. 30; 

- Obecność, która porusza, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 4; 

- Rekolekcje, Częstochowa 1983; 

- Ryzyko wychowawcze jako tworzenie osobowości i historii, Kielce 2002; 

- Różaniec Święty, Kielce 2004; 

- Salendo quei gradini del Liceo Berchet, Tracce (XXXI) nr 2 febbraio 2004, 

s. 52; 

- Sens gestu charytatywnego, Komunia i Wyzwolenie nr 1 – 3 (18 – 20) maj 

1994, s. 15; 

- Spełniona obietnica, Notatki z rozmowy ks. Luigi Giussaniego  

ze studentami, Sierpień 1990 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0054.html  

(03 grudnia 2014, 23:34); 

- Szkoła i metoda, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 1; 

- Szkoła wspólnoty i Obecność, Synteza spotkania odpowiedzialnych CL  

z ks. Luigi Giussanim opublikowane na łamach Litterae Communionis, nr 6 1993  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html (1 grudnia 2014, 14:10); 

- Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, Warszawa/Stryga – Kraków 

1988; 

- Sarco G., Z jakiego życia rodzi się Komunia i Wyzwolenie?, Ślady (XIX) 

nr 3 maj/czerwiec 2010, s. 25; 

- Zawsze jest to łaska, Il Sabat 27 luty 1993  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0068.html (3 grudnia 2014, 22:31); 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html%20(4
http://209.85.135.104/translate_c?hl=pl&sl=it&u=http://www.tracce.it/det_Articoli.asp%3FSezione%3Dfebbraio%2B2004%26ID%3D20040222&prev=/search%3Fq%3DCommunion%2Be%2BLiberazione%26hl%3Dpl%26lr%3D%26rls%3Dcom.microsoft:en-US&usg=ALkJrhgF6DYc-U8WnSMI9z2UUL_uNUOdkQ
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html%20(1
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0068.html%20(3


10 

 

- Z łaski nowy Lud, Notatki z Inauguracji roku. Mediolan z 14 września 

1991 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html (3 grudnia 2014, 22:36); 

- Zmysł religijny, Poznań 2000; 

- S. Alberto, J. Pardes, Zostawić ślady w historii świata, Opole 2011; 

- Wiara w Boga jest wiarą w Chrystusa, Rekolekcje Bractwa – Cud 

przemiany, Rimini 1998; 

- Wiara została nam dana, aby ją przekazywać, Ślady (XIV) nr 1 styczeń/luty 

2005, s. 3; 

- Wzruszeni z powodu Nieskończoności, list z 22 czerwca 2003 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html (3 grudnia 2014, 22:41); 

- Wołanie o pokój, nie prowokacja, Corriere della sera, 25 luty 2003  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html (2 grudnia 2014, 22:50);  

- Wydarzenie jest metodą, Litterae Communionis nr 1 1993, s. 31 – 34  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0066.html (03 grudnia 2014, 15:18); 

- Wydarzenie chrześcijańskie i jego trwanie w historii, Międzynarodowe 

Spotkanie Odpowiedzialnych La Thuile, z 30 sierpnia 1994, opublikowane  

na łamach Tracce, październik 1994 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html  

(3 grudnia 2014, 16:00);   

- 74 pytań, 74 odpowiedzi, Z rozmowy odpowiedzialnych Ruchu  

z księdzem Luigi Giussanim. Szkice możliwych odpowiedzi na pytania, które 

wyłoniły się na rekolekcjach CL i Bractwa 1993, za 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0002.html (30 listpada 2014, 14:56); 

 

B. Pozostałe źródła   

Biblia Tysiąclecia, Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, wydanie V, 

Poznań 2000; 

Breviarium Fidei, Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła,  

red. I. Bokwy, Poznań 2007; 

Dekret zatwierdzający Bractwo Comunione e Liberazione, Bractwo CL - 

wydanie specjalne 1992; 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html%20(2
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0066.html%20(03
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0002.html%20(30


11 

 

Dyrektorium dla Grup Bractwa, Rekolekcje Bractwa - Cud przemiany, Rimini 

1998; 

Jan Paweł II, Idźcie i nieście wszystkim narodom prawdę, piękno i pokój, 

L’Osservatore Romano nr 9 (57) wrzesień 1984, s. 32; 

- List Ojca Świętego Jana Pawła II na pogrzeb ks. Prałata Luigi Giussaniego  

- Obrońca rozumu, proponował ,,towarzystwo” Chrystusowe, Ślady (XIV)  

nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 4; 

- Waszą drogą jest Chrystus, L’Osservatore Romano nr 6 (264) 2004, s. 6 – 

7; 

Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1984; 

Konstytucji Lumen Gentium w: Sobór Watykański II – Konstytucje, Dekrety, 

Deklaracje, red. M. Przybył, Poznań 2002; 

Pius XI, Non abbiamo bisogno, 

www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pius_xi/encykliki/non_abbiamo_29061931.ht

ml (05 luty 2015; 01:08); 

Tworzyć przedsiębiorstwo, Mediolan 2010; 

Ratzinger J., Homilia pogrzebowa ks. Prałata Luigi Giussaniego;  

Statut Bractwa Komunia i Wyzwolenie; 

Statut Stowarzyszenia Memores Domini;  

Statut Stowarzyszenia AVSI Polska; 

Statut Fundacji Spotkania dla Przyjaźni Miedzy Narodami w Rimini; 

Statut Towarzystwa Dzieł;   

 

II. LITERATURA PRZEDMIOTU  

 

A. Komunikaty i publiczne wystąpienia Ruchu  

Scholz B., Wystątpienie podczas Zgromadzenia Ogólnego Towarzystwa Dzieł  

z 20 listopada 2011 roku w Mediolanie; 

Komunikat prasowy XXVIII Meetingu dla przyjaźni między narodami, Rimini  

25 sierpnia 2007 r., Ślady (XVI) nr 5 wrzesień/październik 2007, s. 23;  

http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pius_xi/encykliki/non_abbiamo_29061931.html
http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pius_xi/encykliki/non_abbiamo_29061931.html


12 

 

Informacja na temat posługi charytatywnej (tekst redakcji), Komunia  

i Wyzwolenie nr 6 (33) listopad/grudzień 1996, s. 9; 

List odpowiedzialnego za CDO Berhnarda Scholza do wszystkich członków  

z 15 maja 2008; 

List do Bractwa, Komunia i Wyzwolenie Bractwo CL - wydanie specjalne 1992; 

 

B. Pisma zwarte  

Agostini C. De, Konklawe XX wieku – Kulisy wyborów Papieży, Kraków 2005; 

Ambrogetii F., Rubin S., Jezuita, papież Franciszek, Kraków 2013; 

Banaszak M., Historia Kościoła Katolickiego, t. III Czasy nowożytne1517 – 1914, 

Warszawa 1991; 

Banaszak M., Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, 

Warszawa 1992; 

Camisasca M., Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), Mediolan 

2001; 

Camisasca M., Comunione e Liberazione. La ripresa (1969-1976), Mediolan 2004; 

Camisasca M., Comunione e Liberazione. Il riconoscimento (1976-1984). 

Appendice 1985-2005, Mediolan 2006; 

Camisasca M., Don Giussani. La sua esperienza dell'uomo e di Dio, Mediolan 

2009;  

Comunione e Liberazione – Ruch w Kościele, red. D. Rondoni, Milan 1998; 

Davies N., Europa, Kraków 2001; 

Duggan Ch., Historia Włoch, Wrocław 1999;  

Dziwisz S., Świadectwo, Warszawa 2007; 

Gordziałkowski J., Historia Państwa Kościelnego, Kraków 2007; 

Historia Europy, red. A. Mączka, Wrocław – Warszawa – Kraków 2001;  

Fröhlich R., Historia Kościoła w datach, Kielce 2006 ; 

Kornat M., Pius XII, totalitaryzm, II wojna światowa i Polska, Pius X papież  

w epoce totalitaryzmów, Kraków 2010;  

Kozerska E., Państwo i społeczeństwo w poglądach Piusa XI, Wrocław 2005; 



13 

 

Kumor B., Historia Kościoła, t. II, Wczesne Średniowiecze Chrześcijańskie, Lublin 

2005;  

Kumor B., Historia Kościoła, t. VII,  Czasy najnowsze 1815 – 1914, Lublin 2003; 

Kumor B., Historia Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, Lublin 

2001;  

Tyszkiewicz J., Czapiewski E., Historia Powszechna wieku XX, Warszawa 2011;  

Pajewski J., Historia Powszechna 1871 – 1918, Warszawa 1999; 

Perzyński A., Metoda teologiczna, Szkoła mediolańska, Warszawa 2006;  

Ośko J., Ten człowiek się nie bał, Ząbki 2006;  

Savorana A., Vita di don Giussani, Mediolan 2013;  

Nasze wołanie, Opole 2003; 

Wenzel K., Mała historia Soboru Watykańskiego II, Kraków 2007; 

Wizerunek Grup Bractwa w Rekolekcje Bractwa Comunione e Liberazione – 

Przeznacz enie człowieka, Rimini 2004; 

 

C. Artykuły  

Aby się objawiło to, co Bóg już uczynił, J. Adamowicz, I. Skubiś (wywiad) 

Komunia i Wyzwolenie nr 6 (33) listopada – grudzień 1996, s. 2; 

Adamowicz J., Autor Zmysłu Religijnego, w: Wychowanie człowieka otwartego, 

red. Aliny Rynio, Kielce 2001, s. 15; 

Alle radici di una storia - Segno e Mistero (tekst redakcji), Tracce (XXXII) nr 3 

marzo 2005, s. 27 – 29; 

Banfi A., Sottopietra P.. Dzieci charyzmatu, Ślady (XXII) nr 2 marzec/kwiecień 

2013, s. 15 – 16; 

Bechis F., Zachrypnięty głos budził ludzi, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, 

s. 39; 

Bergamini P., Dzień z Siostrami Miłości od Wniebowzięcia. Neapolitańskie złoto, 

Ślady (XX) nr 4 lipiec/sierpień 2011, s. 4 – 5; 

Bergamini P., Fundusz wspólny, Komunia i Wyzwolenie nr 3 (30) maj/czerwiec 

1996, s. 16; 



14 

 

Bergamini P., Miejsce naszej historii i gościnnego piękna, Ślady (XVI) nr 4 lipiec/ 

sierpień 2007, s. 21 – 22; 

Bractwo CL, Ślady (XXI) nr 5 wrzesień/październik 2012, s. 3;  

Bosowska K., Adwentowe spotkanie Bractwa CL, Ślady nr 5 2002, s. 23; 

Być Pewni niektórych wielkich rzeczy, Ślady (XVI) nr 4 lipiec/sierpień 2007,  

s. 1 – 4;  

Camisasca M., Piękno polega na byciu wolnym, Ślady  (XIX) nr 5 

wrzesień/październik 2010, s. 34 – 37; 

Carrón J., Un nuovo inizio, Tracce (XXXII) nr 4 aprile 2005, s. 1; 

Carrón J., Punkt źródłowy darmowości, Ślady (XXI) nr 3 maj/czerwiec 2012, s. 2; 

Ceccarelli F., Radykał ducha, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 40;  

Cirillo A., Trentamila per l' addio al 'Gius', La Repubblica 25 febbraio 2005 sezione 

Milano, s. 7; 

Cioni L., Zostań przyjaciółką pięciorga – zyskasz pięćdziesięciu, Ślady (XIII) nr 6 

listopad/grudzień 2004, s. 21; 

D’Auria A., Żyć tym co realne, Ślady (XIV) nr 6 listopad/grudzień 2005, s. 24 – 

25; 

Don Carròn confermato alla guida di Cl (tekst redakcji), La Repubblica 9 Marzo 

2008 sezione Cronaca, s. 21;  

E’una Vita (tekst redakcji), Tracce (XXXII) nr 3 marzo 2005, s. 32;  

Emilla R., Obecność w środowisku, Ślady (XIV) nr 5 wrzesień/październik 2005,  

s. 4; 

Faldi M., Inauguracja roku pracy, Komunia i Wyzwolenie nr 1/2 (12/13) 

styczeń/marzec 1993, s. 3; 

Farina R., Doświadczenie niemożliwej odpowiedzialności, Ślady (XIII) nr 5 

wrzesień/październik 2004, s. 12;  

Feliciani G., Papieskie rozpoznanie – Największa łaska w historii ruchu, Ślady 

(XVI) nr 1 styczeń/luty 2007, s. 18 – 21;   

Formigoni R., Codzienna szkoła wolności, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 

2004, s. 27; 

http://209.85.135.104/translate_c?hl=pl&sl=it&u=http://www.tracce.it/det_Articoli.asp%3FSezione%3Daprile%2B2005%26ID%3D20050401&prev=/search%3Fq%3DCOMUNIONE%2BE%2BLIBERAZIONE%26hl%3Dpl%26rls%3Dcom.microsoft:en-US&usg=ALkJrhiRQwDSlWwyS1dGxfxz0DJw7FI9Iw


15 

 

Franciszek, Pieszczota Miłosierdzia, Ślady (XXIV) nr 2 marzec/kwiecień 2015, s. 

5; 

Gargantini M., Kiedy natura zaczyna odpowiadać, Ślady (XVI) nr 5 

wrzesień/październik 2007, s. 21; 

Giavinim A., Doninelli L. (wywiad), Memores Domini – Towarzystwo 

Powołaniowe, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 2004, s. 45;     

Kowalska Z., 50 lat Comunione e Liberazione, Niedziela nr 46 (XLVII)  

14 listopada 2004, s. 19; 

Leoni A., Szkoła dla osoby, Ślady (XVI) nr 1 styczeń/luty 2007, s. 22 – 23; 

Oltre 45 mila persone al pellegrinaggio a Loreto per i 50 anni di Comunione  

e Liberazione, Ufficio stampa di CL – 16.10.2004; 

Pavesi C., Ręka jest nadal podniesiona, Ślady (XV) nr 1 styczeń/luty 2006, s. 14; 

Perzyński A., Ponownie przybliżyć sobie samą istotę i rdzeń wiary, Komunia  

i Wyzwolenie nr 5 (16) wrzesień 1993, s. 24; 

Pod znakiem pontyfikatu, tłum. J. Marczyńska Ślady (XIX) nr 3 maj/ czerwiec 

2000, s. 14; 

Poettering H. G., Fontolan R. (wywiad), Chrześcijanie podnieście głos, Ślady 

(XVI) nr 5 wrzesień/październik 2007, s. 15; 

Prades J., Jak chrześcijanin staje się protagonistą historii? Ślady (XXI) nr 2 

marzec/ kwiecień 2012, s. 29; 

,,Promień” na wierzy, Ślady (XVI) nr 4 lipiec sierpień 2007, s. 22 (tłumaczenie 

redakcji);  

Przed 7 marca. W towarzystwie Kościoła (tekst redaakcji), Ślady (XXIV) nr 1 

styczeń/luty, s. 10; 

Ratzinger J., Zakochany w Chrystusie. Spotkanie jest drogą, Ślady (XIV) nr 2 

marzec/kwiecień 2005, s. 5 – 6; 

Rodari P., Ogromne rozczarowanie, ale CL znajduje się na antypodach, Ślady 

(XXIV) nr 4 lipiec/sierpień 2015, s. 6; 

Rossi S., Una folla per l' addio a don Giussani, La Repubblica 24 febbraio 2005 

sezione Politica Interna, s. 15; 



16 

 

Risé C., Wychodząc na pamiętne stopnie wraz z księdzem z Desio, Ślady (XIII) nr 

6 listopad/grudzień 2004, s. 14 – 17; 

Rynio A., Aby objawiło się to, co Bóg już uczynił, Inspiracje R. VII nr 1 (49) 

styczeń/luty 1998, s. 16; 

Rynio A., Memores Domini, Komunia i Wyzwolenie nr 1 – 3 (18 – 20) maj 1994, s. 

16; 

Rynio A., Myśl pedagogiczna Luigi Giussaniego w kontekście współczesnego 

pluralizmu, Paedagogia Christiana nr 2 (10) 2002, s. 168; 

Rynio A., Wychowawcza metoda ks. L. Giussaniego, w: Wychowanie człowieka 

otwartego red. A. Rynio, Kielce 2001, s. 99; 

Majo A., Ildefonso di Dio, Tracce (XXII) nr 9 ottobre 1995, s. 52 – 54; 

Miejsce, gdzie mówi się ,,ja” w prawdzie, Ślady (XIV) nr 2 marzec/ kwiecień 

2005, s. 32; 

Mowa Benito Mussoliniego, wygłoszona w Izbie Deputowanych 16 listopada 

1922 roku w: Wiek XX w Źródłach, red. Melania Sobańska – Bondaruk, Stanisław 

Bogusław Lenard, Warszawa 1998, s. 94 – 95; 

Mój Meeting – Wielkie świeto, (tekst redakcji), Ślady (XIX) nr 5 

wrzesień/października 2010, s. 13 –14; 

Mussolini Benito o doktrynie faszyzmu – wypowiedź z 1922 roku w: Wiek XX 

w Źródłach, red. Melania Sobańska – Bondaruk, Stanisław Bogusław Lenard, 

Warszawa 1998, s. 96 – 97; 

Savorana A., Aż po przeznaczenie. Życie człowieka w sercu drugiego, Ślady 

(XXIV) nr 1 styczeń/luty 2015, s. 20; 

Savorana A., Una nuova familiarità, Tracce (XXVI) nr 11 Dicembre 1996, s. 20; 

Silvestri G., Akcja AVSI na rzecz przerwania kryzysu humanitarnego w Iraku, 

Ślady (XII) nr 5 wrzesień/październik 2003, s. 17; 

Sottopietra P., Doninelli L. (wywiad), W służbie Kościołowi, Ślady (XIII) nr 6 

listopad/grudzień 2004, s. 46 – 47; 

Waloszek J. (tłum.), Wydarzenie Chrześcijańskie i jego trwanie w historii, 

Komunia i Wyzwolenie nr 1-2 (24 – 25) kwiecień 1995, s. 5; 



17 

 

Waloszek J., Muzyka w pedagogii Ruchu CL, Ślady nr 3 2000, s. 13; 

Waloszek J., Muzyka w pedagogii Ruchu CL, w: Wychowanie człowieka 

otwartego, red. A. Rynio, Kielce 2001, s. 195 – 197; 

Weron E., Comunione e liberazione, Królowa Apostołów R. XLVIII nr 5 (27) maj 

1984, s. 22; 

Weron E., Kościelny Ruchu Comunione e Liberazione, Collectonea Theologica,  

A. LIV F. II 1984 nr 54, s. 133; 

Wyjątkowość nie znajduje porównania( tekst redakcji), Ślady (XVI) nr 2 

marzec/kwiecień 2007, s. 7; 

W wierze człowieka i lud, Ślady (XV) nr 4 lipiec/ sierpień 2006, s. 1-3; 

Weiss A., Sulikowska-Orkisz A., Obecność zmysłu religijnego na płaszczyźnie 

działalności charytatywnej, w: Wychowanie człowieka otwartego, red. A. Rynio, 

Kielce 2001, s. 208 – 209; 

Vittadini G., Naprawdę użyteczni dla ludzkiej społeczności, Ślady (XIII) nr 6 

listopad/grudzień 2004, s. 10 – 12; 

Zmarł założyciel Comunione e Liberazione (tekst redakcji), Niedziela nr 10  

( XLVIII) 9 marca 2005 r., s. 5; 

Zmiana w najbliższym otoczeniu papieża (tekst redakcji), Niedziela nr 8 (XLIX)  

19 lutego 2006 roku, s. 4; 

Życie (tekst redakcji), Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 21;  

 

 

III. LITERATURA POMOCNICZA 

  

A.  Encyklopedie, leksykony, słowniki 

Encyklopedia PWN, red. J. Kofman, Warszawa 1998; 

Leksykon Duchowości Katolickiej, red. M. Chmielewski, praca zbiorowa, Lubin – 

Kraków 2002; 

Leksykon ruchów i stowarzyszeń w Kościele, red. A. Petrowa – Wasilewicz, 

Warszawa 2002; 



18 

 

Leksykon Papieży, red R. Monge , Kraków 2008; 

Leksykon Wielkich Teologów XX/XXI wieku, red. J. Majewski i J. Makowski, 

Warszawa 2003; 

Słownik Włosko – Polski, Polsko – Włoski, red. B. Szczepaniak. Warszawa 2003; 

Oksfordzki Słownik Biograficzny, red. T. Nowak…, Warszawa 1999; 

 

B. Wywiady z świadkami wydarzeń związanych z życiem Comunione  

e Liberazione 

Wywiad z ks. Jerzym Krawczykiem – Bytom 27 luty 2007 roku; 

Wywiad z Janem Adamowiczem – Świdnica 8 maja 2007 roku; 

Wywiad telefoniczny z Marzeną Paurowicz; 

Wywiad telefoniczny z Barbarą Łabiak; 

Wywiad telefoniczny z Urszulą Piętką; 

Wywiad z Markiem Biernackim, przeprowadzony drogę e – mailową; 

Wywiad z Małgorzatą Hydzik, przeprowadzony drogą e – maliową; 

 

C. Źródła internetowe i filmowe 

www.britannica.com (17 września 2014, 20.29); 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Wdziecznosc-z-Buenos-

Aires_prezentacja_Zmyslu-religijnego_Bergo.pdf (03 marca 2015, 11:21) ; 

 www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Fascynacja-kardynala_prezentacja_El-

Atractiv-de-Jesucristo_Bergolio.pdf (03 marca 2015, 11:19); 

www.cl.opoka.org.pl/komunikaty/0175.html (03 marca 2015, 11:30); 

www. encuentromadrid.com/prensa. (14 listopada 2014, 13:43); 

www.encuentromadrid.com/participantes (14 listopada2014, 14:19); 

www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-

opera/default.asp?id=535&id_n=14063 (14 listopada 2014, 13:45); 

www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-

opera/default.asp?id=535&id_n=14065 (14 listopada 2014, 14:39); 

http://www.britannica.com/
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Wdziecznosc-z-Buenos-Aires_prezentacja_Zmyslu-religijnego_Bergo.pdf
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Wdziecznosc-z-Buenos-Aires_prezentacja_Zmyslu-religijnego_Bergo.pdf
http://www.cl.opoka.org.pl/komunikaty/0175.html
http://www.encuentromadrid.com/participantes%20(14
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14063
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14063
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14065
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14065


19 

 

www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-

opera/default.asp?id=535&id_n=14060 (14 listopada 2014, 23:53); 

wwwit.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all 

opera/default.asp?id=535&id_n=14066 (15 listopada 2014; 00:19); 

www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-

opera/default.asp?id=535&id_n=14087 (15 listopada, 00:57); 

www.it.clonline.org/altre-notizie/default.asp?id=625&id_n=20966  

(15 listopada 2014, 23:35); 

www.lamstapa.it (17 września 2014; 14.22); 

www.slady.pl/artykul.php?art=1562 (03 marca 2016, 15:21); 

www.meetingrimini.org  (06 października 2014; 23.38); 

www.towarzystwodziel.pl/dzialalnosc/wydarzenia/87-targi-rzemiosla  

(14 listopada 2014, 15:21); 

Benedykt XVI, Audiencja dla członków FSCB z 12 lutego 2011 roku w: 

www.opoka.org.pl/aktualnosci/news.php?s=opoka&id=36147# (13 września 2014, 

23.08); 

Sottopietr P., Nati dal carisma di don Giussani artykuł zamieszczony  

na www.sancarlo.org/it/ (13 września 2014; 11:12) ; 

Scholz B. wypowiedź 28 stycznia 2010 roku w Warszawie w: 

www.towarzystwodziel.pl/cdo-polska/kim-jestesmy (08 listopada2014; 22.37) ; 

Vite Straordinarie don Giussani reżyserii Giuseppe Feyles (film dokumentalny  

o życiu i działalności duszpasterskiej ks. Giussaniego wyprodukowane przez 

Mediaset na zlecenie CL w 2007 roku) ; 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14087
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14087
http://it.clonline.org/altre-notizie/default.asp?id=625&id_n=20966
http://www.lamstapa.it/
http://www.slady.pl/artykul.php?art=1562
http://www.towarzystwodziel.pl/dzialalnosc/wydarzenia/87-targi-rzemiosla
http://www.towarzystwodziel.pl/cdo-polska/kim-jestesmy%20(08


20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

WYKAZ SKRÓTÓW 

 

AK – Akcja Katolicka  

AVSI – Associazione Volontaria per il Servizio Internazionale (Międzynarodowa 

Organizacja do spraw Misji i Wolontariatu)  

CDO – Compagna delle Opere (Towarzystwo Dzieł)  

CL – Comunione e Liberatione ( Komunia i Wyzwolenie)  

CLE – Comunione e Liberazione Educatori (Nauczyciele Komunii i Wyzwolenia)  

CLU – Comunione e Liberazione Universitari ( Studenci Komunii i Wyzwolenia) 

DA – Dekret o apostolstwie świeckich (Apostolicam Actuositatem) 

DB – Dekret o pasterskich zadaniach biskupów w Kościele (Christus dominus) 

DFK – Dekret o formacji kapłańskiej (Optatam totius) 

DK – Dekretu o posłudze i życiu prezbiterów (Presbyterorum ordinis)  

DKW – Dekret o Katolickich Kościołach Wschodnich (Orientalium Ecclesiarium) 

DRN – Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich (Nostra 

aetate) 

DM – Dekretu o misyjnej działalności Kościoła (Ad gentes)  

DWCH – o wychowaniu chrześcijańskim (Gravissimum educationis)  

DWR – Deklaracji o wolności religijne (Dignitatis Humanae) 

DZ – Dekret o przystosowanej odnowie życia zakonnego (Perfectae caritatis)  

FCL – Fraternita di Comunione e Liberazione (Bractwo Komunii i Wyzwolenia) 

FSCB – Fraternità Sacerdotale dei Missionari di San Carlo Borromeo (Bractwo 

Kapłańskie Misjonarzy św. Karola Boromeusza) 

FSG – Fraternita San Giuseppe (Bractwo św. Józefa) 

FUCI – Federazione Universitari Cattolici Italiani (Stowarzyszenie Włoskich 

Studentów Katolickich)  

GS – Gioventu Studentesca ( Młodzież Uczniowska)  

KDK – Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym (Gadium  

et spes)  

KK – Konstytucja Dogmatyczna o Kościele (Lumen Gentium) 

http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Optatam_totius&action=edit&redlink=1
http://pl.wikipedia.org/wiki/Nostra_aetate
http://pl.wikipedia.org/wiki/Nostra_aetate
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Gravissimum_educationis&action=edit&redlink=1
http://pl.wikipedia.org/wiki/Perfectae_caritatis
http://it.wikipedia.org/wiki/Fraternit%C3%A0_Sacerdotale_dei_Missionari_di_San_Carlo_Borromeo


22 

 

KO – Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym (Dei Verbum) 

NPF – Narodowa Partia Faszystowska  

MD – Memores Domini (Pamiętając o Panu)  

MP – Movimento Poplare (Ruch Ludowy)  

MSI – Movimento Sociale Italiano (Włoski Ruch Społeczny) 

SCA – Suore della Carità dell’Assunzione (Zgromadzenie Sióstr Służebniczek 

Wniebowzięcia) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

WSTĘP 

 

 

Rekonstrukcja procesu dziejowego wydobywa z  mroków przeszłości ludzi 

tworzących fakty, ludzi w toku swej pracy i działalności. Często odkrywamy 

postacie mało znane, za którymi stoją ogromne skutki ich działalności. Do takich 

postaci bez wątpienia zaliczyć można kandydata na ołtarze ks. Luigi Giussaniego, 

założyciela jednego z obecnie działających na świecie ruchów katolickich. Postać 

ze wszech miar wielka, ale słabo znana polskiemu czytelnikowi z powodu skąpej 

polskojęzycznej literatury. Dlatego celem dysertacji jest przybliżenie polskiemu 

społeczeństwu postaci ks. Luigi Giussaniego. Autor pragnie skupić swą uwagę  

na ważnym problemie wpływu, jaki miał ks. Luigi Giussani na powstanie i rozwój 

Ruchu Comunione e Liberazione. Postawił sobie pytanie: Czy Comunione  

e Liberazione (dalej skrót CL) powstałe w połowie XX wieku we Włoszech, było 

tylko i wyłącznie dziełem ks. Luigi Giussaniego, czy też nie? Z tego głównego 

pytania wynikają kolejne, które można określić mianem pytań pomocniczych:  

Czy postać tego włoskiego kapłana, była koniecznym elementem w powstaniu 

wspólnoty, która obecna jest prawie we wszystkich krajach świata? Czy bez postaci 

tego kapłana wspólnota, o tym charakterze, zasięgu i charyzmacie, miałaby 

możliwość powstania i rozwoju? Jaki więc wpływ miał ks. Luigi Giussani  

na powstanie, rozwój i obecną działalność ruchu? Czy postać ks. Luigi Giussaniego 

wywarła wpływ na kształtowanie oblicza współczesnego kościoła we Włoszech? 

Jaką rolę  postać ks. Luigiego odegrała w historii kościoła powszechnego? Poniższe 

opracowania postarają się udzielić jednoznacznej odpowiedzi na pytanie główne. 

Aby ta odpowiedź była kompleksowa w poszczególnych rozdziałach zostanie 

udzielona odpowiedź na pytania pomocnicze. W ten sposób postać i działalność  

ks. Giussaniego zostanie przedstawiona nie tylko z punktu widzenia jego osobistej 

historii, ale także z punktu widzenia historii ruchu, Kościoła we Włoszech  

i Kościoła Powszechnego czy nawet historii powszechnej. 



24 

 

 Tematyka postaci ks. Luigi Giussaniego stała się przedmiotem wielu 

opracowań zwartych i artykułów prasowych w literaturze ogólnoświatowej, 

szczególnie zaś włoskiej. Na łamach polskiej publicystyki spotkać można jedynie 

tłumaczenia pozycji zagranicznych lub niewielkie opracowania, które na ogół 

koncentrują się wokół samego ruchu. Poza środowiskiem Katolickiego 

Uniwersytetu Lubelskiego, gdzie można spotkać opracowania autorstwa pani  

dr Aliny Rynio na temat pedagogicznego charakter pracy ks. Luigiego.1 W roku 

2013 ukazała się oficjalna biografia ks. Giussaniego. pt. Vita di don Giussani (Życie 

ks. Giussaniego) autorstwa Alberto Savorany, do końca roku 2015 nie została ona 

jednak przetłumaczona na język polski.2 Jedyną pozycją w język polskim, która 

tylko fragmentarycznie ukazuje postać ks. Giussaniego jest Comunione  

e Liberazione – Ruch w Kościele redakcji Davide Rondoni.3 Kolejnym istotnym 

źródłem informacji na temat ks. Giussaniego i jego działalności jest trzytomowe 

opracowanie bp. Massimo Camisasca opowiadająca o historii CL w poszczególnych 

okresach powstawania i rozwoju, obecnie dostępna jedynie w języku włoskim.4 

Ksiądz Biskup Camusasca opublikował również pozycję poświęconą samemu 

Giussaniemu pt. Don Giussani. La sua esperienza dell'uomo e di Dio (Ks. Giussani. 

Jego doświadczenie człowieka i Boga).5 Propagatorem myśli ks. Luigiego  

z pewnością jest sam Ruch, a w sposób szczególny periodyk Ślady. Mimo to  

w obecnej literaturze polskiej nie napotkamy poważniejszych i obszerniejszych 

opracowań na temat postaci ks. Luigi Giussaniego. Do końca roku 2015 

przetłumaczono na język polski zaledwie trzynaście pozycji zwartych autorstwa  

ks. Giussaniego, co stanowi fragment jego twórczości. Pisma zwarte oraz artykuły, 

wypowiedzi i konferencje ks. Giussaniego są istotnym źródłem informacji. Równie 

ciekawym źródłem są dokumenty i statuty CL i dzieł przy nich powstałych. 

                                                           
1 A. Rynio, Wychowanie człowieka otwartego. Rola „Zmysłu religijnego" Luigi Giussaniego  

w kształtowaniu osoby, Kielce 2001.  
2 A. Savorany, Vita di don Giussani, Mediolan 2013. 
3 Comunione e Liberazione – Ruch  w Kościele, red. D. Rodoni, Mediolan 1998.  
4 M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), Mediolan 2001; Tenże, Comunione  

e Liberazione. La ripresa (1969-1976), Mediolan 2004; Tenże, Comunione e Liberazione. Il riconoscimento 

(1976-1984). Appendice 1985-2005, Mediolan 2006; Tenże, Don Giussani. La sua esperienza dell'uomo  

e di Dio, Mediolan 2009.  
5 Tenże, Don Giussani. La sua esperienza dell'uomo e di Dio, San Paulo 2009. 



25 

 

Uzwględniając niewielki zakres materiałów w języku polskim, należy stwierdzić, iż 

postać ks. Giussaniego jest w środowisku polskiego Kościoła jeszcze nie dosyć 

znana. Popularyzacja postaci tego szczególnego kapłana stoi więc u podstawy 

powstania poniższego opracowania.  

 Aby móc w pełni rzeczowo i jasno odpowiedzieć na postawione powyżej 

pytania, należy posłużyć się odpowiednią metodą. W analizie tekstów źródłowych, 

które stanowią: teksty ks. Giussaniego zarówno w języku polskim jaki włoskim, 

dokumenty Kościoła i Ruchu, świadectwa świadków, którzy znali osobiście  

ks. Giussaniego w oparciu o literaturę przedmiotu i literatura pomocnicza,  posłuży 

nam metoda analityczno – syntetyczna oraz indukcyjna i dedukcyjna. W pracy 

uwzględniono dostępną literaturę zarówno polską jaki zagraniczną. A także 

dostępne dokumenty archiwalne. Niestety ze względu na toczący się proces 

beatyfikacyjny, wiele dokumentów pozostaje niedostępnych i, mimo starań samego 

CL, nie ma możliwości, aby do momentu zamknięcia procesu beatyfikacyjnego 

archiwa te byłe dostępne. Stąd też, w przyszłości, bardziej szczegółowa 

charakterystyka postaci ks. Giussaniego w oparciu o w/w archiwa, może stać  

się przedmiotem kolejnych osobnych opracowań. Podstawą opracownia są więc 

źródła w postaci pism zwartych, artykułów, telegramów, zapisów konferencji  

i wywiadów autorstwa ks. Giussaniego zarówno w języku polskim jaki włoskim.6  

Poniższa praca poświęcona osobie ks. Luigi Giussaniemu składa się z ośmiu 

rozdziałów. W rozdziale pierwszym ukazana została sytuacja Kościoła Katolickiego 

we Włoszech na przełomie dwudzistego wieku. W rozdziale tym za punkt wyjścia 

wybrano pontyfikaty poszczególnych papieży. Rozdział drugi wskazuje na relacje 

wewnętrzne i zewnętrzne państwa włoskiego w dwudziestym wieku, ze 

szczególnym uwzględnieniem relacji z Watykanem. Kontekst historyczny, sytuacja 

prawna, ekonomiczna i społeczna miały ogromny wpływ na kształtowanie  

się nie tylko społeczeństwa, ale także poszczególnych jednostek. Na podstawie  

tak ukazanego tła historycznego rozdział trzeci poświęcono biogramowi ks. Luigi 

Giussaniego. Każdy bowiem człowiek urodzony i żyjący w konkretnym czasie  

                                                           
6 Wykaz pełnych różdeł zamieszczono w bibliografi.  



26 

 

i miejscu nosi niejako na sobie ślady swojego czasu. Rozdziały czwarty ukazuje rys 

duchowości ks. Giussaniego ze szczególnym uwzględnieniem charyzmatu 

osobowego. Opisuje także jego twórczość teologiczną, duszpasterską i naukową, 

ukazując jej wpływ na poszczególne sfery życia Kościoła. Rozdział czwarty traktuje 

o cechach  duchowości, charakteryzującej ks. Giussaneigo, wskazując na ich 

dominujący rolę w kształtowaniu się jego osobowości. Kolejne rozdziały prezentują 

owoce jego działalności. W rozdziale piątym omówiono genezę CL. W rozdziale 

szóstym  charakterystykę formacji w CL  jego duchowość i charyzmat.  

Co niezwykle ważne rozdział ten ukazuje zależności między charyzmatem 

osobowym ks. Giussaniego a charyzmatem wspólnoty CL. Rozdział siódmy 

wskazuje na sfery działania CL w świecie. Wskazuje  konkretne przykłady z życia, 

kiedy zaproponowana przez ks. Giussaniego metoda przekuwa się na konkrety. 

Rozdział ten wskazuje także na rozmach działania zainspirowanego przez  

ks. Giussanego. Natomiast rozdział ósmy ukazuje wspólnoty kapłańskie, osób 

konsekrowanych, instytuty świeckie, bractwa i stowarzyszenia, których powstanie 

inspirował ks. Giussani i CL. To bowiem owoce duchowe, których wymiernym 

znakiem są poszczególne wspólnoty, świadczą o żywotności i ponadczasowym 

charakterze charyzmatu ks. Giussaniego. Dla lepszego ukazania istoty dzieła  

ks. Giussaniego, w ramach aneksu, umieszczono najbardziej istotne fragment 

dokumentów regulujących status ruchu CL oraz wypowiedzi św. Jana Pawła II7  

i Kardynała Josepha Ratzingera (późniejszego papieża Benedykta XVI)8 z okazji 

śmierci ks. Giussaniego. Wypowiedzi te ukazują jak Kościół, pod wodzą swych 

pasterzy, postrzegał posługę ks. Giussaniego. Ważnym stwierdzeniem, na które 

                                                           
7 Św. Jan Paweł II – wł. Karol Wojtyła ( 1920 – 2005) urodzony w Wadowicach, święcenia kapłańskie 

przyjął w 1946 roku. Wykładowca na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. Od 1958 roku biskup 

pomocnicy krakowski, a od 1964 roku metropolita krakowski, w 1967 kreowany przez papieża Pawła VI 

kardynałem. Wybrany na Stolicę Piotrową 16 października 1978 roku. Zmarł 2 kwietnia 2005 roku. 

Beatyfikowany przez papieża Benedykta XVI 1 maja 2011 roku, kanonizowany przez papieża Franciszka  

27 kwietnia 2014 roku. Leksykon Papieży, red. R. Mongego, Kraków 2008, s. 554. 
8 Benedykt XVI – wł. Josepf Ratzinger ur. w 1927 roku w Marktl an Inn (Bawaria). W wieku 24 lat przyjął 

świecenia kapłańskie. W 1953 doktoryzował się z filozofii i teologii na uniwersytecie w Monachium.  

W latach 1962 – 1965 brał udział w Soborze Watykańskim II jako konsulat teologiczny Kolonii. W 1977 

papież Paweł VI mianował go kardynałem i metropolitą Monachium i Fryzyngi. W 1981 roku Jan Pawel II 

mianował kard. Ratzingera na stanowisko prefekta Kongregacji Nauki Wiary oraz przewodniczącego 

Papieskiej Komisji Biblijnej i Międzynarodowej Komisji Teologicznej. Wybrany na stolicę Piotrową  

19 kwietnia 2005 roku. 28 lutego 2013 roku zrzekł się urzędu Biskupa Rzymu. Tamże, s. 550. 



27 

 

warto zwrócić uwagę w tych wypowiedziach, jest uznanie, iż Comunione  

e Liberazione jest bez wątpienia dziełem życia ks. Giussaniego. Ostatni punkt 

aneksu poświęcony jest twórczości ks. Luigiego z uwzględnienie roku i miejca 

wydania zarówno pism zwartych, artykułów, telegramów, konferencji i homilii 

opublikowanych nie tylko w prasie polskojęzycznej, ale także zagranicznej.  

Tak sformułowany zarys opracowania, ukazuje stopnie zależności pomiędzy 

samym ks. Giussanim, jego osobistą historią a sferą i owocami jego działalności 

zarówno bezpośredniej jaki pośredniej. Wskazuje, jak bardzo osobiste 

doświadczenie życia ks. Giussaniego wpłynęło na losy innych ludzi, a także 

poszczególnych wspólnot kościelnych w różnych wymiarach i na różnych 

płaszczyznach.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 

 

 

ROZDZIAŁ I 

 

 

SYTUACJA KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO WE WŁOSZECH  

W PIERWSZEJ POŁOWIE XX WIEKU 

 

 

  Kościół Katolicki we Włoszech przechodził różne trudne momenty.  

Do jednych z najtrudniejszych z całą pewnością należy okres pierwszej połowy 

dwudzistego wieku. Poniży rozdział przedstawia dylematy poszczególny 

pontyfikatów z względnieniem czyników społecznych i politycznych 

występujących we Włoszech.  

 

 

§ 1. KOŚCIÓŁ KATOLICKI WE WŁOSZECH W OKRESIE  

      PONTYFIKATU PIUSA X (1903 – 1914 ) I PONTYFIKATU  

     BENEDYKTA XV(1914 – 1922)  

 

 Wraz ze śmiercią papieża Leona XIII 20 lipca 1903 roku rozpoczął się nowy 

etap w historii kościoła a także państwowości włoskiej.9  

                                                           
9 Leon XIII – Vincenzo Gioacchino Pecci urodził się 2 marca 1810 roku w Carpineto Romano. Edukacje 

pobierał początkowo u jezuitów w Viterbo oraz Kolegium Rzymskim, następnie na uniwersytecie  

La Sapienza w zakresie prawa kościelnego i cywilnego. Święcenia w stopniu prebiteratu przyjął w 1837 

roku. Pełnił posługę delegata apostolskiego w Benewencie i Spoleto, następnie został posłany do Belgii  

w charakterze nuncjusza. W 1846 roku przyjął sakrę biskupią i objął diecezje w Perugii, z którą był związany 

aż do wyboru na stolicę Piotrową. Pius IX kreował go w 1953 roku kardynałem. 20 lutego 1978 roku został 

wybrany papieżem. Jego programowa encyklika Inscrutabili Dei consilio ukazuje dążenie papieża  

do stworzenia społeczeństwa opartego na wartościach Ewangelii poprzez wychowanie młodego pokolenia 

chrześcijan. Z kolei w encyklikach: Aeterni Patris oraz Proveidentissimus Deus zachęcał do pogłębionego 

studium na filozofią tomistyczna, historią Kościoła a przede wszystkim Biblią. Ponadto promował studia 

astronomiczne oraz nauki przyrodnicze. Podstawowym dokumentem autorstwa Leona XIII wyrażającym 

jego myśl na tematy społeczne była encyklika Rerum novarum. Poruszał w niej kwestie stosunku pracy  

do kapitału, znaczenia własności prywatnej, odpoczynku niedzielnego, potępiał również liberalizm  

i socjalizm. Na początku nowego stulecia obchodząc Jubileusz Roku Świętego zapraszał wiernych  

do oddania się Najświętszemu Sercu Pana Jezusa. Leksykon Papieży, dz.cyt., s. 516 – 519.     



30 

 

Kolejne konklawe zaplanowano na piątek 31 lipca 1903 roku. Dokładnie  

o godzinie szesnastej kardynałowie – elektorzy zaczęli przybywać do Kaplicy 

Sykstyńskiej, o godzinie siedemnastej zgromadzili się wszyscy kardynałowie 

łącznie sześćdziesięciu dwóch za wyjątkiem kardynała Michelangelo Celesii (1814 

– 1904) z Padwy nieobecnego z powodu podeszłego wieku oraz kardynała Patryka 

Morana (1830 – 1911) z Sydney, gdyż ten ostatni dopiero zmierzał do Rzymu.  

Po  złożeniu przysięgi kardynałowie udali się do wyznaczonych im cel. Następnego 

dnia rozpoczęło się pierwsze głosowanie, podczas którego nie wyłoniono kolejnego 

papieża. Po drugim głosowaniu 2 sierpnia 1903 r., coraz bardziej zwiększało  

się prawdopodobieństwo wyboru kardynała Mariano Rampolii del Tindaro (1843 – 

1913), uzyskał on wówczas dwadzieścia dziewięć głosów. Metropolita krakowski 

książę Jan Puzyna (1842 – 1911) poprosił o głos i podczas swojej wypowiedzi, w 

imieniu cesarza Austrii Franciszka Józefa I (1948 – 1916), zażyczył wyłączenia 

kardynała Rampolii z ubiegania się o papieski tron. Cesarz Austrii obawiał  

się prorosyjskiej i profrancuskiej postawy ówczesnego Sekretarza Stanu  

kard. Rampolii.10 To stanowisko spotkało się z jawnym sprzeciwem większości 

elektorów. Niemniej jednak w pewnym stopniu, wpłynęło to na ostateczną decyzję 

kardynałów. We wtorek około godziny jedenastej 4 sierpnia 1903 roku na tron 

papieski został wybrany patriarcha Wenecji kardynał Giuseppe Melchiorre Sarto 

obierając imię Piusa X.11  

Nowy papież urodził się 2 czerwca 1835 roku w Riese. W wieku dwóch lat 

stracił rodziców. Jako najmłodszy z dziewięciorga rodzeństwa, nie miał łatwego 

startu życiowego. Mimo to, dzięki własnej pracowitości oraz wrodzonym talentom, 

podjął naukę początkową w rodzinnym Riese, a następnie w Castelfranco Veneto.  

Na jego dalszą edukację miał wpływ kardynał Wenecji, fundując stypendium  

dla ubogich i wyróżniających się studentów. W ten sposób Sarto mógł rozpocząć 

studia filozoficzno – teologiczne w seminarium duchownym w Padwie.  

Po otrzymaniu sakramentu święceń w stopniu prezbitera w 1858 roku, został 

                                                           
10 C. De Agostini, Konklawe XX wieku – Kulisy wyborów Papieży, Kraków 2005, s. 265 – 295 oraz  

B. Kumor, Historia Kościoła, t. VII,  Czasy najnowsze 1815 – 1914, Lublin 2003, s. 214.       
11 C. De Agostini, dz. cyt., s. 296 – 317.  



31 

 

proboszczem w Salzano, następnie wykładowcą w seminarium w Trevsio, w 1884 

roku biskupem Mantui, potem kardynałem w kościele San Bernardo Alle Terme  

i ostatecznie w 1893 roku patriarchą Wenecji. Reakcję świata na wybór Sarto  

na papieża, najlepiej oddaje chyba współczesny mu historyk Hubert Jedin (1900 – 

1980) porównując nowego papieża do jego poprzednika: Pod każdym względem 

widziało się kontrast między nimi, najpierw fizyczny, ale i także i te istotne 

rzucały się od razu w oczy. Leon XIII był papieżem dworów, kancelarii, 

biskupów, gdy tymczasem jego następca prezentował się jako pasterz ludzi 

skromnych, proboszczów… obdarzony zmysłem praktycznym i specjalnym 

wyczuciem wszystkich rzeczy.12    

 Piastowanie tronu w Stolicy Piotrowej na pewno nie było łatwym zadaniem.  

W czasie konklawe, gdy zorientował się, że ma szanse na wybór, starał się zwrócić 

uwagę kardynałów na kogoś innego. Świadczą o tym chociażby te słowa 

skierowane przed jednym z ostatnich głosowań: Sumienie nakłada mi obowiązek 

powiedzenia wam, że nie mam przymiotów, jakie są wymagane do tego, aby 

być Papieżem, powinniście zapomnieć o moim nazwisku oraz wasze myśli  

i wasze głosy skierować ku innym.13  

 Pierwszym i dość skomplikowanym problemem dla nowego papieża, była 

relacja Kościoła z Państwem Włoskim. Państwa, które na przełomie dzietnastego  

i dwudziestego wieku musiało się borykać zarówno z trudnościami gospodarczymi, 

jak i zaostrzającymi się walkami politycznymi. Wybrnięciem z trudnej sytuacji 

zdaniem ówczesnego króla Humberta I (1844 – 1900) było powierzenie pod koniec 

dziewietnastego wieku rządów markizowi Antonio Di Rudini (1839 – 1908). 

Niestety rządy Rudiniego nie zahamowały kryzysu ekonomicznego, co ostatecznie 

doprowadziło do podwyżek cen podstawowych produktów spożywczych, a  

w konsekwencji do strajków i demonstracji. Odpowiedzią ze strony rządowej było 

wówczas użycie wojsk i policji a także wprowadzenie surowej cenzury, zawieszenie 

organizacji politycznych oraz aresztowanie działaczy socjalistycznych. Zmiana  

                                                           
12 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 520.  
13 C. De Agostini, dz. cyt., s. 302.  



32 

 

na stanowisku premiera, którym został generał Luigi Pelloux (1839 – 1924), 

również nie doprowadziła do naprawy sytuacji, bowiem jeszcze bardziej nasiliły 

wewnętrzne konflikty w państwie. Doprowadziło to ostatecznie do zamachu  

na króla przeprowadzonego 29 lipca 1900 roku w Monza. Zamachowiec Gaetano 

Bresci (1869 – 1901) chciał w ten sposób pomścić ofiary wspomnianych  

już zamieszek. Nowy monarcha Wiktor Emanuel III (1869 – 1947) zaraz po objęciu 

tronu, tzn. jeszcze w 1900 roku dokonał zmiany rządu. Na stanowisko premiera 

mianował Giovanni Giolittiego (1842 – 1908), który pełnił tą funkcję aż do 1914 

roku. I to w zasadzie za jego rządów na tronie Piotrowym zasiadał Pius X. Giolitti 

starał się wzmocnić własną pozycję, nie cofając się przy tym przed manipulacją  

oraz łapówkarstwem. Jednocześnie za swój główny cel postawił sobie dążenie  

do spokoju wewnętrznego państwa, który to stan miał umożliwić Włochom 

dynamiczny rozwój. Chociaż jego program był liberalny, to jednak do jego 

realizacji, odpowiednio do zaistniałych okoliczności, wykorzystywał również 

niektóre elementy programu socjalistów. Dlatego też za najważniejsze grupy 

nacisku uważał przemysłowców oraz związki zawodowe. Nie ułatwiały mu tego 

zadania ani opozycja, ani światowy kryzys gospodarczy w 1907 roku, ani olbrzymie 

trzęsienie ziemi w 1908 roku, które swoim zasięgiem objęło Reggio di Calabria  

i Mesynę oraz pochłonęło osiemdziesiąt trzy tysiące ofiar. Te wydarzenia 

spowodowały następną falę społecznego niezadowolenia.14  

Przyczyniły się do etgo również inspiracje kolonialne państwa włoskiego, 

których wyrazem stały się żądania wobec Turcji wprowadzenia wojsk włoskich  

do Trypolisu i Cyranejki w 1911 roku. W konsekwencji działania zbrojne na tym 

terenie, które trwały przeszło rok, zakończyły się 18 października 1912 roku 

traktatem pokojowym w Ouch. Regulacje pokojowe zakładały posiadanie przez 

państwo Włoskie kolonii na terenie dzisiejszej Libii z zastrzeżeniem przestrzegania 

religijnych praw mieszkańców tych terenów. Niecałe dwa lata później włoskie 

wojsko musiał uporać się z powstaniem muzułmanów. Wojna libijska nie tylko 

powodowała kolejne fale protestów we Włoszech, ale naruszyła również 

                                                           
14 J. A. Gierowski, Historia Włoch, Wrocław 1985, s. 516 – 521; Oksfordzki Słownik Biograficzny, red.  

T. Nowak…, Warszawa 1999, s. 460. 



33 

 

dotychczasową równowagę polityczną w Europie. Włochy, które należały  

do Trójprzymierza, oficjalnie z niego nie wystąpiły, chociaż ich stosunki  

ze sojusznikami uległy oziębieniu. Ponadto państwo włoskie za pośrednictwem 

Rosji zawarło układ z Serbią o pomocy militarnej, gdyby którakolwiek ze stron 

została zaatakowana przez Austrię.15 

 Wobec tak zaistniałych warunków politycznych Pius X w porównaniu  

do swojego poprzednika zmienił taktykę działania: złagodził obowiązujące od 1868 

roku non expedit, czyli zakaz uczestnictwa katolikom w życiu politycznym.  

Ów zakaz był reakcją Stolicy Apostolskiej na wkroczenie wojsk ówczesnego króla 

Sardynii, a następnie króla Włoch Wiktora Emanuela II (1820 – 1878) na tereny 

państwa Kościelnego i kolejne zajęcie Rzymu w 1870 roku I chociaż rząd włoski 

pod kierownictwem premiera Giusseppe Garibaldiego (1807 – 1882)  

dla złagodzenia konfliktu w 1871 roku starał się nadać pewne prawa Watykanowi, 

to jednak Pius IX te propozycje odrzucił i dalej dążył do odzyskania władzy 

świeckiej, ogłaszając się więźniem Watykanu oraz nakładając ekskomunikę  

na króla włoskiego.16 Pius IX a także jego następcy udzielali błogosławieństwa 

Urbi et Orbi jedynie z loży wewnętrznej, nie przyjmowali także oficjalnych 

delegacji katolickich polityków oraz monarchów aż do wyboru Piusa XI.17  

Takie zachowanie Piusa IX, nie spotykało się z akceptacją mieszkańców 

Półwyspu Apenińskiego, którzy dążyli do utworzenia niepodległego, suwerennego  

i zjednoczonego państwa włoskiego. Droga do zjednoczenia Włoch była więc 

długim procesem, w którym zasadnicze znaczenie miało objęcie funkcji premiera 

przez Cavoura w 1852 roku, a następnie zwycięstwo nad wojskami austriackimi  

pod Magnetą i Solferino. Pewnym zwieńczeniem tej drogi była koronacja Wiktora 

                                                           
15 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 531 – 533. 
16 Pius IX – Giovanni Maria Mastai – Ferretti, urodził się 13 maja 1792 roku w Singellia. Podjął studia 

zakresu filozofii, prawa i teologii. W 1819 roku przyjął święcenia kapłańskie, niedługo później został 

delegatem papieskim w Chile, natomiast w 1827 roku arcybiskupem Spoleto, później ordynariuszem Imoli. 

Grzegorz XVI kreował go w 1839 roku kardynałem. Na stolicę Piotrową został wybrany 16 czerwca 1846 

roku. W nauczaniu koncentrował się wokół współczesnych zagrożeń wobec Kościoła. Wyrazem jego 

sprzeciwu wobec liberalizmu, socjalizmu i racjonalizmu była encyklika Qui pluribus oraz Quanta cura .  

8 grudnia 1854 roku ogłosił dogmat o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny. Zostały one 

potwierdzone przez Objawienia Matki Bożej w Lourdes (1858). Zmarł 7 lutego 1878 r. Leksykon papieży, 

dz. cyt., s. 512 – 515, 522; Oksfordzki Słownik Biograficzny, dz. cyt., s. 166, 460.  
17 J. Gordziałkowski, Historia Państwa Kościelnego, Kraków 2007, s. 92. 



34 

 

Emanuela w 1861 roku w Turynie. Chociaż Pius IX w marcu 1848 roku sam poparł 

nową konstytucje oraz angażował swoje wojska do walki o niepodległość, zmiana 

zachowania została wywołana naciskiem ze strony Austrii, której w niesmak było 

utworzenie z dotychczasowych mniejszych księstw czy królestw włoskich 

jednolitego bytu państwowego. Ta decyzja papieska była przez wiele następnych lat  

powodem wielu napięć, z którymi kolejni papieże  musieli się zmagać.18  

 Nowa decyzja Piusa X, szybko odniosła skutek, bo już w 1913 roku katolicy 

zawarli układ wyborczy z liberałami w pakcie Gentiloni – Giolitti. Pakt ten 

zakładał, że katolicy poprą liberałów, o ile ci drudzy przeciwstawią  

się potępianemu przez Kościół usuwaniu religii ze szkół oraz rozwodom. Dzięki 

wsparciu i radom mianowanego przez siebie nowego Sekretarza Stanu kardynała 

pochodzącego z Hiszpanii Rafael Merry del Vala.19 Pius X podjął się także walki  

z modernizmem, liberalizmem, agnostycyzmem i immanentyzmem (dekret 

Lamentabili z dn. 6 lipca 1907 roku. Encyklika Pascendi Dominici gregis 

promulgowana 8 września 1907 roku, a także Ediae saepe ogłoszona 26 maja 1910 

roku) upatrując w nich główne źródło zagrożeń dla Kościoła, realizując w ten 

sposób zawołanie biskupie Instarare omnia in Christo – Odnowić wszystko  

w Chrystusie. Ponadto rozwiązał Opera dei Congressi oraz potępił działania  

ks. Romolo Muriego.20 W encyklice Il fermo proposito z 1905 roku papież Pius X 

opublikował zasady obowiązujące katolików w działaniach społecznych, powierzył 

również Giussepemu Toniolowi opracowanie nowych wskazań dla takich form 

                                                           
18 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 512 – 515.  
19 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 528.  
20 Opera dei Congressi e dei Comitati Cattolici – ruch katolicki utworzony roku po pierwszym kongresie 

katolików włoskich, który odbył się w 1874 roku w Wenecji. Reformowany w 1884 roku przez Leona XIII, 

który określił podstawowe zadanie tego stowarzyszenia jako rezonansu działań Stolicy Apostolskiej.  

Owe stowarzyszenie organizowało coroczne zjazdy na szczeblu diecezjalny i regionalnym. Skupiając się 

przy tym, na budzenie aktywności katolików i walce z socjalizmem. Po encyklice Rerum novarum,  

stowarzyszenie zmobilizowało się do zorganizowania instytucji społeczno-ekonomicznych, a także do 

utworzenia badawczego ośrodka problemów społecznych pod nazwą Unione cattolica di Studi sociali. Wraz 

z kryzysem ekonomicznym w 1898 roku, na czele katolickiego ruchu stanął ks. Romolo Murri. Związany  

był ze środowiskiem czasopisma Cultura socjale oraz z młodymi katolikami zgromadzonymi w ramach 

Federazione degli Universitari Cattolici Italiani. Leon XIII jednak postanowił kierownictwo stowarzyszenia 

powierzyć stałej komisji w Kongregacji do nadzwyczajnych spraw Kościoła, a także przez encyklikę Graves 

de communi, podkreślić, że wszelkie działania katolików  muszą być podporządkowane hierarchii kościelnej. 

Murri, dążył jednak do większej niezależności od papieża i biskupów, co ostatecznie spowodowało reakcję 

Piusa X. M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. III., Czasy nowożytne1517 – 1914, Warszawa 

1991, s. 357 - 359; R. Fröhlich, Historia Kościoła w datach, Kielce 2006, s. 200, B. Kumor, Historia 

Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, Lublin 2001, s. 14.     



35 

 

aktywności, dzięki temu powstało w 1906 roku Unione Popolare, które miało  

za zadanie przygotowanie katolików do czynnego udziału w życiu społecznym. 

Unione Economico – Sociale do podejmowania kwestii socjalnych, Unione 

Elettoral, której zajmowało się przygotowanie katolików do udziału w wyborach. 

Natomiast w 1908 zostaje zawiązane również Katolickie Stowarzyszenie Młodzieży 

Męskiej, rok później natomiast Związek Kobiet Katolickich. Te pięć organizacji 

stworzył Giunta direttiva, których sekretarzem został ks. Luigi Sturzo. Razem 

tworzył koncepcje Piusa X o czynnym udziale katolików w życiu publicznym 

wyrażoną w Encyklice Vehementer nos z 1906 roku określaną jako Akcja 

Katolicka.21    

Pius X podjął również problem przyjmowana wczesnej komunii dzieci 

(Dekret Quam singulari z 1905 roku), dokonał pewnych zmian w zakresie liturgii, 

chorału gregoriańskiego, prawa kościelnego (Konstytucja Commissum nobis z 1904 

roku) oraz przebudowy Kurii Rzymskiej (Konstytucja Sapientii Consilio  

z 29 czerwca 1908 roku). Zniósł veto podczas konklawe. Reformował również 

seminaria duchowne oraz zachęcał do podniesienia poziomu katechizacji  

i kaznodziejstwa pośród duchowieństwa. Utworzył również stałe urzędowe pismo 

Stolicy Apostolskiej Acta Apostolicae Sedis.22  

 Wraz z udanym zamachem serbskich separatystów na następcę cesarskiego 

tronu Franciszka Ferdynanda i jego żonę 28 lipca 1914 roku w Sarajewie, 

dotychczasowe napięcia wewnątrz starego kontynentu doszły do zenitu. Mimo prób 

mediacji podjętej przez Piusa X, nie udało się zatrzymać lawiny zła. 20 sierpnia 

1914 roku, papież Pius X umierał w opinii świętości i został pochowany w grotach 

watykańskich pod Bazyliką św. Piotra. Przez cały swój pontyfikat papież Pius X 

starał się prowadzić życie skromne i święte, nie promował ani własnej rodzinny, ani 

wcześniejszych współpracowników. W 1951 roku został ogłoszony 

                                                           
21 M. Banaszak, Historia Kościoła, t. III, Czas najnowsze 1517 – 1914, dz. cyt., s. 359.  
22 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VII, Czasy najnowsze 1815 – 1914, dz. cyt., s. 215 – 217; R. Fröhlich, dz. 

cyt., s. 200.  



36 

 

błogosławionym, a następnie dnia 29 maja 1954 roku papież Piusa XII dokonał jego 

kanonizacji.23  

 Następne w historii Kościoła konklawe odbyło się w trudnych warunkach 

światowego konfliktu zbrojnego. Z jednej strony utrudnienia w dotarciu do Rzymu, 

z drugiej próba wpływania każdej ze stron tego konfliktu na wybór papieża, 

powodowało, że kardynałowie – elektorzy stanęli przed trudnym zadaniem. Jeszcze 

przed rozpoczęciem konklawe każda z frakcji narodowych starał się wypromować 

własnego kandydata, szukając tu i ówdzie sprzymierzeńców.  Konklawe rozpoczęło 

się 31 sierpnia 1914 roku, uczestniczyło w nim pięćdziesięciu siedmiu kardynałów. 

Pozostali nie mogli dojechać na czas do Rzymu. Po burzliwej serii głosowań,  

4 września 1914 roku o godzinie jedenastej trzydzieści wzniósł się biały dym nad 

kaplicą Sykstyńską informujący, iż Biskupem Rzymu został kardynał Giacomo 

Paulo Battista della Chiesa, który obrał imię Benedykt XV.24  

 Giacomo Paulo Battista della Chiesa urodził się 21 listopada 1854 roku na 

zamku w Genui Pegli. Po odbyciu studiów z dziedziny prawa na uniwersytecie  

w Genui przyjął święcenia prezbiteratu w 1874 roku. Przez dłuższy czas pełnił 

funkcje zastępcy sekretarza stanu kardynała Mariano Rampolii del Tindaro, 

następnie został arcybiskupem Bolonii z czasem również kardynałem.25   

Nowy papież otrzymał ster Kościoła w chwili, kiedy od miesiąca trwała już 

Wielka Wojna. W konflikt pomiędzy Austro – Węgrami a Serbią włączyły się kraje 

tworzące dwa przeciwstawne obozy. Blok państw centralnych wspierających Austro 

– Węgry tworzyły: Cesarstwo Niemieckie (1 sierpnia), Turcja (2 sierpnia), Bułgaria 

(11 listopada 1915 roku). Drugi blok tworzyły państwa ententy. Stanęły one po 

stronie Serbii. Należały do nich: Rosja, Francja, Anglia, Czarnogóra, Belgia  

i Japonia (włączyły się one w konflikt w 1914 roku) Włochy pierwotnie ogłosiły 

neutralność, to jednak w 1915 roku, dołączyły do bloku państw entanty. W 1916 

roku do tego bloku dołączyła Portugalia i Rumunia, a w 1917 roku Stany 

Zjednoczone. Łącznie w tym konflikcie uczestniczyły trzydzieści dwa państwa. 

                                                           
23 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 523; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 189; B. Kumor, Historia Kościoła, t. VII,  Czasy 

najnowsze 1815 – 1914, dz. cyt., s. 217. 
24 C. De Agostini, dz. cyt., s. 227 – 256, 321.  
25 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 524.  



37 

 

Finałem tego sporu trwającego cztery lata, była całkowita reorganizacja struktur 

państwowych w Europie, powstały nowe byty państwowe, a granice 

dotychczasowych państw uległy zmianom. I wojna światowa przyniosła również 

ok. dziesięć milionów zabitych wyniku działań wojennych i ok. dziesięć milionów 

zmarło z powodu głodu lub epidemii.26  

Benedykt XV starał się parokrotnie wpłynąć na przywódców państw, aby 

zakończyli konflikt zbrojny. Już na początku pontyfikatu wołał: Przez pokój 

możemy wszystko zyskać, przez wojnę wszystko stracić. Starał się również 

namówić władzę Włoch do nieangażowania się w konflikt. Wykorzystywał 

wszelkie możliwe kontakty dyplomatyczne. W 1915 roku za pomocą kardynała 

Gibbsona z Nowego Yorku papież nawiązał kontakty z ówczesnym prezydentem 

USA Thomasem Woodrowem Wilsonem. Natomiast w 1917 roku  

za pośrednictwem nuncjusza bawarskiego kard. Pacellego z rządem Rzeszy 

Niemieckiej i cesarzem Austro – Węgier Karolem I (1887 – 1922). 1 sierpnia 1917 

roku wystosował list do przywódców wszystkich państw zaangażowanych  

w konflikt, nazywając wojnę niepotrzebna rzezią. List składał się z trzech części: 

w pierwszej papież przedstawił poglądy Stolicy Apostolskiej w kwestii pokoju.  

W drugiej apelował do władzy tych krajów bezzwłocznego zakończenie walk, 

trzecia zaś zachęcał narody do wspólnych pertraktacji pokojowych. Ten apel 

poszerzono również o Punktacje Pacellego. To zaangażowanie papieża w pokój 

wynikało z przekonania, że ta wojna niesie nie tylko zniszczenie materialne, ale 

również staje przyczyny coraz bardziej nakręcającej się spirali zła (czego 

przykładem może być rzeź Ormian dokonana przez Turków w 1915 roku  

czy rewolucja października w 1917 roku). Dziewięć dni później apel pokojowy 

został przekazany stronom walczącym. Kiedy więc jego apele nie przynosiły 

żadnego odzewu (poza Stanami Zjednoczonymi, które 27 sierpnia 1917 roku 

stwierdziły iż Niemcy cesarskie nie są zdatne do żadnych rozmów pokojowych), 

Papież postanowił zaangażować się w niesienie pomocy ofiarom wojny. W tym 

celu założył Dzieło Jeńców Wojennych, które niosło pomoc wszystkim bez względu 

                                                           
26 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, dz. cyt., s. 5.     



38 

 

na ich narodowość czy przekonania religijne. Promował pojednanie pomiędzy 

kościołem zachodnim a wschodnim, a także spotkania katolików z anglikanami.  

W ten sposób zaskarbił sobie szacunek ze strony Anglii, która po raz pierwszy  

od siedemnastego wieku poprosiła Watykan o ponowne nawiązanie stosunków 

dyplomatycznych. Jego działalność na rzecz pokoju i dialogu międzyreligijnego  

zostało zauważone również na Bliskim Wschodzie, wystawiono mu pomnik  

w Istambule.27 Również po zakończeniu działań militarnych, papież pozostał 

aktywny w kwestii pokoju i nakreślenia kierunku, w którym ma zmierzać 

Europa.Chociaż odrzucone jego chęć uczestniczenia w konferencji pokojowej  

w Wersalu, papież nakreślił swój program w encyklice Quod iam diu.28  

Dla lepszego zobrazowania strat warto popatrzyć na same tylko Włochy.  

Nie osiągnęły one żadnego większego sukcesu militarnego. Zginęło sześćset tysięcy 

osób, dziewięćset piędziesiąt tysięcy osób zostało rannych. Spośród nich dwieście 

tysięcy zostało inwalidami. Koszt tej wojny wyniósł dwa razy więcej niż wydatki 

własne państwa w latach 1861 – 1913.29   

Po zakończeniu działań wojennych 11 listopada 1918 roku doszło  

do rozmów w Compiègne. Zaistniała potrzeba dalszych regulacji prawnych, które 

miały stać się gwarantem pokoju. 29 kwietnia 1918 roku, podczas rokowań 

pokojowych w Wersalu za sugestią prezydenta USA Wodroowa Wilsona (1856 – 

1924) powstała Liga Narodów. Na konferencja pokojowej w Wersalu Włochom 

przyznano miasto Trydent oraz południowy Tyrol i Triest. Jako rekompensatę 

wojenną Włosi uzyskali również piętnaście milionów franków i nieodpłatną 

dostawę węgla przez dziesięć lat, a także osady saharyjskie w południowej Libii 

oraz Jubaland. Ziemie te nie stanowiły jednak żadnej gratyfikacji, gdyż składały  

się głównie z terenów pustynnych.30    

 Benedykt XV promulgował w 1917 roku nowy Kodeks Prawa 

Kanonicznego, rozpoczął reformę seminariów i duchowieństwa, jednocześnie 

                                                           
27 R. Fröhlich, dz. cyt., s. 189; Leksykon papieży, dz. cyt., s. 524, B. Kumor, Historia Kościoła,  t. VIII,  

Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 19. 
28 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, dz. cyt., s. 20. 
29J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 551. 
30  Tamże, s. 553 – 554.  



39 

 

zaczął wspierać działalność misyjną. Ogłosił również wielu świętych np. Joannę  

d’ Arc, co przyniosło mu polepszenie relacji z Francją, aż do przywrócenia w 1921 

roku, zerwanych w lipcu 1914 roku stosunków dyplomatycznych. W 1919 roku 

uchyla całkowicie non expedit, pozwalając katolikom na pełne zaangażowanie  

się w życie społeczne. Szybka realizacją powyższych postanowień stała  

się zalegalizowana przez władzę kościelną w grudniu 1918 roku Partito Popolare 

Italiano, której podwaliny tworzył ks. Romolo Murri (1870 – 1944), a rozwinął  

ją ks. Luigi Sturzo (1871 – 1959). 31   

 Benedykt XV napisał łącznie dwanaście encyklik: In hac tanta z 14 maja 

1919 roku poświęconą św. Bonifacemu (672/675 – 754), Fausto appetente  

z 29 czerwca 1921 roku, której tematem stał się św. Franciszek z Asyżu (1182 – 

1226), In praeclara summorum z 30 kwietnia 1921 roku poświęconej Dantemu. 

Natomiast św. Efremowi Syryjczykowi (305 – 373) poświęcił ogłoszoną 5 grudnia 

1920 roku encyklikę Principi Apostorolum. W encyklice Annus iam plenus  

(1 grudnia 1920 roku) apelował o udzielnie pomocy dzieciom w Europie 

Środkowej. O potrzebie głoszenia Słowa Bożego przypomniał w encyklice Humani 

generis (15 kwietnia 1917 roku). Założył międzynarodową organizację pokojową 

Pax Romana w 1921 roku, a także przyczynił się do powstania Uniwersytetu 

Lubelskiego w 1920 roku. Odszedł do wieczności 22 stycznia 1922 roku.32 

 

 

§ 2. KOŚCIÓŁ KATOLICKI WE WŁOSZECH W OKRESIE  

      MIĘDZYWOJENNYM  (1922 – 1939 ) 

  

Konklawe mające wybrać następcę Benedykta XV, należało  

o najburzliwszych w historii dwudziestego wieku, rozpoczęło się ono 3 lutego 1922 

roku. Zebrało się wówczas pięćdziesięciu trzech kardynałów elektorów.  

Nie przybyło wówczas jedynie sześciu elektorów. Od samego początku część 

kardynałów za priorytet wyboru uznało zdolność przyszłego papież do dialogu  

                                                           
31 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 558; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 190;  Leksykon papieży, dz. cyt., s. 524. 
32 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992, dz. cyt., s. 20. 



40 

 

z rządem włoskim. Pojawiało się więc wielu potencjalnych kandydatów: Raffael 

Merry del Val, Camil Laurenti, Pietro Maffi czy Pietro Gaspari. Dopiero czternaste 

głosowanie 6 lutego 1922 roku wyłoniło nowego papieża. Został nim kardynał Ratti 

metropolita Mediolanu, przybierając imię Pius XI. Po przyjęciu wyboru, Pius 

postanowił, aby tradycyjne błogosławieństwo Ubi et Orbi zostało udzielone  

z zewnętrznej logii Bazyliki św. Piotra. Zszokowało to zgromadzonych kardynałów, 

którzy nie spodziewali się takiego polecenia, tym bardziej iż poprzednicy  

nie udzielali tego błogosławieństwa z powodów politycznych. Nowy papież, widząc 

ogrom zniszczeń, jakie przyniosły światu ludzkie spory, pragnął stać się znakiem 

pojednania i ,łamiąc dotychczasowa praktykę, przez ten gest dać światu sygnał, że 

będzie papieżem pojednania.33 

 Ambrogio Damiano Achille Ratii przyszedł na świat 31 maja 1857 roku  

w Desio. Święcenia kapłańskie w stopniu prezbitera otrzymał 20 grudnia 1879 

roku. Dalsze studia podjął z dziedziny filozofii i prawa kanonicznego  

na Uniwersytecie Gregoriańskim i Akademii św. Tomasza w Rzymie. W latach 

1882 – 1888 pracował jako wykładowca w mediolańskim seminarium. Od 1888 

roku wszedł w szeregi Kolegium Doktorów Biblioteki Ambrożańskiej. Od 1907 

roku piastował również urząd prefekta Biblioteki Ambrozjańskiej, w tym czasie 

zasłynął wieloma publikacjami naukowymi zakresu historii. W 1911 roku papież 

Pius X dał mu miejsce pracy w Rzymie, a trzy lata później mianował prefektem 

Biblioteki Watykańskiej. Ratii dalej rozwijał się pod względem naukowym, ale 

także sportowym jako zapalony alpinista. 25 kwietnia 1918 roku Benedykt XV 

skierował go na tereny Polski w charakterze wizytatora apostolskiego na teren 

trzech zaborów. Wraz z odzyskaniem niepodległości przez Polskę został 

mianowany nuncjuszem apostolskim w Polsce funkcje pełnił do 1921 roku. Jako 

jedyny członek korpusu dyplomatycznego został w Warszawie, mimo zbliżających 

się wojsk Armii Czerwonej, skupiając się na pomocy charytatywnej. W 1921 roku 

został mianowany przez Benedykta XV kardynałem i otrzymał metropolię 

mediolańską. Widocznym śladem jego pracy w tej diecezji było powstanie 

                                                           
33 R. Fröhlich, dz. cyt., s. 195 – 199, 233, 323 – 324.    



41 

 

Uniwersytetu Katolickiego Najświętszego Serca Pana Jezusa, ale także sumiennie 

przeprowadzona wizytacja instytucji kościelnych.34 

 Początek lat dwudziestych XX wieku w polityce włoskiej, związany jest  

z upadkiem rządów liberalnych wywołanych licznymi strajkami i niezadowoleniem 

społecznym, a także zaostrzeniem konfliktu na linii socjaliści kontra faszyści. 

Wiąże się to chociażby ze starciami bojówek ze sobą, które swoje apogeum 

osiągało w lipcu 1921 roku. W wyniku tych wydarzeń przywódca faszystów 

włoskich Benito Mussolini (1883 – 1945) 3 sierpnia 1921 roku zaprzestał walk 

wewnętrznych, czego widocznym śladem stało się podpisanie ugody między 

socjalistami a faszystami. Taki ruch wiązał się z niezadowoleniem skrajnych 

środowisk obu stron. Do wzmocnienie pozycji Mussoliniego doszło podczas 

kongresu faszystowskiego 7 – 9 listopada 1921 roku w Rzymie. Wtedy też zostaje 

sformułowana nazwa tego ruchu, znana od tej pory jako Narodowa Partia 

Faszystowska (dalej skrót NPF).35  

Partia faszystowska, która pierwotnie była partią radykalną, z upływem 

jednak czasu zaczęła być zachowawczą pod względem społecznym, dążącą  

do stworzenia państwa z silnymi organami rządowymi. Aby rozwiązać zaistniałe 

już wewnętrzne starcia, faszyści starali się doprowadzić do porozumienia na linii 

pracodawcy – pracownicy. Opierali swój elektorat głównie  

na drobnomieszczaństwie, średniozamożnej burżuazji, chłopach, środowiskach 

akademickich, urzędnikach, przemysłowcach i bankierach. Zyskali także poparcie 

wojska i policji, a także rodziny królewskiej. Zarówno liberałowie jaki socjaliści  

nie zdawali sobie do końca sprawy z zagrożenia, jakie niosło ze sobą wzmocnienie 

pozycji ruchu faszystowskiego. Rosnąca pozycja faszystów, również na polu 

militarnym pozwoliła im podczas II Zjazdu NPF 24 października 1922 roku  

na sformułowanie postulatów przyznania faszystom najważniejszych stanowisk 

ministerialnych i rozpisania przedterminowych wyborów parlamentarnych, a  

w wypadku braku pozytywnej odpowiedzi, faszyści zapowiedzieli marsz na Rzym. 

                                                           
34 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 526; B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  

dz. cyt., s. 21. 
35 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 566 – 567. 



42 

 

Zaledwie cztery dni później kilkunastotysięczny tłum czarnych koszul wkroczył  

do Rzymu. Wobec zaistniałej sytuacji, król Wiktor Emanuel III (1869 – 1947) 

powierzył funkcje premiera Benito Mussoliniemu.36 

Pius XI zaczął więc swój pontyfikat w czasie, gdy faszyści doszli do władzy. 

Aby wzmocnić relacje Watykanu z państwem włoskim i poprawić obraz Kościoła  

w społeczeństwie, zabrania duchownym udziału w życiu politycznym. Sekretarz 

stanu kardynała Piero Gasparri, w jego imieniu wystosował na ten temat list  

do episkopatu włoskiego. W liście tym oświadcza, iż Stolica Apostolska nie stoi  

po stronie żadnej partii politycznej.37 W ten sposób papież realizował podstawy 

programowe swojego pontyfikatu nakreślone w encyklice Ubi arcano (23 grudnia 

1922 roku). Hasłem jego pontyfikatu były słowa Pax Christi in regno Christi.  

Pius XI przez te słowa chciał zaznaczyć, że pełna wolność i niezależność Kościoła 

od władzy świeckiej jest wypełnieniem królewskiej misji Chrystusa. Świat liberalny 

wykluczał Boga z życia publicznego, a to w konsekwencji będzie generowało zło.38  

Papież Pius XI skoncentrował swój pontyfikat wokół czterech głównych 

zadań. Pierwsze zadanie to uaktywnienie wewnętrznego życia Kościoła i obrona 

pokoju, drugie to promowanie i rozwijanie misji katolickich, trzecie zadanie  

to pojednanie Kościoła i państwa we Włoszech oraz polityka konkordatowa  

z możliwie jak największą liczbą państw. Czwartym zadaniem było to odrzucenie  

i potępienie systemów totalitarnych.39  

W 1929 roku doszło  do uregulowania kwestii rzymskiej i ratyfikacji 

konkordatu. W tym czasie faszyzm we Włoszech niebezpiecznie zbliża  

się do nazizmu niemieckiego i obejmuje swoją indoktrynacją młodzież. Papież 

zaczął interweniować. Rozpoczął od wzmocnienia Akcji Katolickiej, której 

przypomniał jej apostolski charakter i konieczność podążania za głosem pasterzy. 

Już 1922 roku utworzył dla Włoch Centralną Radę Akcji Katolickiej. Ponadto 

rehabilitował potępianych do tej pory modernistów takich jak: ks. Francesco 

                                                           
36 Tamże, s. 531, 568 – 572.  
37 Tamże, s. 570.  
38 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 526; E. Kozerska, Państwo i społeczeństwo w poglądach Piusa XI, Wrocław 

2005, s. 24.  
39 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, dz. cyt., s. 22.  



43 

 

Lanzoniego czy o. Alberta Ehrharda. Mimo podpisania w 1933 roku konkordatu  

z nazistowskimi Niemcami, papież Pius XI, gdy tylko zorientował  

się w zagrożeniach, jakie niesie ze sobą nazizm, nie wahał się napisać szeregu 

encyklik potępiających systemy totalitarne.40 

Pius XI jako pasterz Kościoła zwracał uwagę na życie duchowe duchownych  

i wiernych. Stąd też akcentował Liturgię Godzin, rozmyślanie, nawiedzenie 

Najświętszego Sakramentu. Organizował liczne międzynarodowe kongresy 

eucharystyczne w takich miastach jak: Rzym (1922), Amsterdam (1924), Chicago 

(1926), Sydney (1928), Kartagina (1930), Dublin (1932), Buenos Aires (1934), Rio 

de Janeiro (1936), Manila (1937), Budapeszt (1938). Promował również 

międzynarodowe kongresy poświęcone tematyce Chrystusa Króla, temu tematowi 

poświecił encyklica Quas primas z 11 grudnia 1925 roku. W 1925 roku ogłasza rok 

święty, a w 1933 roku ogłasza powszechny jubileusz odkupienia z racji narodzin 

Jezusa Chrystusa. Przez cały swój pontyfikat kanonizował łącznie tydzieści trzy 

postacie reprezentujące różne środowiska narodowe i kościelne. Jego bogata 

twórczość teologiczna miała swój wyraz w licznych encyklikach chociażby takich 

jak: Rerum omnium (26 stycznia 1923 roku) opublikowanej z okazji trzysetnej 

rocznicy śmierci św. Franciszka Salezego. W 1923 roku papież opublikował jeszcze 

dwie encykliki: Studiorum ducem (29 kwietnia) poświęconą św. Tomaszowi  

z Akwinu (1225 –1274). W encyklice Ecclesiam Dei (12 listopada) nawiązał 

między innymi do postaci św. Józefa Kuncewicza (1580 – 1623).  

Św. Franciszkowi z Asyżu poświęcił encyklikę Rita expiatis z. 30 kwietnia 1928 

roku a św. Augustynowi (354 – 430) encyklikę Ad salutem (20 kwiernia 1930 

roku). W encyklice Miserentissimus Redemptor (8 maja 1928 roku). W encyklikę 

Lux veritatis (25 grudnia 1931 roku), zachęcał do czci Matki Bożej. Papież Pius XI 

zachęcał w encyklice Mens nostra z 20 grudnia 1929 roku do odbywania częstych 

rekolekcji. Problematyce kapłaństwa poświęcił dwie encykliki: Quinquagessimo 

nate (23 grudnia 1929 roku) oraz Ad catholici sacerdotii (20 grudnia 1935 roku).  

W encyklice Nova impendet z 2 października 1931 roku poruszał kwestie kryzysu 

                                                           
40 Tamże, s. 23; Leksykon papieży, dz. cyt., s. 526 – 528.  



44 

 

ekonomicznego. Pius XI zwracał też uwagę na kwestie poszczególnych krajów. 

Szereg encyklik poświęcił: Francji (18 stycznia 1924 roku), Hiszpanii (3 czerwiec 

1933 roku) czy Stanom Zjednoczonym (29 czerwca 1936 roku).41  

 Pius XI szczególną troska otoczył chrześcijan w Meksyku. Do nich, 

doświadczonych prześladowaniem Kościoła, skierował trzy encykliki: 18 listopada 

1926 roku; 20 września 1932 roku; 28 marca 1937 roku. W XX wieku (1926). Fala 

prześladowań przyniosła śmierć wielu kapłanów i wiernych, a także zamknięcie 

szkół, klasztorów, seminariów, zakaz działalności świeckich organizacji katolickich 

Dopiero przejęcie władzy w 1940 roku przez Avila Camacho (1897 – 1955), 

zakończyło okres prześladowań i związanej z nimi destabilizacji kraju.42   

Papież Pius XI starał się również dbać o rozwój nauki. Rozbudował 

Bibliotekę Watykańską. Założył Papieski Instytut Archeologiczny oraz Pinakotekę 

dla zbiorów malarskich. W 1936 roku założył Papieską Akademie Nauk, jej 

członkami byli także niekatolicy. W 1931 roku ogłosił konstytucje apostolską  

pt. Deus scientiarum Dominus na temat reformy studiów seminaryjnych  

i uniwersyteckich. Erygował osiem wyższych uczelni katolickich. Starał się być 

rzecznikiem pokoju i pojednania. Rozpoczął od pola ekumenicznego, poświęcając 

je kościołom wschodnim w Rerum orientalium z 8 września 1928 roku. 

Skodyfikował wschodnie prawo kościelne oraz kreował kardynałem syryjskiego 

patriarchę Tappuoniego (1935) Interweniował w kwestii lokalnych konfliktów 

takich jak: japońsko – chiński w 1931 roku; boliwijsko – paragwajski w latach 1932 

– 1933. Położył akcent na działalność misyjna Kościoła. W motu proprio z 3 maja 

1922 roku rozwinął program nowej ewangelizacji, a niedługo potem przeniósł 

Dzieło Rozkrzewiania Wiary z Lyonu do Rzymu. 23 maja 1926 roku założył nowy 

instytut papieski dla kształcenia misjonarzy. W 1925 roku zorganizował 

międzynarodową wystawę misyjną, która dała początek Muzeum Misyjnemu.  

W sprawie misji mówił w encyklice Rerum Ecclesiae gestarum (28 lutego 1926 

roku). W 1926 roku konsekrował nowych biskupów chińskiego pochodzenia.  

W 1927 roku Japończyków i Wietnamczyków. Z jego inspiracji w 1932 roku 

                                                           
41 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 22 – 23.  
42 Tamże, s. 23; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 191.  



45 

 

powstał wydział misjologii na Uniwersytecie Gregoriańskim. W 1927 roku 

erygował Katolicki Uniwersytet w Pekinie. Z kolei w 1923 roku erygował nową 

prowincję kościelną obrządku malabarskiego z rezydencją w Ernakulam  

oraz przyjął do jedności z Kościołem biskupów jakobickich z Trevancore w 1930 

roku. Zawarł także jedenaście konkordatów oraz trzy porozumienia z państwami. 

Za jego pontyfikatu liczba zwiększyła się placówek dyplomatycznych  

do trzydziestu siedmiu  nuncjatur oraz dwadziestu trzech delegatur apostolskich.43     

We Włoszech, w wyniku wyborów z 6 kwietnia 1924 roku, blok 

faszystowski otrzymał legalny mandat rządzenia. Blok faszystowski składał  

się oprócz wspomnianych faszystów również z liberałów oraz prawicowych 

popularów. Na pięciuset trzydziestu pięciu deputowanych, większość rządową 

bloku faszystowskiego stanowiło trzystu siedemdziesięciu czterech posłów, z czego 

dwustu siedemdzieściu pięciu to stricte faszyści. Wygrana faszystów spowodowała 

protest ze strony socjalistów w postaci zakwestionowania legalności wyborów 

(przez Matteottiego 30 maja 1924 roku). 10 czerwca 1924 roku Matteotti został 

porwany, a następnie zamordowany przez członków bojówek faszystowskich. 

Faszyzm nie tolerował żadnych form sprzeciwu, a swoją władzę opierał jedynie  

na terrorze i strachu. Mord Matteottiego wywołał sprzeciw opinii publicznej  

oraz protest (w parlamencie) antyfaszystowskich posłów, którzy od tej pory zbierali 

się oddzielnie. Utworzyło się stowarzyszenie Italia Libera. Mussolinii, aby 

uspokoić społeczeństwo, w czasie wystąpienia w Izbie Deputowanych, zapowiadał 

ukaranie winnych. Niedługo potem kard. R. Gaspari Sekretarz Stanu Stolicy 

Apostolskiej, ostrzegając przed widmem wojny domowej, nakazał biskupom, aby 

powstrzymywali swoich duchownych od włączania się w aktywność polityczną. 

Tymczasem Mussolini doszedł do wniosku, że należy zaostrzyć terror. Widocznym 

skutkiem wzrastającego terroru od 19 lipca do 30 września 1924 roku stało  

się szesnaście morderstw, trzydzieści sześć poważnych zranień oraz sto 

siedemdziesiąt dwa napady. Ich autorami byli faszyści. Następnie Mussolini 

zamknął wszystkie opozycyjne dzienniki. Zaakceptował agresywne działanie milicji 

                                                           
43 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII,  Czasy współczesne 1914 – 1992, dz. cyt., s. 24 – 25; R. Fröhlich,  

dz. cyt., s. 203 – 204; Leksykon papieży, dz. cyt., s. 529.  



46 

 

faszystowskiej wobec członków opozycji. 3 stycznia 1925 roku Mussolini (Duce), 

zapowiedział w parlamencie zniesienie władzy konstytucyjnej i początek rządów 

dyktatorskich.44  

Po tym wystąpieniu Mussolioniego wzmagały się kolejne fale prześladowań  

w postaci aresztowania opozycyjnych parlamentarzystów. Prześladowania wzmogły 

się po zamachu na Mussoliniego w listopadzie 1925 roku. Zostali zaaresztowani 

organizatorzy tego zamachu m.in. unitarysta Tito Zaniboni (1883 – 1960 ) i mason 

Luigi Capello (1859 – 1914) Rozwiązania wówczas partii socjalistów i zamknięcie 

loży masońskich. Dekret z 24 grudnia 1926 roku pt. O atrybutach i prerogatywach 

szefa rządu wzmacniał władzę premiera oraz ograniczały wolność obywateli, dawał 

legislacyjny mandat faszystom do dalszego pogłębienia terroru.45 

 Agresywne zachowanie Włoch w stosunku do innych krajów objawiło  

się miedzy innymi w relacji z Jugosławią. Pomimo zawartego porozumienia  

z 27 stycznia 1924 roku, Mussolini dążył do zwiększenia swojej strefy wpływów, 

narzucając język włoski na zajętych przez siebie terenach. Faszyści weszli w układ  

z chorwacką opozycją, wzmacniając swoją pozycje w tej części Europy. W 1924 

roku doszło do powstania albańskiego Ahmeda Zogu.46  

Układ z Locarno, podpisany w 1925 roku regulował kwestie granicy między 

Francją, Belgia i Niemcami. Francja starała się zmniejszyć strefę wpływów 

włoskich. 3 października 1935 roku doszło do inwazji wojsk włoskich w Etiopii. 

Wojna etiopska nie przyniosła rewelacyjnych osiągnięć militarnych dla Włoch, 

gdyż Etiopczycy przeszli do wojny partyzanckiej.47   

 Odpowiedzią Papieża Piusa XI na w/w wydarzenia była encyklika  

Non abbiamo bisogno z 29 czerwca 1931 roku. Pius XI zauważa, iż instytucje  

i stowarzyszenia kościelne takie jak: Stolica Apostolska czy też Akcja Katolicka, 

stały się w całych Włoszech ofiarą prześladowań. Dowodem na to była cenzura, 

krzywdzące zarządzenia administracyjne, naruszanie dóbr osobistych duchownych  

i świeckich przez zamachy a także formy terroru, wyśmiewanie praktyk religijnych 

                                                           
44 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 576 – 579.  
45 Tamże, s 580 - 581.  
46 Tamże, s. 599 – 603. 
47 Tamże, s. 604.  



47 

 

przez bluźniercze procesje, indoktrynacja dzieci i młodzieży itd. Dokonywały  

się za to za zgodą i akceptacją rządu włoskiego.48 Pius XI często protestował 

przeciwko zbliżaniu się Włoch do nazistowskich Niemiec i ideologii nazistowskiej. 

Od 3 do 6 maja 1938 r., wódz III Rzeszy Adolf Hitler odwiedzał Włochy.  

Na czas jego wizyty Papież Pius XI demonstracyjnie opuścił Rzym. Dla Hitlera ten 

fakt stanowił wielką obelgę.49  

7 czerwca 1933 roku został podpisany przez Anglię, Francję, Niemcy  

i Włochy pakt, który miał gwarantować tym państwom równe prawo  

do regulowania najważniejszych spraw Europy. Adlof Hitler wykorzystywał 

postanowienia tego paktu, do podniesienia rangi Niemiec. Od 23 października 1936 

roku faszyzm włoski na trwałe związał się z nazizmem niemieckim. Mimo 

anschlusu Austrii do Niemiec 12 marca 1938 roku, postawienie wojsk niemieckich 

przy granicy niemiecko – włoskiej zaskoczyło Mussoliniego. Strach Mussoliniego 

przed wciągnięciem Włoch w konflikt wojenny, do którego nie był przygotowany, 

był na tyle skuteczny, iż mimo sprzeciwu wielu jego współpracowników, Mussolini 

nie zgodził się nigdy na weryfikacje stosunków obu państw. Aby uspokoić włoskie 

społeczeństwo Mussolini zawarł z Niemcami tzw. pakt wielkanocny (16 kwietnia 

1938 roku), odnawiając zawarty już wcześniej sojusz z Anglią. Wyglądało to dość 

komicznie, gdyż 28 października 1938 roku włączał się w pakt militarny, tworząc 

oś  Rzym – Berlin – Tokio. Mussolini zdecydował się również na uregulowanie 

sprawy albańskiej. Chciał w ten sposób pozornie wzmocnić swoją pozycje 

militarną. 7 kwietnia 1939 roku wojska włoskie dokonały desantu na teren Albanii. 

W jego wyniku tolerowany dotychczas przez Mussoliniego Ahmed Zogu uciekł  

z kraju. Królem Albanii zostaje król Włoch Wiktor Emmanuel. 22 maja 1939 roku 

Mussolini zawarł z Hitlerem sojusz o wzajemnej pomocy zbrojnej w wypadku 

ataku militarnego na Włochy lub Niemcy.50  

                                                           
48 Pius XI, Non abbiamo bisogno, 

www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pius_xi/encykliki/non_abbiamo_29061931.html (05 luty 2015; 01:08) 
49 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 610. 
50 Tamże, s. 601, 607 – 611.  

http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/pius_xi/encykliki/non_abbiamo_29061931.html


48 

 

Pius XI odszedł do wieczność 10 lutego 1939 roku. Jeszcze 29 września 

1938 roku zabiegał o pokój w Europie po włączeniu części Czechosłowacji  

do III Rzeszy. Pragnął wtedy oddać swoje życie za pokój świata.51  

 

 

§ 3. KOŚCIÓŁ KATOLICKI WE WŁOSZECH W CZASIE 

      PONTYFIKATU PIUSA XII (1939 – 1958)  

 

1 marca 1939 roku rozpoczęło się czwarte w dwudziestym wieku konklawe.  

Uczestniczyło w nim pięćdziesięciu ośmiu elektorów. W czasie konklawe dołączyło 

do nich czterech kardynałów. Wybory nie trwały długo. Papieżem został 

dotychczasowy Sekretarz Stanu kardynała Eugenio Pacelli. Elektorzy pragnęli 

wybrać takiego papieża, który nie pozwoliłby zejść Kościołowi do katakumb. Nowy 

papież przybrał imię Piusa XII.52 

Pius XII (Eugenio Maria Giuseppe Giovanni Pacelli) przyszedł na świat  

2 marca 1876 roku. Pochodził z arystokratycznej rodziny, od dłuższego czasu 

zaangażowanej w administracje Watykanu. Po uzyskaniu doktoratu z teologii oraz 

doktoratu obojga praw (na Uniwersytecie Gregoriańskim) przyjął w 1899 roku 

święcenia prezbiteratu. W 1914 roku otrzymał nominacje na sekretarza spraw 

nadzwyczajnych Kurii Rzymskiej. Po zakończeniu I wojny światowej (1914 – 

1918) został skierowany do Bawarii w roli nuncjusza apostolskiego. Jego 

działalność charytatywna zaowocowała polepszeniem losów jeńców wojennych 

oraz robotników. Ponadto podejmował na szerszą skalę działania dyplomatyczne 

zwieńczone podpisaniem konkordatu z Niemcami w 1933 roku. Przeniósł siedzibę 

nuncjatury apostolskiej z Monachium do Berlina. Pius XI podniósł go do godności 

kardynała w 1929 roku. W 1930 roku został mianowany Sekretarzem Stanu  

                                                           
51 Tamże, s. 611; B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 24 – 25; 

Leksykon papieży, dz. cyt., s. 529. 
52 C. De Agostini, dz. cyt., s. 183 – 190, 324 – 325.  



49 

 

na miejsce kardynała Pietra Gasparriego. W między czasie pełnił również funkcje 

legata papieskiego w Buenos Aires i Budapeszcie.53   

Papież Pius XII posiadał odmienny charakter od swego poprzednika papieża 

Piusa XI. Eugenio Pacelli był wytrawnym dyplomatą, próbujący rozwiązać sprawy 

trudne metodą pokojową. Po swym wyborze na następcę św. Piotra bardzo szybko 

zorientował się, że znajduje się w podobnej sytuacji jak Benedyk XV w przededniu 

wybuchu I wojny światowej. Starała się więc wykorzystać doświadczenia swego 

poprzednika, zbierane w cieniu rzymskiej Kurii. W czasie swojego pierwszego 

publicznego wystąpienia 3 marca 1939 roku w nakreślił plan ratowania pokoju. 

Wracał do tego tematu wielokrotnie np. podczas inauguracji swego pontyfikatu  

12 marca 1939 roku w którym uczestniczyli przedstawiciele trzydziestu pięciu 

państw. Próbował za wszelką cenne uniknąć konfliktu. Stosował politykę 

kompromisów i ustępstw. Przykładem może być niezadowolenie z odrzucenia przez 

rząd polski ultimatum Adolfa Hitlera, dotyczącego przyłączenia Wolnego Miasta 

Gdańska do III Rzeszy i eksterytorialnej autostrady z Niemiec na Pomorze.  

15 marca 1939 roku do Pragi wkroczyły wojska nazistowskie. Zaogniło to relacje 

Anglii z Rzeszą. 17 marca 1939 roku premier Anglii Artur Neville Chamberlain 

(1869 –  1940) stwierdził, że rozmowy z Hitlerem są bezcelowe. 31 marca 1939 

roku Anglia zadeklarowała pomoc militarną dla Polski, jeżeli zostanie zaatakowana. 

Podobne obietnice złożyły Francja 14 kwietnia 1939 roku. Dalsze zaostrzenie 

narastającego konfliktu przyniosło zajęcie przez Włochy Albanii 7 kwietnia 1939 

roku. Papież Pius XII podczas homilii wielkanocnej 9 kwietnia 1939 roku 

sformułował pięć warunków dla osiągnięcia pokoju. Dotyczyły one: etyki pokoju, 

moralnego i pokojowego porządku w polityce międzynarodowej, fundamentu 

nowego porządku i życia międzynarodowego, moralnych założeń pokoju 

światowego zarówno zwyciężonych jaki zwycięzców, podstaw chrześcijańskiej 

demokracji i wzajemnych relacji między Kościołem a państwami.54    

                                                           
53 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 530.  
54 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 26 – 28; M. Kornat, Pius 

XII, totalitaryzm, II wojna światowa i Polska, Pius X papież w epoce totalitaryzmów, Kraków 2010,  s. 54.   



50 

 

Pakt Ribbentrop – Mołotow podpisany w Moskwie 23 sierpnia 1939 roku, 

przyspieszył wybuch II wojny światowej. Pius XII 24 sierpnia 1939 roku w czasie 

swojego wystąpienia radiowego gorąco apelował o pokój. Ostrzegał wówczas, że 

wojna nie przyniesie rozwiązania problemu, natomiast szansą na lepszą przyszłość 

jest udział w pokoju. Ten apel o pokój powtórzył 31 sierpnia 1939 roku. Niestety 

już 1 września 1939 roku wojska nazistowskie zaatakowały Polskę. Natomiast  

17 września 1939 roku do agresji na Polskę włączył się Związek Radziecki.  

W encyklice Summi pontificatus (20 października 1939 roku). Pius XII stanął  

w obronie Polski, przypominał, że świat oparty na przemocy, a nie na prawie 

naturalnym oraz prawie objawionym jest skazany na zagładę. W czasie 

przemówienia w Święto Bożego Narodzenia 1939 roku akcentował prawa  

do wolności i suwerenności wszystkich krajów. Apelował o pokój w czasie 

wszystkich walk. Stolica Apostolska utrzymywała kontakty dyplomatyczne  

za pomocą nuncjatur z niemal wszystkimi krajami poza III Rzeszą i Związkiem 

Sowieckim. Papież Pius XII zezwolił, aby na teren Watykanu przeniosły  

się wszystkie placówki dyplomatyczne krajów, które były w stanie wojny  

z Włochami. Po zajęciu Rzymu przez aliantów, na terenie Watykanu miały swoje 

placówki dyplomatyczne również Niemcy, Japonia i Węgry. Papież bowiem  

do końca wojny wierzył, że pokój jest możliwy.55  

W konflikt światowy zaangażowały się 10 kwietnia 1940 roku  także 

Włochy. Fakt przystąpienia Włoch w 1940 roku do wojny to właśnie wynik 

osobistych zabiegów papieża Piusa XII o pokój. Mussolini liczył, że po szybkiej 

kapitulacji Anglii konflikt wojenny się zakończy. 27 września 1940 roku Włochy 

zawarły z Niemcami i Japonią układ przewidujący podział świata na strefy 

wpływów. W ramach nowego porządku świata Włochom miała przypaść strefa 

śródziemnomorska. Mussolini miał świadomość słabego przygotowania armii 

włoskiej do długiego konfliktu. Mimo tego włoski dyktator podjął działania 

wojenne na własną rękę w północnej i wschodniej Afryce, ale przyniosły  

one porażkę. 28 października 1940 roku wojska włoskie zaatakowały Grecje, ale  

                                                           
55 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 26 – 28.  



51 

 

nie zdołały jej pokonać. Dopiero interwencja niemieckiego feldmarszałka Erwina 

Rommela (1891 – 1944) spowodowała, podporządkowanie Włochom Bałkan  

oraz południowej i wschodniej Afryki. Chociaż Mussolini wielokrotnie próbował 

wspierać działania niemieckie, np. w czasie agresji militarnej na Związek 

Radziecki, to jednak nie był poważnie traktowany przez Hitlera, który wypominał 

mu niepowodzenia w Afryce i na Bałkanach. Przykładem może być chociażby fakt 

urzędowania w Rzymie gestapo. Włączenie się do wojny Stanów Zjednoczonych  

po ataku na Pearl Harbor w grudniu 1941 roku wpłynęło na rozwiązanie działań 

bojowych w Afryce. Już w październiku 1942 roku siły aliantów zaczęły 

zdecydowanie przeważać. Doprowadziło to ostatecznie do kapitulacji Rzeszy  

w Afryce 11 maja 1943 roku. Włosi natomiast skapitulowali 13 maja 1943 roku. 

Kolejnym krokiem wojsk alianckich był desant w nocy z 9 na 10 lipca 1943 roku  

na Sycylie. Niezadowolenie społeczne we Włoszech zaczęło sięgać zenitu, powstały 

ruchy, które miały na celu usunięcie dyktatora. Mussolini natomiast starał  

się jednak wzmocnić swoją władzę poprzez roszady w rządzie. 19 lipca 1943 roku 

doszło do spotkania Mussoliniego z Hitlerem w Feltre. Mussolini starał się wtedy 

uświadomić Hitlerowi, iż wojska włoskie nie są już zdolne do żadnych działań 

wojennych. W odpowiedzi na to usłyszał od niego grad oskarżeń i wymówek na 

temat jego nieudolności. 24 lipca 1943 roku Mussolini zwołuję Wielką Radę 

Faszystowską. W nieoczekiwany sposób owa rada, zmieniła się w sąd nad 

dyktatorem. Król Wiktor Emanuel III zdymisjonował Mussolniego i na jego 

miejsce powołał marszałka Pietro Badoglio (1871 – 1956). Mussolini został  

on aresztowany i deportowany na wyspę Ponza.56 

Nowy premier Włoch chciał jak najszybszego zakończenia wojny, miał 

jednak świadomość, że w stosunkach z Hitlerem musi grać na zwłokę, aby 

półwysep Apeniński nie stał się terenem niepotrzebnych walk. Wojna całkowicie 

wyniszczyła Włochy tak pod względem militarnym jak i ekonomicznym. Premier 

Badoglio zadeklarował lojalność Włoch w stosunku do III Rzeszy. W tym samym 

czasie trwały rokowania pokojowe z przedstawicielem strony amerykańskiej  

                                                           
56 Tamże, s. 28; J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 614 – 619.  



52 

 

na terenie Watykanu Myronem Taylorem. Badoglio liczył, że uda mu się namówić 

aliantów na neutralizacje Włoch, w ten sposób miałby dużą elastyczność działania 

wobec aliantów jaki wobec Rzeszy. Alianci natomiast oczekiwali bezwzględnej 

kapitulacji Włoch. W tej sytuacji Badoglio przyjął więc żądania aliantów i podpisał 

z nimi rozejm 3 września 1943 roku w sycylijskiej wiosce Cassibile. Badoglio 

naciskał, aby wiadomość o podpisaniu rozejmu została podana do wiadomości 

dopiero po desancie wojsk alianckich na półwysep Apeniński oraz po zajęciu 

Rzymu. Hitler jakby przeczuwając taki obrót sprawy, nakazał swoim wojskom 

opanowanie wszystkich lotnisk na terenie Włoch. Ponadto wysłał nowe dywizje  

na teren Italii. Badoglio znowu stanął przed trudnym dylematem z braku 

zrozumienia ze strony aliantów i groźba okupacji ze strony Niemiec. 8 września 

1943 roku alianci i Włosi podali oficjalną wiadomość o rozejmie. W tej sytuacji 

Hitler nakazał, natychmiastowe zajęcie Rzymu. Król Wiktor Emanuel jak i rząd 

schronili się na terenie opanowanym przez aliantów. Rzym pozostał bez żadnego 

organu dowodzącego. Nastąpił w Rzymie totalny chaos.57    

Papież Pius XII z każdym dniem wojny, był coraz bardziej świadomy 

bezskuteczności swoich apeli. Idąc więc drogą papieża Benedykta XV,  

skoncentrował się na pomocy charytatywnej. We wrześniu 1939 roku, utworzył 

Biuro Informacyjne przy Stolicy Apostolskiej. Biuro to miało przekazywać 

informacje jeńcom wojennym, internowanym i ich rodzinom. Zarówno III Rzesza 

jaki Związek Radziecki odmówiły z nim współpracy. Pozostałe kraje alianckie 

biorące udział w konflikcie podjęły współpracę z wspomnianym już biurem. 

Kolejne takie biuro zostało utworzone w 1943 roku w Algierze. Starało się ono 

nieść pomoc jeńcom niemieckim i włoskim. Przez cały czas wojny szeroką akcję 

informacyjną prowadziło Radio Watykańskie, a także watykańska poczta i telegraf. 

Ponadto w pierwszych miesiącach II Wojny Światowej, Stolica Apostolska 

rozpoczęła współpracę z Międzynarodowym Komitetem Czerwonego Krzyża  

z siedzibą w Genewie. Organem pośredniczącym była misja katolicka w Szwajcarii, 

z siedzibą w Fryburgu. W 1943 roku pomocą instytucja ta objęła ok. stu dwudziestu 

                                                           
57 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 620 – 621. 



53 

 

tysięcy jeńców i czterdzieści dwa tysiące uwięzionych osób w obozach 

koncentracyjnych. Od 1941 roku przy Sekretariacie Stanu funkcjonowała Komisja 

dla Niesienia Pomocy. Na jej czele stanął Giovanni Montini (późniejszy papież 

Paweł VI). Komisja ta prowadziła w imieniu Stolicy Apostolskiej wszelkie akcje 

charytatywne. Jej działalność była wspierana przez katolików amerykańskich. 

Objęła ona  pomocą wielu uciekających przed wojną Europejczyków. Działania 

papieża Piusa XII bojkotowa tak III Rzesza jak i Związek Radziecki oraz Hiszpania. 

Papież Pius XII niósł też pomóc głodującej ludności cywilnej w Grecji i Belgii.  

Ta akcja spotkała się ze sprzeciwem aliantów.58 

Pius XII, wbrew obiegowej opinii, ratował Żydów. Z ocalonych z holocaustu 

dziewięćdziesięciu  pięćdziesięciu  tysięcy Żydów ok. dziewiędziesiąt procent 

ratunek zawdzięcza działaniom Piusa XII i katolików. Na zbrodnie hitlerowskie 

reagowali także biskupi niemieccy. Ordynariusz diecezji Műnster bp. Clemensa 

August von Galen (1878 – 1946). 3 sierpnia 1941 roku, oskarżył rząd niemiecki  

o mordowanie chorych psychicznie. W rezultacie jego wystąpienia Hitler zakazał  

na pewien okres czasu eutanazji. Zakonnicy na terenach okupowanych przez 

Niemcy wykupywali żydowskie dzieci z gett i ukrywanie je w domach dziecka. 

Księża wystawiali fałszywe metryki chrzcielne Żydom. Ukrywali Żydów w domach 

katolików. Katolikom za udzielenie jakiejkolwiek pomocy Żydom groziła śmierć. 

W latach 1939 – 1940, dzięki interwencji papieża Piusa XII, Brazylia wydała  

ok. trzech tysięcy wiz dla katolików niearyjczyków (często żydowskiego 

pochodzenia) z Niemiec, Belgii, Holandii czy Szwajcarii. Na prośbę wielkie rabina 

Jerozolimy Herzoga w 1940 roku Stolica Apostolska interweniowała również  

w obronie Żydów na Litwie i w Hiszpanii. Z polecenia papieskiego episkopaty  

w Rumunii, Węgier, Słowacji, Chorwacji stawały w opozycji do prawodawstwa 

rasowego. Pius XII w czasie największych sukcesów militarnych Hitlera, 

protestował przeciwko antysemickim ustawom w takich krajach jak: Francja  

(2 czerwca 1941 roku), Węgry (19 lipca 1941 roku), Rumunia (7 sierpnia 1941 

roku), Słowacja (9 sierpnia 1941 roku). Ponadto papież Pius XII stawał w obronie 

                                                           
58 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 29 – 30. 



54 

 

Żydów zamieszkałych w okupowanych przez Włochy Dalmacji i Chorwacji.  

O sytuacji masowej deportacji Żydów na terenie Polski poinformował papieża Piusa 

XII wiedeński kardynał Theodor Innitzer (1875 – 1955). Papież zareagował 

wówczas kolejną interwencją  na rzecz ludności żydowskiej. Dnia 20 stycznia 1942 

roku na konferencji w Wansee k. Berlina z polecenia Adolfa Hitlera dygnitarze 

nazistowscy opracowali plan ostatecznego rozwiązania kwestii żydowskiej. 

Nastąpiła wówczas (13 marca 1943 roku) deportacją Żydów z terenu Włoch. Pius 

XII interweniował w tej sprawie u Mussoliniego. Mussolini zapewnił o swej 

pomocy Żydom. Oczywiście były to tylko puste obietnice. W maju 1943 roku 

papież Pius XII nabrał pewności, iż Żydzi są masowo eksterminowani. Znane  

mu był takie miejsca zagłady jak: Majdanek, Treblinka, Sobibór. Papież  

nie wiedział początkowo o istnieniu obozu w Oświęcimiu. Pius XII nie znał też  

do końca sposobu funkcjonowania tych obozów. Z informacji, jakie do niego 

docierały, sądził iż eksterminacja dokonywała się przez ich gazowanie w komorach 

gazowych. W przemówieniu wigilijnym w 1942 roku powiedział, że setki a nawet 

tysiące Żydów traci życie.  Starania papieskie w ratowaniu członków narodu 

wybranego zostały zauważone przez środowiska żydowskie. W obozach zagłady 

ginęli nie tylko Żydzi, ale również członkowie innych narodów oraz wyznawcy 

innych religii.59 

 Sytuacja Kościoła we Włoszech, a także na terenie całej Europy w 1943 

roku, była bardzo trudna. Papież Pius XII miał świadomość ogromnego zła, które 

dokonuje się codziennie w obozach zagłady. Uważał, iż publiczne potępienie 

Hitlera i jego działań, może zakończyć się nie tylko zajęciem Watykanu, ale także 

zwiększeniem represji wobec katolików na terenach okupowanych. W takim 

podejściu utwierdzała Piusa XII reakcja nazistów na list biskupów holenderskich  

z 26 lipca 1941 roku. W liście tym biskupi potępili otwarcie i stanowczo działania 

hitlerowskiego okupanta. W odpowiedzi na to komisarz Rzeszy Artur Seyess – 

Inquart rozpoczął prześladowanie Kościoła w Holandii. Papież Pius XII liczył  

się również z możliwością śmierci. Polecił kardynałom Kurii, na wypadek jego 

                                                           
59 Tamże, s. 30 – 31; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 193 – 194; M. Kornat, dz. cyt.,  s.54;  82 – 83; N. Davies, 

Europa, Kraków 2001, s. 1087.  



55 

 

aresztowania, aby uznali urząd Piotrowy za wakatujący i dokonali nowych 

wyborów papieża poza terenem okupowanym np. w Portugalii, lub w Quebecu  

(w Kanadzie). Pius XII pragnął być znakiem neutralności, w celu kontynuowania 

działalności na rzecz pokoju i pomocy charytatywnej. Wiedział, że w ten sposób 

może zrobić o wiele więcej dla ludzi, niż narażając się Hitlerowi. Obawa naruszenia 

niepodległość Państwa Watykańskiego zmusiła rezydujących w nim dyplomatów 

państw alianckich do zniszczenia znacznej części dokumentów, jakie były w ich 

posiadaniu. Znaczna część dokumentów w formie mikrofilmów została przez nich 

wysłana do Waszyngtonu.60  

Front we Włoszech zatrzymał się na tzw. linii Gustawa (od ujścia rzeki 

Garigliano przez Cassino i Sangro do wybrzeża Adriatyku). W ten sposób  Włochy 

zostały podzielone na dwie strefy wpływów: aliancką i nazistowską. 12 września 

1943 roku wojska niemieckie odbiły Mussoliniego z Grano Sasso. Były dyktator 

był postacią marionetkową w rękach Hitlera. Z jego polecenia Mussolini stworzył 

Włoską Republikę Socjalną. W odpowiedzi rząd Badoglia wypowiedział  

14 października 1943 roku wojnę Niemcom. Przez długi okres czasu  

nie prowadzono większych działań wojennych, głównie z tego powodu, iż  

dla aliantów, front włoski był drugorzędny. 22 stycznia 1944 roku, wojska alianckie 

dokonały nieudanego desantu na tyłach linii Gustawa. Dopiero uderzenie frontalne 

na linie Gustawa w dniach 11 maja do 4 czerwca 1944 roku, przełamało front. 

Oprócz działań alianckich, w odzyskaniu niepodległości przez Włochy znaczącą 

rolę odniosły walki partyzantów w północnych Włoszech. Tylko na przestrzeni  

od czerwca 1944 do lutego 1945 roku doszło do ponad sześciu tysięcy starć  

z wojskami niemieckimi. Niekiedy partyzanci przejmowali kontrolę na większym 

obszarze. Walki partyzanckie miały ogromne znaczenie dla odbudowy moralnej 

zarażonych  faszyzmem obywateli Włoch. W sposób szczególny dotyczyło  

to młodzieży, która do tej pory była wychowywana w duchu faszyzmu. Otrzymała 

szansę nauczenia się samodzielności politycznej. Wyzwolenie północnych Włoch 

nastąpiło na dobrą sprawę dopiero 9 kwietnia 1945 roku, w tym dniu jednak dalej 

                                                           
60 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 31; M. Kornat, dz. cyt.,  

s.78 – 79.  



56 

 

niewielkie walki w Bolonii, Weronie i Wenecji. Wejście wojsk alianckich na teren 

Niziny Padańskiej dało sygnał do powstania inspirowanego przez Komitet 

Wyzwolenia Narodowego Północnych Włoch. Skutkiem tego powstania, była 

obrona fabryk i elektrowni przez zniszczeniem ze strony nazistów. Partyzanci 

wyzwolili samodzielnie takie miasta jak: Mediolan, Genuę czy Turyn. Akt 

kapitulacji podpisano przez przedstawicieli wojsk niemieckich w Casercie  

29 kwietnia 1945 roku. Ten akt prawny, miał wejść w życie 2 maja 1945 roku. 

Tymczasem wojska alianckie starały się jak najszybciej dotrzeć do północo – 

wschodniej granicy Włoch, by tam spotkać się z Armią Czerwoną.61  

Los Benito Mussoliniego i jego kochanki Klary Petacci (1912 – 1945) został 

rozstrzygnięty 27 kwietnia 1945 roku. Zostali oni schwytani w miejscowości Dongo 

nad jeziorem Como przez Karola Urbańca (polskiego komisarza politycznego  

52 Brygady Narodowej). Mussolini wraz z piętnastoma towarzyszami próbował  

w mundurach niemieckich przedrzeć się do Szwajcarii. Chęć ucieczki wynikała  

ze świadomości zagrożenia swojego życia. W marcu 1945 roku, próbował przejść 

na stronę aliantów. Ze względu na to, że domagano się od niego oddania  

się do dyspozycji aliantów, zdecydował się na ucieczkę. 28 kwietnia pułkownik 

Walter Audisio (1909 – 1973) na podstawie wytycznych wydanych przez Komitet 

Wyzwolenia Narodowego zwołał w trybie przyspieszonym sąd wojskowy. Trybunał 

wydał na niego wyrok śmierci przez rozstrzelanie. Wyrok został wykonany 

natychmiast. Jego ciało i ciało Klary Petacci zostały przewiezione do Mediolanu, a 

następnie powieszone głową w dół.62  

Adolf Hitler (22 kwietnia 1945 roku) po ostatniej naradzie sztabowej  

w bunkrze kancelarii Rzeszy pozbył się nadziei  na sens dalszej walki. Uznał, że 

Rzesza, jest zbyt słaba, by przetrwać, musi więc ulec zagładzie. Zdymisjonował 

swych najbliższych współpracowników: Heinriche Himmlera (1900 – 1945) oraz 

Hermana Göringa (1893 – 1946). Następnie wydał na nich wyroki śmierci za próbę 

podjęcia pertraktacji z aliantami. 29 kwietnia 1945 roku, zawarł związek małżeński  

z Ewą Braun (1912 – 1945). 30 kwietnia 1945 roku w obawie przed losem, jaki 

                                                           
61 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 622 – 625.  
62 Tamże, s. 630.  



57 

 

spotkał Mussoliniego, wraz ze swą małżonką popełnił samobójstwo. Ciała państwa 

Hitler oraz ich psów zostały spalone, a następnie pochowane w ogrodzie kancelarii 

Rzeszy. Sam fakt i okoliczności śmierci niemieckiego dyktatora, a także losy jego 

zwłok, staył się przedmiotem wielu teorii historycznych. Wojnę w Europie kończy 

kapitulacja Rzeszy 8 maja 1945 roku.63 

Pontyfikat papieża Piusa XII był bardzo doniosły dla Kościoła. Jego 

działalność naukowa w dużej mierze przygotowało grunt dla II Soboru 

Watykańskiego. Do najważniejszych jego dzieł teologicznych należą: encyklika 

Mystici corporis (29 kwietnia 1943 roku), encyklika Divino afflante (30 września 

1943 roku). Konstytucję apostolską Sacramentum ordinis (30 listopad 1947 roku). 

Była ona poświęconą obrzędowi święceń kapłańskich. Papież Pius XII rozwinął też 

tematykę mariologiczną w encyklice  Deiparae Virginis (1 maja 1946 roku). 

Ogłosił dogmatu o cielesnym wniebowzięciu Najświętszej Maryi Panny 

wprowadzony bullą Munificentissimus Deus (1 listopada 1950 roku). W setną 

rocznicę  ogłoszenia dogmat o Niepokalanym Poczęciu Najświętszej Maryi Panny 

(8 października 1953 roku) podpisał encyklikę Fulgens corona. Zapowiedział 

ogłoszenie Roku Maryi w encyklice Ad caeli Reginam (11 października 1954 roku). 

W maryjnej encyklice La pelegrinage de Lourdes (2 lipca 1957 roku) przestrzegał 

ludzkość przed zagrożeniem materializmu. Natomiast encykliki: Sempiternus rex  

(8 września 1951 roku) oraz Haurietis aquas (15 maja 1956 roku), wydane  

w związku z tysiąc pięćsetleciem Soboru Chalcedońskiego koncentrowały  

się wokół tematu kultu Boga – człowieka i Jego przenajświętszego Serca. Encyklika 

Humani generis (12 sierpnia 1950 roku) przestrzegała ludzkość przed 

przeakcentowaniem rozumu w stosunku do ludzkiej woli. Papież Pius XII ostrzegał 

również przed ewolucjonizmem, egzystencjalizmem i historycyzmem.  

W konstytucji apostolskiej Sedes sapientiae (31 maja 1956 roku) mówił  

o ówczesnej kierunki teologii duszpasterskiej. Encyklika Evangelii praecones  

(2 czerwca 1951 roku) dotyczyła kwestii misji. Natomiast encyklika Fidei donum 

(21 czerwca 1951 roku) dotyczyła kwestii dekolonizacji Afryki. Encyklika Incliti 

                                                           
63 R. Fröhlich, dz. cyt., s. 194. 



58 

 

athletae (16 maj 1957 roku) odnosiła się do sytuacji w Polsce, nawiązując  

do trzestnej rocznicy męczeńskiej śmierci św. Andrzeja Boboli (1591 – 1657).  

W dobie rozwoju prasy, telewizji, radia i filmu zwrócił uwagę na złożoność i rolę 

mediów. W tej sprawie napisał encyklikę Miranda prorsus (8 września 1957 roku). 

Pius XII w swej bogatej twórczości pisarskiej i homiletycznej poruszał również 

tematykę życia rodzinnego, małżeństwa, godności człowieka i formacji sumienia 

ludzkiego. Podjął się też próby reformy Kurii Rzymskiej. Sprawy związane  

z reformą liturgii poruszył w encyklice Mediator Dei (promulgowana 20 listopada 

1947 roku) Pisał w niej o potrzebie tworzenia ruchów liturgicznych. Papież Pius 

XII akcentował również potrzebę większego zaangażowania świeckich katolików  

w liturgię poprzez śpiew i procesje ofiarnicze. Pius XII akcentował potrzebę 

adoracji Najświętszego Sakramentu. Zwracał również uwagę na rolę sztuki 

sakralnej. Papież zreformował msze prywatne. Zezwolił na celebrowanie 

Eucharystii w godzinach wieczornych. W tym celu Pius XII wydał konstytucje 

apostolską Christus Dominus (6 stycznia 1953 roku) Konstytucja ta łagodził post 

eucharystyczny. Zreformował Triduum Sacrum (1 lutego 1951 roku). Przeniósł 

celebracje w czasie Triduum  na godziny wieczorne. Ponadto papież ten 

wprowadził w 1945 roku do Liturgii Godzin nowe tłumaczenie psalmów. Kolejnym 

jego krokiem było także zatwierdzenie instytutów świeckich, żyjących poza 

wspólnotami zakonnymi (konstytucja apostolska Provida Mater Ecclesia z 2 lutego 

1947 roku). Pius XII kanonizował trzydziestu czterech świętych z trzech 

kontynentów m.in. Marię Goretti, Piusa X (1903 – 1914). Papież Pius XII w ramach 

dwóch konsystorzy 1946 i 1953 roku kreował pięćdziesięciu sześciu nowych 

kardynałów z różnych części świata.64  

Jeszcze przed zakończeniem działań wojennych w Europie, zaistniała 

potrzeba określenia nowego porządku na starym kontynencie. Zarys nowego 

podziału świata ustalony został w Teheranie (od 28 listopada do 1 grudnia 1943 

roku), następnie w Jałcie (od 4 do 11 lutego 1945 roku) a w końcu w Poczdamie  

(od 17 lipca do 2 sierpnia 1945 roku). 24 października 1945 roku powstała 

                                                           
64 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 31 – 33.  



59 

 

Organizację Narodów Zjednoczonych z siedzibą w Nowym Jorku. Kolejnym 

krokiem w porządkowaniu świata, było osądzenie zbrodniarzy nazistowskich.  

W czasie procesów norymberskich (w latach 1945 – 1949) osądzono łącznie sto 

osiemdziesiąt pięć osób. Ironia tego trybunału polegała na tym, iż po stronie 

sędziów zasiadali przedstawiciele Związku Radzieckiego. Państwa Zachodu  

nie chciały pamiętać, że Związek Radziecki również dokonywał zbrodni 

wojennych, chociażby na polskich oficerach w Katyniu, czy też w łagrach  

na dalekiej Syberii.65  

Papież Pius XII stanął przed zagrożeniami, jakie niósł ze sobą  komunizm. 

Państwa Zachodu zgodziły się, aby Europa Środkowa i Wschodnia stała się strefą 

kontrolowaną przez Moskwę. W związku ze zmianą granic Polski zaistniała 

również potrzeba reorganizacji struktur kościelnych w państwach Układu 

Warszawskiego. Pius XII interweniował wielokrotnie w obronie prześladowanych 

przez władze biskupów, duchowieństwa czy wiernych świeckich. Protestował 

również, gdy dokonywano konfiskat majątku kościelnego i niszczono szkolnictwo 

katolickie. Ponadto w kraju bloku wschodniego funkcjonowali tzw. księża patrioci, 

których głównym zadaniem utwierdzanie władzy ludowej, a w rezultacie 

destabilizacja wewnętrzna Kościoła. Usuwano bowiem biskupów i na ich miejsce 

władza ludowa mianowała owych patriotów. Ponadto w krajach komunistycznych 

doprowadzono do likwidacja Kościoła grekokatolickiego (w latach 1945 – 1946). 

Papież Pius XII zagregował ostrym wystąpieniem skierowanym do korpusu 

dyplomatycznego akredytowanym przy Stolicy Apostolskiej, wezwał  

do solidarności z prześladowanymi katolikami w Związku Radzieckim.  

W encyklice Orientales omnes ecclesias (23 grudnia 1945 roku), poświęconej 

trzystapiędziesiątej rocznicy zawarcia Unii Brzeskiej stanął w obronie ludności 

grekokatolickiej. Encykliki: Ad Sinarum gentem (7 października 1954 roku), Ad 

Apostolorum (29 kwietnia 1958 roku), Meminisse iuvat (14 lipca 1958 roku) 

podkreślały uniwersalność Kościoła katolickiego zreorganizowany po II wojnie 

światowej i odrzucały Chiński Kościół Narodowy (zorganizowany przez reżym). 

                                                           
65 R. Fröhlich, dz. cyt., s. 194. 



60 

 

Na zachodzie europy, gdzie partie komunistyczne nie miały dostępu do władzy. 

Próbowały się łączy z partiami chadeckimi. Odpowiedzią ze strony Kościoła na to 

był dekret Świętego Oficjum z dnia 1 lipca 1949 roku nakładający ekskomunikę  

na katolików działających w partiach o charakterze ateistycznym  

i antychrześcijańskim. Skuteczność takiego działania, okazała się najbardziej 

widoczna we Włoszech.66  

Zaangażowanie polityczne papieża Piusa XII doprowadziło do umocnienie 

pozycji chadecji we Włoszech. Działanie dyplomatyczne papieża Piusa XII 

doprowadziło również do stworzenia idei integracji europejskiej opartej  

na chrześcijańskich wartościach. Papież mówił o potrzebie integracji europejskiej 

na zasadach chrześcijańskich w czasie międzynarodowej konferencji Pax Christi  

13 marca 1952 roku. Tą myśl promowali i rozwinęli także ówczesny przywódcy 

europejscy z Robertem Schumanem (1886 – 1963), Konradem  Adenauerem (1876 

– 1967) na ich czele. Wynikiem ich wspólnego działania było powołanie 

Europejskiej Wspólnoty Węgla i Stali, a następnie Unii Europejskiej.67  

 Papież Pius XII postrzegany był jako głęboko pobożny papież. Często 

nazywano go Ojcem ojczyzny, doceniając po wojnie jego wysiłki w ratowaniu 

Rzymu od zniszczenia w czasie II wojny światowej. Osobiście nadzorował prace 

poszczególnych dykasterii Kurii Rzymskiej. Nawiązywał z wieloma krajami 

stosunki dyplomatyczne z Republiką Federalną Niemiec (1949), Hiszpanią (1953)  

i wieloma innymi. Przylgnęła do niego opinia tytana pracy. Zmarł w opinii 

świętości 9 października 1958 roku w letniej rezydencji papieskiej Castel 

Gandolfo.68   

 

 

 

 

                                                           
66 A. Grajewski,  dz. cyt., s. 226 – 227, 230 – 233, 235; B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy 

współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 32. 
67 A. Grajewski,  dz. cyt., s. 233 – 234.  
68 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 33; R. Fröhlich, dz. cyt., 

s. 194 – 195.  



61 

 

§ 4. ZNACZENIE UCHWAL II SOBORU WATYKAŃSKIEGO 

       (1958 – 1965) DLA OŻYWIENIA ZYCIA DUCHOWEGO WIERNYCH  

 

 Po śmierci Piusa XII 9 października 1958 roku, pięćdziesięciu jeden 

kardynałów zgromadziło się 25 października 1958 roku na konklawe. Przez trzy dni 

dokonano łącznie jedenaście głosowań. Kardynałowie pragnęli wybrać tzw. papieża 

przejściowego stąd, wybór padł na siedemdziesiąciosiedmioletniego patriarchę 

Wenecji Angelo Giussepe Roncallego. Nowy papież, ku zdziwieniu większości 

elektorów, przyjął imię Jan XXIII. Ostatnim, z tym imieniem związanym, był żyjąc 

w XV wieku antypapież Baldassare Cosa (1360/1370 – 1419) zniesiony z urzędu 

przez sobór w Konstancji (1414 – 1418). Jeszcze przed zadaniem pytania nowemu 

papieżowi o przyjęcie wyboru, kardynał Eugène Tisserant (1884 – 1972) w imieniu 

elektorów poprosił go o rychłe zwołanie konsystorzu oraz mianowania sekretarza 

stanu. Nowo wybrany papież Jan XXIII zaakceptował prośbę kardynałów.  

25 października 1958 roku około godziny osiemnastej świat został poinformowany 

o dokonanym wyborze nowego papieża. Dla większości rzymian wydawało się, że 

na papieża wybrano kardynała Alfredo Ottaviani (1890 – 1979). Zaskoczeniem  

był wybór na papieża A.G. Roncalliego.69 

 Angelo Giussepe Roncalli przyszedł na świat 25 listopada 1881 roku w Sotto 

il Monte. Pochodził z ubogiej i wielodzietnej rodziny. Studia seminaryjne podjął  

w Bergamo. Stopień doktorski uzyskał w Rzymie w 1904 roku. Święcenia 

kapłańskie przyjął 10 sierpnia 1904 roku, odbywszy wcześniej służbę wojskową.  

Po powrocie do rodzimej diecezji wykładał historię Kościoła, apologetykę  

i patrystykę w seminarium  duchownym w Bergamo. W tym też czasie pełnił 

funkcję sekretarza bp. Giacomo Radiniego Tedeschi (1859 – 1914) biskupa 

Bergamo. A także diecezjalnego asystenta Akcja Katolickiej oraz redaktora 

naczelnego biuletynu La vita diocesana (Życie diecezjalne). W 1921 roku został 

dyrektorem Papieskiego Dzieła Rozkrzewiania Wiary. W 1925 roku został 

mianowany wizytatorem apostolskim w Bułgarii. Podczas swojego pobytu  

                                                           
69 C. De Agostini, dz. cyt., s. 127 – 156.  



62 

 

w Bułgarii organizował pomoc materialną dla czterystu tysięcy uchodźców  

z Macedonii i Tracji. W 1944 roku został wysłany do Francji w charakterze 

nuncjusza apostolskiego. W 1951 roku papież Pius XII powierzył mu funkcję 

stałego obserwatora Stolicy Świętej przy UNESO. 12 stycznia 1953 został 

mianowany kardynałem i patriarchą Wenecji.70  

Wyjątkowość pontyfikat papieża Jana XIII najlepiej wyraża włoskie słowo 

aggiornamento (czyli aktualizowanie, dostosowanie do nowej sytuacji). Dobry 

papież Jan jak nazywano go we Włoszech, był bardzo dobrze przygotowany  

do roli następcy św. Piotra. Doświadczenie zdobył w wielu palcówkach 

dyplomatycznych oraz jako rządca metropolii. Pozwalało mu to trzeźwo 

podchodzić  do problemów, z którymi w tym czasie musiał zmierzyć się Kościół. 

Jego osobista pobożność i dobry humor urzekły cały świat. Rytm życia i pracy  

Jana XXIII wyznaczały: codzienny różaniec, modlitwa Liturgią Godzin, 

rozmyślanie i cotygodniowa spowiedź. Z tych źródeł czerpał siłę i inspiracje  

do codziennych obowiązków. Zgodnie z obietnicą złożoną kardynałom, jeszcze  

w dniu wyboru papież Jan XXIII – 14 grudnia 1958 roku powołał Domenica 

Tardiniego (1888 – 1961) na stanowisko Sekretarza Stanu. W momencie ogłoszenia 

jego nominacji Tardini nie był jeszcze kardynałem, a nawet biskupem. Papież  

Jan XXIII kreował go kardynałem na pierwszym konsystorzu 15 grudnia 1958 roku. 

Natomiast sakry biskupiej udzielił mu 27 grudnia 1958 roku. Podczas całego 

pontyfikatu ogłosił 5 konsystorzy. Wykreował w ten sposób pięćdziesięciu dwóch 

nowych kardynałów. Pośród nich wielu Włochów, ale także przedstawicieli Japonii, 

Filipin i Afryki. W 1959 roku po zmianach politycznych na terenie Afryki i Azji 

papież dokonał reorganizacji struktur kościelnych.71  

Papież Jan XXIII w czasie swojego pontyfikatu, uczynił wiele dla dialogu 

między chrześcijanami, a także dialogu międzyreligijnego. Jednym z jego posunięć 

było usunięcie pejoratywnych zdań nt. Żydów z tekstów liturgicznych. Ponadto 

papież nawiązał osobistą relacje z Patriarchą Konstantynopola Atenagorasem I  

                                                           
70 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 534; M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 

1914 – 1978, Warszawa 1992, s. 297. 
71 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 34 – 35.  



63 

 

(1886 – 1972). Częste wypowiedzi ze strony papieża i encyklika Aeterna Dei 

Sapientia (11 listopad 1961 roku), jednoznacznie sugerowały intencje Jana XXIII. 

Papież widział potrzebę dialogu dla jedności chrześcijaństwa w świecie. Stąd też 

wysłał swojego przedstawiciela na posiedzenie Światowej Rady Kościołów w New 

Delhi w listopadzie 1961 roku. Jego inicjatywą było utworzenie Sekretariatu  

dla Spraw Jedności Chrześcijan w czasie soboru, a także zaproszenie obserwatorów 

kościołów siostrzanych na jego obrady. Pontyfikat Jana XXIII był bogaty również  

w twórczość teologiczną. Napisał łącznie jedenaście encyklik i wydał wiele różnych 

deklaracji i listów apostolskich. Jego częste wypowiedzi i homilie nacechowane 

były dobrocią i troską o prawa każdego człowieka, czym zdobył sobie uznanie także 

środowisk lewicowych. Do najważniejszych pism papieża należy zaliczyć: Mater  

et Magistra (15 maja 1961 roku) czy też Pacem et terris (11 kwietnia 1963 roku). 

Ponadto wyniósł na ołtarze łącznie dziesięciu świętych. Z jego inicjatywy 28 marca 

1963 roku powstała przy soborze Komisja do Rewizji Prawa Kościelnego.72        

 Papież Jan XIII od początku swojego pontyfikatu kroczył w stronę soboru 

powszechnego. W tym bowiem zgromadzeniu widział szansę na odnowę Kościoła 

30 października 1958 roku (jeszcze przed koronacją na Biskupa Rzymu) podczas 

prywatnej rozmowy z pracownikami Kurii Rzymskiej, zasygnalizował potrzebę 

reformę. Pomysł zwołania soboru powszechnego zrodził się podczas prywatnej 

rozmowy z kardynałem Domenico Tardinim 20 stycznia 1959 roku. Natomiast 

pierwsza oficjalna zapowiedz ze strony papieża Jana XXIII padła 25 stycznia 1959 

roku w Bazylice św. Pawła. Papież ogłosił swoją decyzję na zakończenie modlitwy 

o jedność chrześcijan. Kolejnym działaniem Jana XXIII w stronę przygotowania 

soboru był synod diecezji rzymskiej w roku 1960, który miał stanowić model 

przyszłych obrad. 17 maja 1959 roku Jan XXIII mianował na stanowisko 

przewodniczącego Komisji przedprzygotowawczej soboru Sekretarz Stanu 

Kardynała  Tardiniego. Kard. D. Tardinii zwrócił się do dwóch i pół tysiąca 

biskupów, ponad stupiędziesięciu przełożonych zakonnych i sześćdziesięciu dwóch 

wyższych przełożonych zakonnych z prośbą o nadesłanie propozycji tematów 

                                                           
72 Tamże, s. 35.  



64 

 

dotyczących prac soboru. Komisja ta zakończyła pracę 5 czerwca 1960 roku. 

Następnie papież Jan XXIII ogłasza motu proprio Superno Dei nutu. Ustanawiając 

w ten sposób komisje centralną złożoną z biskupów z sześćdziesięciu krajów.  

A także dziesięć innych komisji zajmujących się tematyką: nauk teologicznych, 

zarządzaniem diecezjami, dyscypliną duchowieństwa i świeckich, zakonów  

i zgromadzeniami zakonnymi, sakramentami, liturgią, studiów na uczelniach 

katolickich i seminariami, Kościołami Wschodnimi, misji i apostolatem świeckich. 

Każda komisja (poza komisją apostolatu świeckiego) miała swój odpowiednik  

w utworzonej kongregacji z kardynałem jako prefektem. Na członków 

poszczególnych komisji powoływano zarówno kurialistów, biskupów ordynariuszy 

oraz teologów (niektórzy przybyli ze swoimi ordynariuszami jako doradcy) takich 

jak chociażby: Yves Marie Joseph Congar (1904 – 1955) czy Henri Marie de Lubac 

(1986 – 1991), Joseph Ratzinger (ur. 1927)  czy Karl Rahner (1904 – 1984). 

Ponadto 5 czerwca 1960 roku utworzono dwa sekretariaty: do spraw jedności 

chrześcijan i środków przekazu społecznego. Komisje w ramach działań 

przygotowawczych sporządziły siedemdziesiąt schematów pod obrady soboru. 

Oficjalne zwołanie soboru nastąpiło na mocy konstytucji apostolskiej Humanae 

salutis z 25 grudnia 1961 roku. Datę rozpoczęcia obrad wyznaczono  

na 11 października 1962 roku.73  

Regulamin soboru został zatwierdzony 6 sierpnia 1962 roku. Określał trzy 

rodzaje posiedzeń: publiczne dla przyjmowania uchwał, generalne do prowadzenia 

dyskusji i komisje dla przygotowania poszczególnych uchwał po uwagach 

dyskutantów. Zredukowano liczbę komisji do dziesięciu, z tym, że 

dotychczasowemu Sekretariatowi Jedności Chrześcijan również przyznano status 

komisji. Na stanowisko sekretarza Głównej Komisji Przygotowawczej, a 

jednocześnie delegata papieskiego do regulowania przebiegu pracy soboru, został 

powołany 14 listopada 1960 roku arcybiskup Pericle Felici (1911 – 1982). 

Regulamin zakładał  powstanie Prezydium Soboru złożonego z dwunastu 

kardynałów oraz czterech moderatorów. Do grona ojców soborowych powołano 

                                                           
73 K. Wenzel, Mała historia Soboru Watykańskiego II, Kraków 2007, s. 7, 12 – 14, 16,  226, 229 – 230.  



65 

 

wszystkich biskupów diecezjalnych oraz tytularnych, a także wyższych 

przełożonych zakonnych. Wystosowano także zaproszenie do Kościołów 

odłączonych, aby przysłały swoich obserwatorów. 11 września 1962 roku papież 

Jan XXIII w orędziu radiowym skierowanym do katolików z całego świata, 

uzasadniał konieczność i cele soboru.74  

Pierwsza sesja soboru trwała od 11 października do 8 grudnia 1962 roku. 

Pierwszą czynnością  soboru był sformułowanie komisji. Skład komisji częściową 

wybrany był przez ojców soborowych (dwie trzecie poszczególnych komisji), 

natomiast pozostali członkowie byli wybrani przez papieża. Obrady soboru toczyły 

się według ustalonego porządku. Każda kwestia soborowa była przedstawiona przez 

relatora. Następnie ojcowie soborowi zgłaszali się do zabrania głosu. Najpierw 

dyskutowano nad całym projektem, następnie nad poszczególnymi kwestiami. 

Głosowanie odbywało się w odwrotnej kolejności. Ze względu na liczny udział 

ojców soborowych, nie pozwalano na spontaniczne zabranie głosu. Początkowy 

czas wypowiedzi poszczególnych ojców z dziesięciu minut z czasem ograniczono  

do ośmiu. Obok interwencji słownych można było zgłaszać interwencje pisemne. 

Daną debatę kończył moderator gdyż uzyskała ona większość dwie trzecie głosów. 

Kongregacje generalne obradowały w nawie głównej Bazyliki Św. Piotra. 

Prezydium znajdowała się pod kopułą. Na prawo od niej umieszczono specjalną 

trybunę, w której zasiadali przedstawiciele kościołów siostrzanych. Otrzymywali 

oni schematy poszczególnych dokumentów i przysłuchiwali się obradom. Posiadali 

także prawo formułowania własnych propozycji, które zgłaszali do Sekretariatu 

Soboru. Zaproszeni teologowie częściowo uczestniczyli w obradach gremialnych, 

pozostając w Auli periti. W czasie pierwszej sesji soboru obradowano nad tekstami 

dotyczącymi: liturgii, Objawienia, środków społecznego przekazu, Kościołów 

Wschodnich oraz Kościoła. Organizatorzy soboru dość szybko zorientowali się, że 

obrady potrwają zdecydowanie dłużej niż przypuszczali. Stąd narodziła 

konieczność przygotowania kolejnych sesji soborowych. Gruntowa debata wynikała 

                                                           
74 Tamże, s. 14 – 15, 225, 229; B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,   

dz. cyt., s. 35, M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt.,  

s. 301.  



66 

 

z zachowawczego podejścia ojców soborowych. Istotny wpływ na przebieg 

pierwszej sesji soboru mieli m.in.: arcybiskup Brukseli, kardynał Lèon – Joseph 

Suenens (1904 – 1996) oraz arcybiskup Mediolanu Giovanni Battista Montini. 

Kardynał Suenens zaproponował, aby sobór rozpatrzył dwa aspekty życia Kościoła. 

Pierwszy aspekt dotyczyła wewnętrznej żywotności Kościoła (ad intra). Drugi 

przejawów życia Kościoła na zewnątrz (ad extra). Z kolei kardynał Montini 

postulował poruszenie dodatkowo aspektu stosunku Kościoła do ludzi, którzy  

do niego nie należeli. Rozpoczęcie kolejnej sesji soboru wyznaczono na dzień  

8 września 1963 roku.75  

Papież Jan XXIII zmarł 3 czerwca 1963 roku. Świat na śmierć tego 

świętobliwego papieża zareagował szczerym żalem. Flaga ONZ została spuszczona  

do połowy masztu, a przedstawiciele wielkich religii wydali stosowne 

oświadczenie. Nawet w komunistycznej Moskwie wyrażono szczery żal z powodu 

odejścia tak wielkiego człowieka.19 października 1967 rok rozpoczął się proces 

beatyfikacyjny papieża Jana XXIII. Beatyfikacją Jana XXIII dokonał papieża Jana 

Pawła II 3 września 2000 roku, kanonizowany został przez papieża Franciszka  

27 kwietnia 2014 roku.76    

 Konklawe po śmierci św. Jana XXIII miało mieć zdecydowany wpływ na 

pracę soboru. Konklawe rozpoczęło się 19 czerwca 1963 roku. Wzięło w nich 

udział osiemdziesięciu elektów. Zakończone 21 czerwca 1963 roku., wyborem 

arcybiskupa Mediolanu kardynała Montini. Nowy papież przyjął imię Paweł VI 

inspirując się osobą Apostoła Narodów. Papież bł. Paweł VI wyglądał dość 

niepozornie, niskiego wzrostu z pokornym wyrazem twarzy. Przykładem jego 

pokory może być fakt, iż podczas homagium zszedł z tronu, wychodząc naprzeciw 

najstarszym kardynałom. Również podczas pierwszego obiadu po wyborze, 

wchodząc już w białej sutannie, usiadł na miejscu, które zajmował jako kardynał. 

                                                           
75 K. Wenzel, dz. cyt., s. 16 – 17, 226, 231. 
76  Franciszek – wł. Jorge Mario Bergoglio SJ urodzony 17 grudnia 1936 w Buenos  Aires. W dniu 11 marca 

1958 roku wstąpił do  zakonu jezuitów.  Święcenia kapłańskie przyjął 13 grudnia 1969 roku. Mianowany  

go 20 maja 1992 roku. 28 lutego 1998 roku mianowany został arcybiskupem Buenos Aires i prymasem 

Argentyny. W 2001 roku kreowany kardynałem. Wybrany na Stolicę Piotrową 13 marca 2013 roku. C. De 

Agostini, dz. cyt., s. 156; M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, 

dz. cyt., s. 299.  



67 

 

Mimo nalegań kardynałów, nie chciał wtedy zająć pierwszego miejsca.  

Na zakończenie konklawe spotkał się z osobna z każdym kardynałem  

oraz personelem konklawe, pragnąć każdemu podziękować osobiście. Zachowanie 

papieża Pawła VI już pierwszego dnia zapowiadało kierunek, w którym pójdzie 

sobór.77 

 Giovanni Battista Enrico Antonio Maria Montini urodził się 26 września 

1897 roku w Concesio k. Brescia. Pochodził z bogatej mieszczańskiej rodziny. Jego 

ojciec był założycielem katolickiego dziennika Cittadino di Brescia i deputowanym 

Włoskiej Partii Ludowej. Montini rozpoczął studia u jezuitów w Brescio. W 1920 

roku otrzymał święcenia kapłańskie. Następnie kontynuował studia  

na Uniwersytecie Gregoriańskim zakresu prawa kanonicznego. Po zakończonych 

studiach został skierowany na Accademia dei Nobili, aby przygotować  

się do służby dyplomatycznej. Papież Pius XI mianował Montiniego asystentem 

kościelnym przy Federacji Uniwersytetów Katolickich Włoch. Następnie 

mianowany został zastępcą Sekretarza Stanu. Papież Pius XII powierzył 

Montiniemu rolę zastępcy sekretarza do spraw nadzwyczajnych. W 1954 roku 

otrzymał nominacje na arcybiskupa Mediolanu. W 1958 roku przez papieża Jana 

XXIII kreowany został kardynałem przy kościele Santi Silvestro e Martino  

ai Monti.78  

 Papież Paweł VI natychmiast po rozpoczęciu pontyfikatu ogłosił wznowienie 

prac soboru na 29 września 1962 roku. Bezpośrednio przed rozpoczęciem drugiej 

sesji soboru papież zapowiedział reformę Kurii Rzymskiej. Następnie poszerzył 

grono ojców soborowych o niewielkie grono katolików świeckich m.in. Jeana 

Guittiona (1901 – 1999). Druga sesja soboru zakończyła się 4 grudnia 1963 roku. 

W czasie drugiej sesji wysiłki ojców soborowych skupiła się wokół prac nad 

Konstytucją o Kościele oraz tekstów na temat biskupów i ekumenizmu. W czasie 

drugiej sesji uchwalono Konstytucje o Liturgii Świętej (Sacrosanctum Concilium – 

dalej skrót KL) oraz Dekret o ekumenizmie (Unitatis Redintegratio – dalej skrót 

DE). Już uchwała tych dwóch dokumentów ukazuje drogę, na jaką wkraczał sobór. 

                                                           
77 C. De Agostini, dz. cyt., s. 81 – 84, 120 – 123.   
78 Leksykon papieży, dz. cyt., s. 538.  



68 

 

Źródła powstania tego dokumentu sięgają momentu powołania Komisji ds. Liturgii 

(5 czerwca 1960 roku). Komisja liczyła dwudziestu trzech członków i trzydziestu 

szejściu konsultorów. Z powodu złożoności tematyki liturgicznej powstaje 

trzynaście podkomisji, których zadaniem było rozpatrywanie poszczególnych 

kwestii. Pracę podkomisji przebiegały bardzo burzliwie. Pierwszą kwestią sporną 

był język liturgiczny. Przedstawiano poszczególne schematy, który był nieustanie 

poprawiane. Dopiero trzeci schemat został przyjęty prawie jednomyślnie  

14 listopada 1962 roku. KL promulgowana zostaje 4 grudnia 1963 roku. Pracę nad 

DE rozpoczęły się już w grudniu 1962 roku. Pierwotnie obejmował takie kwestie 

jak: jedność podzielonych Kościołów, stosunek Kościoła do innych religii, a  

w sposób szczególny do Żydów, a także temat wolności religijnej.  

Po uwzględnieniu głosu episkopatów arabskich kwestie stosunku Kościoła  

do Żydów została zredagowana w osobnym dokumencie. Ojcowie soborowi 

stwierdzili również, że kwestia wolności religijnej powinna być przedmiotem 

osobnego dokumentu. DE skupił się więc na relacja Kościoła Katolickiego stosunku 

do wspólnoty chrześcijańskiej nie utrzymujących jedność z Biskupem Rzymu.  

DE promulgowany został uroczyście 21 listopada 1964 roku. Po zakończeniu 

drugiej sesji papież odbył pielgrzymkę do Ziemi Świętej w dniach od 4 do 6 

stycznia 1964 roku. W czasie tej pielgrzymki spotkał się z Patriarchą 

Konstantynopola Atenagorasem I. To wydarzenie można uznać za pierwszy krok  

w opracowaniu Dekretu o ekumenizmie. Tym bardziej, iż na początku drugiej sesji 

papież Paweł VI mówił o potrzebie uderzenia się piersi przez Kościół, który  

w pewnych momentach historii stał się przyczyną cierpienia innych braci w wierze, 

a także zadeklarował chęć przebaczenia krzywd wyrządzonych Kościołowi. Tym 

samym czynią sobór narzędziem pokoju i pojednania. 6 sierpnia 1964 roku Paweł 

VI ogłasza encyklikę Ecclesiam suam, stanowiącą wskazania dla nowego 

zarządzania Kościoła i pracy apostolskiej. Nowy styl rządzenia wyznacza, zdaniem 

papieża, potrzeba dialogu Kościoła z światem i reformy opartej na ascezie  

i ubóstwie.79  

                                                           
79 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 36 – 37; M. Banaszak, 



69 

 

 Trzecia sesja soboru rozpoczęła się 14 września 1964 roku. W trakcie tej 

sesji odbywała się debata nad czternastoma dokumentami. Ponadto zakończono 

pracę nad taki dokumentami jak: Konstytucja Dogmatyczna o Kościele (Lumen 

Gentium – dalej skrót KK) oraz Dekret o Katolickich Kościołach Wschodnich 

(Orientalium Ecclesiarium – dalej skrót DKW) KK opiera swoją strukturą o obraz 

Kościoła jako Mistycznego Ciała Chrystusa. Poruszając w ten sposób dwie 

zasadnicze kwestie: Kościoła jako hierarchicznej widzialnej struktury oraz Kościoła 

jako społeczności wiernych. KK 21 listopada 1964 roku zostaje przyjęta przy 

dwóch tysiącach pięćset jeden głosach za oraz pięciu głosach sprzeciwu. W tym 

samym dniu dokument zostaje promulgowany. DKW była wynikiem pracy zespołu 

złożonego w dużej mierze z przedstawicieli Katolickich Kościołów Wschodnich. 

Pracę owego zespołu rozpoczęły się już w 1960 roku w ramach Komisji 

Przygotowawczej ds. Kościołów Wschodnich. Ogrom materiału opracowanego  

na przełomie 1960/1961 domagał się odpowiedniego skrócenia. W ten sposób 

DKW zostaje prawie skończona jeszcze w styczniu 1963 roku (jako tekst A). 

Ponieważ dokument zaczyna budzi kontrowersje, zaistniała potrzeba kolejnych 

poprawek (tekst B i C). Doprowadza to do ukształtowania się dokumentu 

ostatecznie 21 listopada 1964 roku. Po przeprowadzeniu stosowanego głosowania 

DKW zostało przyjęta ponad dwoma tysięcami głosów za, przy trzydziestu 

dziewięciu głosach przeciw. Następnie DKW zostało promulgowana przez papieża 

Pawła VI. Trzecia sesja soboru została zakończona 21 listopada 1964 roku.  

Paweł VI na zakończenie sesji soborowej zapowiedział kilka istotnych reform  

w centralnych władzach Kościoła. Natomiast od 2 do 5 grudnia 1964 roku, odbył 

pielgrzymkę do Bombaju. Ta pielgrzymka pozwoliła mu spotkać się z problemami 

Trzeciego Świata, co jeszcze bardziej przekonało papieża o  zasadności reform  

w Kościele.80  

                                                                                                                                                                                
Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt., s. 304; K. Wenzel, dz. cyt.,  

s. 17, 20 – 22, 84 – 85;  
80 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 37; M. Banaszak, 

Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt., s. 304 – 305;  K. Wenzel, dz. 

cyt., s. 17 – 18, 50 – 51, 80 – 81.  



70 

 

 Czwarta i ostatnia sesja soboru rozpoczęła się 14 września 1964 roku.  

Ze względu na potrzebę przyspieszenia prac soborowych, odbyły trzykrotnie 

uroczyste promulgacje dokumentów. W dniu 28 października 1964 roku ogłoszono: 

Dekret o pasterskich zadaniach biskupów w Kościele (Christus dominus – dalej 

skrót DB); Dekret o formacji kapłańskiej (Optatam totius – dalej skrót DFK); 

Dekret o przystosowanej odnowie życia zakonnego (Perfectae caritatis – dalej skrót 

DZ); Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim (Gravissimum educationis – dalej 

skrót DWCH); Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich 

(Nostra aetate – dalej skrót DRN). Potrzeba uchwalenia DB, wynikała  

z rozszerzenia nauki soboru na temat misji i zadań biskupa. Dekret o pasterskich 

zadaniach biskupów w Kościele został uchwalany jako owoc KK. Pośród ojców 

soborowych jedynie dwóch był przeciwnych uchwalenia DB. Z kolei pracę nad 

DFK, nawiązywały do modelu formacji kapłańskiej z Soboru Trydenckiego. 

Dokument zakładał przystosowanie metod formacji do uwarunkowań 

poszczególnych episkopatów. Z kolei DZ pierwotnie było tekstem zbyt obszernym, 

stąd wymagało ono dokonania skrótów. DZ było więc poprawiane na przestrzeni 

1963 roku. Za przyjęciem DZ było ponad dwa tysiące dwustu ojców soborowych, a 

przeciw jedynie czterech. DWCH początkowo miała się odnosić jedynie do kwestii 

szkół katolickich. Szybko jednak zauważono konieczność szerszego spojrzenia na 

rolę Kościoła w procesie wychowania. Dokument z powodu licznych kontrowersji  

był ośmiokrotnie podany rewizji. DRN podejmowała relacje Kościoła wobec m.in. 

Żydów. Zasadniczy trzon tego dokumentu skoncentrowany jest na tej relacji. 

Chociaż wskutek interwencji ojców soborowych z terenu tzw. Trzeciego Świata, ów 

dokument ma zadecydowanie szerszy kontekst. DRN spotkało się z dużym oporem 

niektórych środowisk kościelnych. Widać to w chwili głosowania, gdy przeciw 

dokumentowi aż osiemdziesięciu ośmiu uczestników soboru. 81   

18 listopada promulgowano kolejne dokumenty: Konstytucja dogmatyczna  

o Objawieniu Bożym (Dei Verbum – dalej skrót KO); Dekret o apostolstwie 

świeckich (Apostolicam Actuositatem – dalej skrót DA) Zarysy KO powstały  

                                                           
81 B. Kumor, Historia Kościoła, t. VIII, Czasy współczesne 1914 – 1992,  dz. cyt., s. 37; K. Wenzel, dz. cyt., 

s. 18 – 19, 99 – 100, 105 – 107, 112 – 113, 119 – 120, 125 – 127.  

http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Optatam_totius&action=edit&redlink=1
http://pl.wikipedia.org/wiki/Perfectae_caritatis
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Gravissimum_educationis&action=edit&redlink=1
http://pl.wikipedia.org/wiki/Nostra_aetate


71 

 

już w październik 1960 roku. Proces legislacyjny KO można uznać za najdłuższy  

w porównaniu do innych dokumentów. Kolejne kontrowersje powodowały ciągłe 

odsyłanie do podkomisji. Przedmiotem kluczowym powyższego sporu była 

zależność Pisma Świętego do Tradycji.  Z tego też powodu musiał interweniować 

Paweł VI, aby wspomóc przyspieszenie uchwalania dokumentu. W formowaniu 

tekstu KO znaczący udział miał Karl Rahner. Z kolei proces powstawania DA 

zaczyna się także w 1960 roku. 12 listopada 1962 roku komisja otrzymuje polecenie 

dokonania skrótów w zbyt obszernym dokumencie. Po zakończeniu wszelkich 

poprawek, DA zostaje przyjęty prawie jednomyślnie tylko z dwoma głosami 

przeciwnymi.82  

Ostatnia trzecia promulgacja podczas czwartej sesji soboru następuje  

7 grudnia. Dotyczyła ona: Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie 

współczesnym (Gadium et spes – dalej skrót KDK); Dekretu o posłudze i życiu 

prezbiterów (Presbyterorum ordinis – dalej skrót DK); Dekretu o misyjnej 

działalności Kościoła (Ad gentes – dalej skrót DM); Deklaracji o wolności religijne 

(Dignitatis Humanae – dalej skrót DWR). Powstanie KDK można uznać wprost  

za działanie soboru. W czasie pracy komisji przygotowawczej nie istniał nawet 

zarys tego dokumentu. Pierwsze zarysy dokumentu KDK pojawiły się dopiero  

w 1963 roku. Ostateczny swój kształt KDK uzyskało w przeddzień zakończenia 

soboru. DK na początku 1963 roku w formie propozycji nosiło nazwę De clericis  

(o duchowieństwie). W tym  samym roku dokument ten znany jest już pod nazwą 

De sacerdotibus (o kapłanach). Zmiana tytułu nie jest przypadkowa, ukazuje 

bowiem pewną ewolucję rozumienia sakramentu święceń. Ostateczny kształt DK 

zyskuje dopiero w 1965 roku. Przed debatą nad tekstem DK, wyznaczoną na dzień  

14 października 1965 roku, papież Paweł VI w swoim liście do uczestników soboru, 

zaznacza, aby kwestia celibatu nie była przedmiotem dyskusji plenarnej. Pracę nad 

DM rozpoczęły się w październiku 1960 roku. W lutym 1962 roku powstaje 

pierwszy schemat DM. Konieczność poprawek i skrótów powoduje, iż powstał 

drugi schemat w czerwcu 1963 roku. Trzeci schemat został podany pod dyskusję  

                                                           
82 K. Wenzel, dz. cyt., s. 18, 136 – 138, 151 – 153.  



72 

 

6 listopada 1964 roku. Przed rozpoczęciem debaty nad DM w Auli pojawił  

się papież Paweł VI i w krótkim przemówieniu polecił przyjęcie proponowanego 

dokumentu. Mimo akredytacji papieskiej, zaistniała potrzeba opracowania 

czwartego schematu DM i ten uzyskał aprobatę ojców soborowych. Natomiast idea 

zawarta w DWR, pojawiła się pierwotnie w jednym z rozdziałów Konstytucji  

o Kościele. Komisja Przygotowawcza w 1962 roku, zasugerowała, że kwestia 

wolności religijnej powinna stać przedmiotem osobnego dokumentu. Zasadnicze 

prace nad DWR nastąpiły w latach 1964 – 1965. Tekst DWR dla wielu ojców 

soborowych był zbyt kontrowersyjny. Stąd potrzeba kolejnych poprawek, ostatni 

schemat DWR wprost nawiązywał do aktualnej działalności papieża w kwestii 

dialogu międzyreligijnego.83  

18 października 1964 papież Paweł VI w obecności zgromadzonych ojców 

soborowych kanonizował dwudziestu dwóch męczenników z Ugandy. Także  

w czasie trwanie czwartej sesji soboru, 4 października 1964 roku. papież Paweł VI 

udał się do siedziby Organizacji Narodów Zjednoczonych (dalej skrót ONZ)  

w Nowym Yorku. To właśnie z trybuny ONZ papież wołał o to, aby nigdy więcej 

tragizm wojny nie dotykał żadnego narodu. Ponadto uczestniczył 13 listopada 1964 

roku  w uroczystej celebracji w obrządku bizantyjsko – słowiańskim.84    

 Końcowym akcentem soboru było 4 grudnia 1965 roku, pożegnanie 

obserwatorów z kościołów siostrzanych  w bazylice św. Pawła Za Murami, podczas 

którego papież Paweł VI przewodniczył Eucharystii, w której brali udział 

chrześcijanie niekatolicy. 6 grudnia 1965 roku dotychczasowe św. Oficjum zostało 

przekształcone w Kongregacje Doktryny Wiary. Natomiast 7 grudnia 1965 roku  

została zniesiona wzajemna ekskomunika pomiędzy Rzymem a Konstantynopolem. 

W czasie tej uroczystości zostało też wygłoszone messagio (przesłanie) skierowane 

do różnych grup zawodowych, społecznych i wiekowych. Uroczyste zamknięcie 

soboru dokonało się 8 grudnia 1965 roku. Uroczystość zamknięcia została 

                                                           
83 Tamże, s. 18, 163 – 165, 192 – 193, 200 – 201, 209 – 211.  
84M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt., s. 305 – 306;  



73 

 

uświęcona przez udział licznych reprezentacji dyplomatycznych, 

międzynarodowych  oraz rzeszy duchowieństwa i wiernych.85  

 II Sobór Watykański był doniosłym wydarzeniem w historii Kościoła. 

Świadczy o tym chociaż bogactwo dokumentów poruszających  różne aspekty życia 

Kościoła. Ponadto II Sobór Watykańskiego, który pierwotnie przez niektóre 

środowiska rozumiany był jako kontynuacja I Soboru Watykańskiego, szybko stał  

się samodzielnym wydarzeniem historycznym.  II Sobór Watykański stał się okazją 

do głębokiej refleksji nad faktycznym stanem Kościoła, ale także otaczającego  

świata. Dzięki dziełu soboru Kościół mógł dostrzec kierunek, w którym powinien 

podążać. Późniejsze wydarzenia, w tym seria synodów poszczególnych 

episkopatów, miała za zadanie wprowadzenie tzw. ducha soboru w realia 

poszczególnych wspólnot. Sobór postrzegany był różnie: dla jednych był swego 

rodzaju rewolucją religijną, dla innych był okazją powrotu do praktyk z pierwszych 

wieków chrześcijaństwa, dla jeszcze innych był odejściem od prawowierności.  

Z całą pewnością jednak, stał się iskrą zapalną dla budzenia się nowych wspólnot 

charyzmatycznych w Kościele w tym m.in. Comunione e Liberaztione. Okazało  

się to możliwe nie przez zmiany w liturgii takie jak: częściowe wprowadzenie 

języków narodowych, zmianę umiejscowienia ołtarza, redukcje obchodów  

w kalendarzu liturgicznym, korekty w samym rycie sakramentalnym, a także  

w paraliturgii oraz w Liturgii Godzin. Wprowadzono też zmiany zmiany w prawie 

kanonicznym, w rozumieniu definicji święceń, wprowadzono diakonat stały, itd. 

Zmiany te wynikały z realizacji praktyki Kościoła wobec ducha soboru.  

To co sobór zmienił samym sobą to: podkreślenie roli wiernych w życiu Kościoła, 

ukazania Kościoła jako ciała mistycznego Chrystusa, w którym każdy ochrzczony 

mógł znaleźć swoje miejsce, ukazanie Kościoła jak wspólnoty zdolnej do dialogu  

ze światem z jednoczesnym zachowaniem własnej tożsamości i tradycji, wspólnoty, 

a także podkreślenie roli Kościoła nie jako zamkniętej grupy w świecie własnych 

                                                           
85 Tamże, s. 306. 



74 

 

dogmatów i przekonań, lecz jako powszechnego sakramentu zabawienia, który 

przez swoja działalność prowadzi wszystkich ludzi do zbawienia.86  

 Papieża Paweł VI zmarł 6 sierpnia 1978 roku. Do końca swojego życia 

wprowadzał postanowienia soboru w życie Kościoła. Beatyfikowany przez Papieża 

Franciszka 19 października 2014 roku.87  

  

Sytuacja Kościoła Katolickiego we Włoszech w pierwszej połowie 

dwudzistego wieku ma istotne znaczenie dla rozumienia środowiska kościelnego, w 

jakim wzrastał i pracował ks. Giussani. Pontyfikaty poszczególnych papieży  

i zmiany jakie się dokonywały we wnętrzu Kościoła, dały ks. Luigiemu możliwość 

rozwinięcia działalności duszpasterskie i rozwoju CL. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
86 K. Wenzel, dz. cyt., s. 218 – 222.  
87 Tamże, s. 222. 



75 

 

RODZIAŁ II 

 

 

STOSUNEK PAŃSTWA DO KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO 

WE WŁOSZECH W XX WIEKU 

 

 

 Historia państwowości włoskiej była dość zawiła. Relacje państwa 

Włoskiego z Kościołem Katolickim często nosiły ze sobą skutki polityki innych 

mocarstw. Postrzeganie papiestwa nie tylko jako władzy duchowej, ale również 

jako władzy świeckiej wiązało się niekiedy z wieloma trudnymi wydarzeniami. 

Poniższy rozdział traktuje nie tylko o relacjach państwo Włoskie – Kościół, ale 

ukazuje również tarcia i niepokoje społeczne jakie im towarzyszyły.  

 

 

§ 1. TRAKTATY LATERAŃSKIE 

 

Początki państwowości kościelnej wiąże się z panowaniem dynastii 

frankońskiej. Chociaż pewnych zaczątków Państwa Kościelnego można dopatrywać 

się  wcześniej. Już bowiem za czasów cesarza Konstantyna (272 – 337) papież  

św. Sylwester otrzymał gwarancje własności kościelnych.88 Chociaż stanowiły 

jednak one dalej część cesarstwa rzymskiego. W wyniku upadku cesarstwa 

zachodniorzymskiego (478), a następnie utraty wpływu Bizancjum na teren Italii,  

dominacja na Półwyspie Apenińskim przechodziła z rąk do rąk. Przełomowy 

moment w historii państwowości kościelnej nastąpił 6 stycznia 754 roku w Pontion. 

                                                           
88 św. Sylwester – z pochodzenia rzymianin, wybrany na papieża 31 stycznia 314 roku. Długi gdyż 

trwającym dwadzieścia dwa lata pontyfikacie wyświęcił wielu biskupów, prezbiterów i diakonów. 

Przewodniczył w początkowej fazie pierwszego soboru ekumenicznego w Nicei (325 rok), a także  

w synodzie Rzymskim. Zmarł 31 grudnia 335 roku. Leksykon papieży, dz. cyt., s. 76. 



76 

 

Papież Stefan II spotkał z królem Pepinem Krótkim (714 –768).89 W czasie tego 

spotkania papież otrzymał zapewnie od króla frakońskiego, że dziedzictwo  

św. Piotra tj. Patrimonium Sancti Petri, zostanie uwolnione od rąk Longobardów. 

Do ponownego spotkania papieża Stefana II z Pepinem doszło w święto Paschy – 

14 kwietnia 754 roku w Quierzy sur Oise koło Laon (Ciricaum). W czasie drugiego 

spotkania papież otrzymał zapewnie od króla, że zarówno on sam, jak i jego 

następcy otrzymają nie tylko sam Rzymu, ale także inne miasta włoskie. Pepin  

w marcu 754 roku zmusił władcę Longobardów Aistulfa (zm. 756) nie tylko  

do odstąpienia od Rzymu, ale także przekazanie pod władzę papieską Rawenny, 

Pentapolis, a także biskupstwa Rimini, Paser, Fano Senigalli i Ankony. W zamian 

papież Stefan II 28 lipca 754 roku w katedrze Saint – Denis pod Paryżem 

koronował zarówno Pepina jaki jego synów: Karola Wielkiego (742 – 814)  

i Karolmana (751 – 771) na królów. Chociaż od 751 roku Pepin stał na czele 

franków, to jednak jego władza dla wielu dygnitarzy pozostała dalej dyskusyjna. 

Aistulf jeszcze kilkakrotnie próbował odzyskać utracone ziemie, stąd też ostateczne 

ukształtowanie się państwa kościelnego nastąpiło w 756 roku.90 

Granice państwa kościelnego w poszczególnych wiekach ulegały zmianom.  

Nie bez znaczenia, na wielkość Państwa Kościelnego, był spór papiestwa  

z świeckimi władcami o prym polityczny na starym kontynencie. Doprowadzało  

to sytuacji, w której papieże stawali się niekiedy zakładnikami królów i cesarzy. 

Również charyzma i osobiste zdolności przywódcze poszczególnych papieży miały 

wpływ na los Państwa Kościelnego. Niekiedy poszczególni papieże bardziej 

przypominali książąt, dowódców wojsk czy rycerzy niżeli duchownych. 

Niejednokrotnie w czasie konklawe interesy poszczególnych rodów rzymskich lub 

monarchów stawały się czynnikiem decydującym przy wyborze Biskupa Rzymu. 

Równie często papiescy potomkowie stawali się kartą przetargową w tworzeniu 

sojuszów wzmacniających pozycje papiestwo w Italii. W 813 roku państwo 

papieskie składało się z księstw Rzymu, Perugii, Rawenny, Toskanii, 

                                                           
89 Stefan II – urodził się w 715 roku w arystokratycznej rzymskiej rodzinie Orsinich. 26 marca 752 roku 

wybrany został jednogłośnie na papieża. Cechował się wielkoduszności, troską o biednych i chorych. Zmarł 

25 kwietnia 757 roku. Tamże, s.194.   
90 J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 42 –47; B. Kumor, Historia Kościoła, t. II, Lublin 2005, s. 34 – 35.  



77 

 

Longobardów, Spoleto i Benewentu. Każdorazowa koronacja cesarska, 

dokonywana tylko przez papieża, stawała się okazją do potwierdzenia  

lub rozszerzenia terenu Państwa Kościelnego. Podlegający władzy papieskiej 

mieszkańcy Italii, wielokrotnie próbowali wyrwać się spod władzy państwa 

kościelnego. Chociaż od trzynastego wieku teren Państwa Kościelnego został 

ograniczony do terenów Umbrii, nawet podczas niewoli awiniońskiej (1305 – 1377) 

instytucja Państwa Kościelnego nie została naruszona. Ponadto od 1348 do 1791 

roku, również Awinion pozostał pod władzą papieską. W czasie istnienia Państwa 

Kościelnego parokrotnie istniała potrzeba reformy organów państwa. Od 1538 roku 

państwo papieskie zostało podzielone na siedem prowincji. Na czele każdej 

prowincji stał mianowany przez papieża rektor.91  

Prawo Biskupa Rzymu do władzy świeckiej zostało zakwestionowane przez 

Napoleona Bonaparte (1769 – 1821). Po zajęciu przez Napoleona Austrii, która 

wspierała państwo kościelne, papież Pius VI został zmuszony do zawarcia pokoju  

w Tolentina 19 lutego 1797 roku.92 W wyniku ustaleń pokojowych spod władzy 

papieskiej wyłączono Awinion, Venaissin, Bolonie, Ferrare i Romanie. Mimo to  

10 lutego 1798 roku wojska francuskie wtargnęły do Wiecznego Miasta. Grupa 

włoskich republikanów wykorzystała interwencje wojsk napoleona do ogłoszenia 

Republiki Rzymskiej 15 lutego 1798 roku. Zmuszono papieża Piusa VI  

do abdykacji, a następnie wywieziono poza teren Państwa Kościelnego. Pius VI 

został początkowo internowany do Sieny, następnie Certozy, aż w końcu  

do Valence. Okupacja trwała do maja 1799 roku. Po ofensywie Aleksandra 

Suworowa (1729 – 1800) wojska napoleońskie opuściły Italie, dzięki czemu nowo 

wybrany papież Pius VII mógł wrócić do Rzymu.93 Napoleon dzięki wygranej pod 

                                                           
91 J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 64 –89.  
92 Pius VI – Giovanni Angelo Braschi urodził się 25 grudnia 1717 roku w Cesenie. Już w młodym wieku 

zdobył gruntowe wykształcenie prawnicze. Jako duchowny był sekretarzem kard. Ruffo, a następnie 

szambelanem papież Benedykta XV. Wybrany na Biskupa Rzymu 15 lutego 1775 roku. Zasłynął jako 

mecenas nauki i sztuki i dobry gospodarz. Podjął się także reformy Państwa Kościelnego w aspekcie 

gospodarczym, przez co zdecydowanie podniósł się poziom życia jego mieszkańców. Zmarł na wygnaniu  

29 sierpnia 1799 roku. Początkowo pochowano Piusa VI w zwykłym grobie. W 1822 roku jego ciało 

przeniesiono do Bazyliki Św. Piotra. Leksykon papieży, dz. cyt., s. 502.  
93 Pius VII – Luigi Barnaba Chiaramonti przyszedł na świat 14 kwietnia 1742 roku w Cesenie. Wstąpił  

do zakonu benedyktynów, następnie studiował w Padwie i Rzymie. Wybrany na papieża na konklawe  

w Wenecji 14 marca 1800 roku. Od samego początku pontyfikatu zabiegał o podpisanie konkordatu  



78 

 

Marengo 14 czerwca 1800 odzyskał wpływy w Italii i przywrócił Republikę 

Rzymską. Stąd też papież Pius VII rozpoczął rozmowy pokojowe z Napoleonem 

zakończone podpisaniem konkordatu 15 lipca 1801 roku. Konkordat gwarantował 

pewną niezależności Państwu Kościelnemu. Z czasem jednak ograniczono dalej 

jego terytorium i włączono do Królestwa Neapolu. Kongres Wiedeński (1814 – 

1815) zwołany po upadku Napoleona dokonał restauracji Państwa Kościelnego.94  

Dążenie do utworzenia jednolitego państwa włoskiego zostały ponowione  

w 1847 roku. Ruch Risorgimento proponował utworzenie monarchii konstytucyjnej 

pod rządami dynastii sabaudzkiej. W maju 1848 papież Pius IX powołał  

do istnienia rząd, na czele którego stanął Terenzo della Rovero Manianii (1799 – 

1885), a następnie Pellegrino Rossa (1787 – 1848). Zamordowanie 15 listopada 

1848 Rossiego doprowadziło do powołania trzeciego gabinetu pod kierownictwem 

Pietro Sterbiniego (1795 – 1863). Zgodnie z zamysłem Piusa IX powołano do życia 

dwie izby. Skład pierwszej wybierał sam papież, członkowie drugiej wybierani byli 

przez naród. Pius IX zezwolił na wolność prasy i zgromadzeń, a także ogłosił 

amnestię dla więźniów politycznych. Dopuścił również do sprawowania funkcji 

państwowych przez osoby świeckie. 9 lutego 1849 roku nowy parlament pozbawił 

władzy papieża, upaństwowił wszystkie dobra kościelne i powołał do istnienia 

Republikę Rzymską. Na czele państwa stanął Giuseppe Mazzini (1805 –  1872). 

Republikanie opowiedzieli się za sardyńskim monarchą Karolem Albertem (1798 – 

1849). Republika Rzymska została obalona 3 lipca 1989 roku. Wskutek jednak 

interwencji państw Austrii, Neapol i Hiszpanii. W konsekwencji papież Pius IX 

powrócił do Rzymu w kwietniu 1850 roku. Ponownie w 1860 roku część Państwa 

Kościelnego przyłącza się do Królestwa Sardynii. W 1862 roku wojska francusko – 

papieskie odparły najazd Giuseppe Garibaldiego (1807 – 1882). Ponowna próba 

zajęcia Rzymu nastąpiła w 1867 roku. Wojska francuskie pozostały natomiast  

w Wiecznym Mieście aż do 20 września 1870 roku. Po przegranej wojnie z Prusami 

                                                                                                                                                                                
z Francją. Uczestniczył w koronacji cesarskiej Napoleona w katedrze Notre Dame 5 grudnia 1804 roku.  

W latach 1809 – 1813 wielokrotnie internowany do Sawony, Grenoble, Fontainebleau. Po upadku Napoleona 

powrócił ostatecznie do Rzymu. Starał się rozwijać naukę i sztukę nadszarpnięta przez działania wojenne  

i okupacje wojsk francuskich. Po Kongresie Wiedeńskim doprowadził do regulacji wzajemnych stosunów  

z niektórymi państwami europejskimi Zmarł 20 sierpnia 1823 roku. Tamże, s. 504.  
94 J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 90 –91. 



79 

 

w 1870 roku, wojska francuskie wycofały się z terenów Italii. Umożliwiło  

to wejście armii włoskiej do Rzymu. Oddziały dowodzone przez gen. Rafello 

Cardona (1815 – 1897) 20 września 1870 roku pokonały gwardię papieską.  

2 października 1870 roku przeprowadzano referendum ws. przyłączenia Rzymu  

do Królestwa Włoch. 13 maja 1871 roku parlament włoski uchwalił ustawę, 

gwarantująca papieżowi swobodę sprawowania czynności religijnych. Uznano też 

eksterytorialność Bazylik Świętego Piotra, Świętego Jana na Lateranie, Pałaców 

Watykańskiego i Laterańskiego oraz Castel Gandolfo. Ponadto państwo włoskie 

zobowiązało się do wypłacania odpowiedniej sumy pieniężne na utrzymanie dworu 

papieskiego.95  

 Uregulowanie tzw. kwestii rzymskiej stało się palącym problem kolejnych 

papieskich pontyfikatów. Konkretne pertraktacje rozpoczęto w 1926 roku. Swój 

wpływ wypracowaniu kompromisu zaznaczył Sekretarz Stanu z czasów Benedykta 

XV i Piusa XI kard. Pietro Gasparri. Na kształt konkordatu wpływały również takie 

postacie jak: Domenico Barone (1879 – 1929) jako przedstawiciel włoskiego MSZ, 

adwokat Francesco Pacelli (1874 – 1945) oraz ks. Burgongini Duca jako 

przedstawiciel Sekretariatu Stanu. Ich działalność uzyskała aprobatę zarówno strony 

kościelnej jaki świeckiej. Sporządzono dwa jednobrzmiące dokumenty  

do akceptacji każdej ze stron. Dalsze rokowania prowadzono już publicznie. Król 

Wiktor Emanuel III delegował Benito Mussoliniego z prawem subdelegowania 

Baroniego. Natomiast Pius XI 25 listopada 1928 roku delegował kardynała 

Gasparriego z prawem subdelegowania Pacelliego i ks. Duca. Wskutek śmierci 

Baroniego 4 stycznia 1929 roku, dalsze rokowania ze strony rządowej prowadził już 

sam Mussolinii. Pracę dyktatora wspomagali urzędnicy włoskiego MSZ: Rocco, 

Consiglio i Cosa. Bardzo żywo rokowaniom przyglądał się Pius XI. Miał 

świadomość, że w obecnej sytuacji otworzenie Państwa Kościelnego w poprzedniej 

formie nie ma już racji bytu. Poniekąd chciał ukazać światu, iż urząd papieski ma 

koncentrować się na sprawach duchowych a nie politycznych. Pius XI chciał, aby 

papież stał się sumieniem świata, a nie jego elementem. Nie mniej jednak papież, 

                                                           
95 Tamże s. 62 – 94; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 174 – 175; Historia Europy, red. A. Mączka, Wrocław – 

Warszawa – Kraków, 662 – 664.  



80 

 

miał również świadomość odpowiedzialności za dobra kultury, sztuki i dziedzictwo, 

które zostało wypracowane przez wieki. Nie chciał, by zostało to w jakikolwiek 

sposób zaprzepaszczone. Papieżowi Piusowi XI zależało również na wolności 

prawnej Watykanu i możliwości akredytowanie własnych dyplomatów w innych 

krajach.96  

 Najwięcej kontrowersji budziła kwestia formacji młodzieży, szczególnie  

w faszystowskiej organizacji Opera Nazionale Balilla. Ostatecznie uzgodniono, że 

skauci katolicy będą przypisani do tej organizacji, ale z prawem posiadania 

własnych kapelanów. Ponadto organizacje złączone z Akcją Katolicką zachowają 

wyłącznie charakter religijny. Pius XI miał świadomość, że Mussolini będzie chciał 

powoli, zaczynając od młodzieży, wpajać idee narodowego socjalizmu. Papież  

był gotowy na pewne ustępstwa prawne i terytorialne, byleby zachować wpływ  

na kształtowanie młodych środowisk katolickich i nie dopuscić do ich 

indoktrynacji.97  

 Zarys konkordat pomiędzy Państwem Kościelnym a Królestwem Włoch 

powstał już w listopadzie 1926 roku. Przez szereg kolejnych miesięcy, 

dopracowywano najbardziej sporne punkty. Do podpisania tzw. Traktatów 

Laterańskich doszło 11 lutego 1929 roku. Sygnatariuszami porozumienia  

był Mussolini i kard. Gasparri. Dokument liczył dwadzieścia siedem artykułów, 

wraz z czterema załącznikami: Pierwszy – Terytorium Państwa Watykańskiego, 

Drugi – Nieruchomości z prawem eksterytorialności, Trzeci – Nieruchomości 

wyjęte spod uwłaszczenia i podatków, Czwarty – Układ Finansowy. Osobnym 

dokumentem był konkordat liczący czterdzieści pięć artykułów. Myślą przewodnią 

Układów Laterańskich była zasada wolny Kościół w wolnym państwie. Papież Pius 

XI uznał Królestwo Włoch wraz ze stolica w Rzymie i zadeklarował ostateczne 

zakończenie tzw. kwestii rzymskiej. W zamian Włochy uznał suwerenność Stolicy 

Apostolskiej jako Citta del Vaticano (Państwo – Miasto Watykan). Obszar 

Watykanu miał wynosić czterdzieści cztery hektary. W skład Państwa 

                                                           
96 J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 95 – 96; M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV., Czasy 

najnowsze 1914 – 1978, s. 30.  
97 M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV., Czasy najnowsze 1914 – 1978, s. 30. 



81 

 

Watykańskiego wchodziły: Bazylika i Plac św. Piotra, Ogrody Watykańskie, a także 

trzy wielkie bazyliki rzymskie: św. Jana na Lateranie, św. Pawła za Murami, Matki 

Bożej Większej wraz z przynależnymi budynkami. W skład Państwa 

Watykańskiego wchodziła także Villa Barberini w Castel Gandolfo, pałace: Dotarii, 

Św. Kaliksta na Zatybrzu, Santa Maria in Transtevere, Kancelaria, Palazzo  

dei Convertendi oraz nieruchomości przy Janicjum. Do nieruchomości wyłączonych 

z ciężarów podatkowych zaliczono budynki: Uniwersytetu Gregoriańskiego, 

Instytut Biblijnego oraz wiele innych pomniejszych nieruchomości. Traktaty 

Laterańskie zrównywały status papieża z statusem króla. Zapewniając jednocześnie 

papieżowi nietykalność. Trakty nadawały neutralność Państwu Watykańskiemu 

oraz określały pojęcie obywatelstwa. Dokumenty gwarantowały Watykanowi prawo 

do utrzymywania własnej armii, policji, więzienia i sądownictwa. Państwo 

Watykańskie mogło utrzymywać własną pocztę, gazetę, bank rozgłośnie radiową, 

stacje kolejową, archiwum, muzeum. W ramach rekompensaty za wydarzenia  

z roku 1870. Stolica Apostolska otrzymała od Królestwa Włoch rekompensatę  

w kwocie siedmiuset piędziesięciu milionów lirów za utracone ziemie  

i nieruchomości. Włochy zapewniły Watykanowi nietykalność podatkową instytucji 

papieskich. Wszelkie braki finansowe Watykanu miały być pokrywane przez rząd 

włoski jako rekompensata za utracone beneficja z byłych własności papieskich. 98  

Ustalenia konkordatowe koncentrowały się na sformułowaniu obecnych  

i przyszłych relacji państwo – kościół na terenie całej Italii. W odróżnieniu  

do traktatów, które decydowały o statusie państwa watykańskiego jako takiego, 

konkordat zapewniał status religii katolickiej jako religii państwowej. Wskutek 

czego święta katolickie nabierały rangi świąt państwowych. Ponadto konkordat 

zapewniał także nauczanie religii w szkołach, prawo do zrzeszania  

się i funkcjonowania organizacji i ruchów kościelnych, w tym Akcji Katolickiej. 

Konkordat regulował też kwestie małżeństw chrześcijańskich i wychowania 

młodzieży. Ponieważ Piusowi XI zależało przede wszystkim na zachowaniu 

principiów, był skłony do ustępstw w mniej istotnych kwestiach. W momencie 

                                                           
98 Tamże, s. 30 – 31; J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 96 – 98; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 200.  



82 

 

kiedy ratyfikowano konkordat, w parlamencie włoskim Mussolini po raz kolejny 

opowiedział się za monopolem państwa w wychowaniu młodzieży. Wiązało się to  

z ostrą odpowiedzią papieża Piusa XI, który zagroził, że zerwanie konkordatu wiąże 

się jednocześnie ze zerwaniem Traktatów Laterańskich. W rezultacie Mussolini 

musiał się wycofać z wypowiedzianych słów. Mimo to w kolejnych latach 

Mussolini jeszcze parokrotnie próbował nie wywiązywać się z konkordatu, za 

każdym razem wiązało się z odpowiedzią papieską.99 

 

 

§ 2. WŁOCHY W DOBIE RZĄDÓW TOTALITARNYCH 

  

Po zakończeniu I wojny światowej we włoskim społeczeństwie istniało 

poczucie okaleczonego zwycięstwa. Wynikało to z faktu, że Włochy przystępując  

do wojny w 1915 roku, otrzymały zapewnienie uzyskania pasa ziem od Triestru  

do Dalmacji. Zapewnie te nie zostało zrealizowane. W końcu wydatki, jakie 

poniosło państwo Włoskie związku z działaniami wojennymi, budziło powszechne 

niezadowolenie. Gabriel d’ Annunzio (1863 – 1938) w ramach protestu przeciwko 

ustaleniom pokojowym na czele z dwoma tysiącami żołnierzy zajął Rijekę. W 1920 

roku d’ Annunzio musiał ją opuścić próbując doprowadzić do przewrotu 

wojskowego w kraju. W powojennym królestwie włoskim powstawały różnego 

rodzaju partie i ugrupowania. Wśród nich od marca 1919 roku swoją działalność 

rozpoczęła Fasci Italiani di Combattimento Benito Musssoliniego. Partia w dużej 

mierze składała się z kombatantów ostatniej wojny niezadowolonych z traktatu 

pokojowego. Mussolini w początkowym okresie działania odwoływał się do bardzo 

popularnych haseł postulowanych przez wiele ugrupowań: poprawy bytu byłych 

żołnierzy, likwidacji partii komunistycznej, likwidacji bezrobocia, zniesienia 

ograniczenia czasu pracy itd.100   

                                                           
99 M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV., Czasy najnowsze 1914 – 1978, s. 31;  

J. Gordziałkowski, dz. cyt., s. 98.  
100 Historia Europy, dz. cyt. s. 666; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, Historia Powszechna wieku XX, 

Warszawa 2011 s. 148 – 149.  



83 

 

Benito Amilcare Andrea Mussolini przyszedł na świat 29 lipca 1883 roku  

w Dovia di Predappio jako syn Alessandra Mussoliniego i Rosy Maltoni. Matka 

była zawodu nauczycielką, ojciec zaś kowalem, a przy okazji aktywistą 

socjalistycznym. Benito kształcił się najpierw w szkole w Predappio, następnie  

w gimnazjum salezjańskim w Fanezie. 8 lipca 1901 roku ukończył Instytut 

Nauczycielski w Forlimpopoli. 9 lipca 1902 roku wyjechał do Szwajcarii, aby 

uniknąć mobilizacji. Po powrocie z Szwajcarii w 1904 roku, zaczął aktywnie 

uczestniczy w partii socjalistycznej. W latach 1912 – 1914 był redaktorem 

naczelnym socjalistycznego czasopisma Avanti. Po odejściu z partii socjalistycznej, 

zaczął szerzyć poglądy nacjonalistyczne, które popularyzował w periodyku  

Il Popolo d’Italia. Zmobilizowany został do wojska w sierpniu 1915 roku. W lutym 

1917 roku ciężko rany, został zwolniony do domu w sierpniu 1917 roku.101 

W latach 1920 – 1921 faszyści stali się narzędziem w rękach rządu 

Giovanniego Giolittiego, który posługiwał się bojówkami faszystowskimi w celu 

rozprawienia się z robotnikami. W wyniku wyborów w kwietniu 1921 roku faszyści 

zyskali trzydzieści pięć mandatów. W listopadzie 1921 roku powstała Partia 

Narodowo – Faszystowska (Il Partito Nazionale Fascista). Mussolini utworzył 

własną ochotniczą milicje faszystowską podzieloną wzorem rzymskim na: sotnie, 

centurie, kohorty i legiony. Od początku 1922 roku partia faszystowska liczyła 

dwieście  trzydzieści tysięcy członków. Faszyści opanowali władzę w prowincjach. 

Bojówki faszystowskie atakowały przeciwników politycznych głównie w nocy. 

Gdy socjaliści w 1922 roku ogłosili strajk powszechny, Mussolini z kolei 

zapowiedział marsz na Rzym. W październiku 1922 roku podczas zjazdu partii,  

po konsultacji z generalicją włoską, podjęto decyzje o zbrojnym zamachu stanu. 

Wówczas premier Facta zapowiedział ogłoszenie stanu oblężenia i, wprowadzając 

stan wyjątkowy, nakazał armii wprowadzenie porządku. Armia włoska zatrzymała 

kilka pociągów z faszystami na ogół słabo uzbrojonymi. Sam Duce przebywał 

natomiast w Mediolanie, czekając na rozwój wypadków, aby w razie konieczności 

uciec do Szwajcarii. Przewrót w wykonaniu faszystów był słabo zorganizowany  

                                                           
101 J. Pajewski, Historia Powszechna 1871 – 1918, Warszawa 1999, s. 250. 



84 

 

i łatwy do obalenia. Zadecydował jednak strach monarchy król Wiktor Emanuel III 

zaproponował Mussoliniem cztery teki ministerialne. Mussolini odrzucił jednak  

tę propozycję, domagając się pełni władzy. Król odwołał stan oblężenia, następnie  

zdymisjonował obecny rząd, aby w zamian 29 października 1922 roku powierzyć 

Mussoliniemu misje stworzenia nowego rządu.102   

 Jak więc widać faszyzm we włoskim wydaniu opierał się o przystosowanie  

do panujące sytuałacji społeczenej. A objęcie władzy był bardziej dziełem 

przypadku niż zaplanowanego działania. Istotą systemu faszystowskiego była 

idealizowana osoba przywódcy. Władza Duce (wodza) opierała  

się na bezgranicznym i ślepym posłuszeństwie. Mussolini doskonale wiedział, co 

pociąga Włochów. Wykorzystywał swój talent aktorski, zdolność gestykulacji  

i retorykę, by pociągać za sobą masy. Swoją stanowczością budził zaufanie. Brak 

uśmiechu i srogość budziły jednocześnie lęk. Organy władzy budowały mit 

Mussoliniego jako człowieka mocnego, który może i potrafi wszystko. Człowieka, 

który zna najlepiej potrzeby ludu i który, potrafi je zaspokoić. Mussolini w całej 

swej próżności odwoływał się do wielkich postaci z historii Włoch. Często chciał 

być postrzegany jako jeden ze starożytnych cezarów. Tak samo jak oni kreował  

się na półboga. Palące się do późnych godzin nocnych światło w Pałacu Weneckim 

unaoczniało jego nieustanną pracę dla narodu. Propaganda ukazywała Duce raz jako 

idealnego męża, wzorowego ojca, a niekiedy jako ognistego kochanka. 

Powszechnie wychwalano jego wstrzemięźliwość w jedzeniu i piciu, chociaż 

wynikało to ze stanu zdrowia. Milczano o tym, że Mussolini używał okularów  

oraz iż w młodości przechodził syfilizm. Nie mówiono także o tym, że Duce 

cierpiał na kompleks niższości. Dość często wpadał w załamania nerwowe. Wierzył 

tak bardzo w swoje siły i niemylność, że dosyć często podejmował 

nieodpowiedzialne i nieprzemyślane decyzje. Na ogół przychylał się do zdania 

ostatniego rozmówcy na dany temat. Był niezwykle zazdrosny o pomysły innych. 

Stąd też przypisywał sobie co lepsze propozycje swoich podwładnych. Każdą 

wizytę zagranicznych gości staranie reżyserował, tak aby dany dyplomata  

                                                           
102 J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .150 – 151. 



85 

 

czy przywódca był onieśmielony blaskiem Duce. Ponieważ sam się na wszystkim 

najlepiej znał i tworzył wokół siebie otoczkę niezastąpionego, nie tylko przewodził 

rządowi jako jego szef, ale także w poszczególnych okresach kierował osobiście 

kilkoma ministerstwami na raz.103  

 Faszyście nie stronili także od likwidowanie przeciwników politycznych. 

Głośna w owym czasie stała się sprawa Giacomo Matteotiego, socjalistycznego 

posła, który oskarżył rząd o oszustwa i żądał unieważnienia wyborów z 1924 roku. 

Po wyjściu z parlamentu został zamordowany przez grupę faszystów, a jego ciało 

odnaleziono po kilku dniach. Mussolini próbował zrzucić odpowiedzialność  

na Żydów i masonów. Dla zachowania pozorów nakazał przeprowadzenie śledztwa, 

w wyniku którego uznano za winnych m.in.: wiceministra spraw wewnętrznych  

i zarazem naczelnika sił bezpieczeństwa, a także szefa biura prasowego Duce. 

Oczywiście procesy były pokazowe i tak naprawdę nie wskazywały na faktycznych 

mocodawców tego morderstwa. W 1924 roku Mussolini zniósł wolność prasy  

i zapowiedział faszyzację  kraju. W 1925 roku z kolei Mussolini wprowadził ustawę 

likwidującą opozycję. Wiele polityków z obozów antyfaszystowskich musiało udać 

się na emigrację.104   

 Doktryna faszyzmu we Włoszech ukształtowała się po zdobyciu władzy  

i przypadła na lata 1925 – 1929. Główną ideą faszyzmu włoskie było działanie, 

zgodne z zamysłem Duce. Faszysta miał więc słuchać poleceń swojego Duce, 

wierząc, iż wódz się nie myli. W budowaniu haseł czy sloganów faszyści korzystali 

ze znanych już wcześniej sposobów, stosowanych w różnych partiach, nadając  

im przy tym zabarwienie faszystowskie. Dla faszystów narodowy socjalizm 

ukierunkowywał obywatela na państwo, które miało stać się dla niego jedyną 

wyznawaną wartością. Faszyzm odrzucał idee wiecznego pokoju. Tylko wojna, 

zdaniem Mussoliniego, może nieść państwu postęp i dobrobyt. Dla Duce 

podstawowym celem było doprowadzenie do integracji Włoch w możliwie  

jak najściślejszy sposób. W budowaniu teorii faszyzmu Mussolini opierał  

się o Gorgesa Sorela (1847 – 1922), Friedricha Nietschego (1844 – 1900) i Gabriela 

                                                           
103 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 581 – 582, C. Duggan, Historia Włoch, Wrocław 1999, s. 161 – 180.  
104 J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .153 – 154.  



86 

 

D’ Annuzio (1863 – 1938), Charlesa Maurrasa (1868 – 1952). Teoretykami 

faszyzmu we Włoszech byli m. in.: Giovanni Gentile (1875 – 1944), Gioacchino 

Volpe (1876 – 1971) i Giuseppe Bottai (1895 – 1959).105  

 Na czele partii faszystowskie stał Mussolini, jako organ doradczy wyznaczał 

członków Wielkiej Rady Faszystowskiej. Marionetkową postacią w tej radzie  

był Sekretarz Generalny. Na czele poszczególnych prowincji stali sekretarze 

prowincjonalni, którzy również w duchu dyktatury nadzorowali własne prowincje.  

Na ogół najwyższą władzę faszystowską sprawowali ludzie przeciętni, 

niewykształceni i ślepo wierni Duce. Mussolini eliminował zasadniczo każdego 

potencjalnego rywala. Pewną elitą stanowili faszyści z San Sepolcro. Jedynie 

członkowie partii faszystowskiej zajmowali stanowiska państwowe i samorządowe. 

Rezydencja Mussoliniego, Pałac Wenecki, swoim przepychem mogła się równać  

z królewskim Pałacem Krwiańskim. Pozdrowienie faszystowskie wzorowane  

na pozdrowieniu starorzymskim: wyciagnięcie wyprostowanej ręki, miało zastąpić 

tradycyjny uścisk dłoni.106  

 Mussolini stawiał na nowoczesne państwo faszystowskie, w którym nie było 

miejsca na instytucje demokratyczne. Parlament, chociaż był fikcyjnym organem 

władzy, był tolerowany. Większość deputowanych stanowili faszyści, niewielką 

grupę członkowie pozostałych ugrupowań. Kandydaci mieli być wpisywani  

na wspólną listę i zatwierdzani przez Wielką Radę. W 1929 roku przeciwko liście 

głosowało sto trzydzieści sześć tysięcy obywateli przy dziewidziesięcio pięcio 

procentowej frekwencji, a już w 1934 roku piętnaście tysięcy obywateli. Jednak 

Mussolini zdecydował się znieść parlament i w 1939 roku powołał Izbę Związków  

i Korporacji (Camera dei Fasci e della Corporazioni). Jedyną legalnie 

funkcjonującą partią od 1926 roku byli faszyści. W celach destabilizacji 

ewentualnie powstałej opozycji powołano w 1927 roku do życia specjalne 

trybunały. Miały one funkcjonować obok zwykłych sądów. Trybunały 

faszystowskie składały się z milicjantów faszystowskich. Mogły one orzekać  

                                                           
105 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 588 – 589; Benito Mussolini o doktrynie faszyzmu – wypowiedź z 1922 r. w 

Wiek XX w Źródłach, red. M. Sobańska – Bondaruk, S. B. Lenard, Warszawa 1998,  s. 96 – 97.  
106 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 581 – 582; C. Duggan, dz. cyt.,  s. 161 – 180. 



87 

 

we wszystkich sprawach dotyczących działania antypaństwowego, łącznie  

z wydawaniem wyroków śmierci. W celach jeszcze sprawniejszego terroru również 

w 1927 roku powołano do istnienia Organizacje Ochotniczą do Walki  

z Antyfaszyzmem (Opera Volontaria di Repressione Antifacista). Na czele tej tajne 

policji stanął Arturo Bocchini (1880 – 1940). Policja oprócz terroru psychicznego 

stosowała również formę internowania podejrzanych o działalność 

antypaństwową.107  

 Istotną rolę dla teoretyków faszyzmu we Włoszech odegrał system 

korporacyjny. W 1925 roku ustalono zasady współpracy między Konfederacją 

Przemysłowców a Generalną Konfederacją Faszystowskich Korporacji 

Zawodowych. Faszyści zakładali konieczność współpracy pomiędzy pracodawcami 

a pracownikami w budowaniu dobra narodowego. Stąd też każdemu związkowi 

pracowniczemu, z każdej dziedziny przemysłu winna odpowiadać odpowiednia 

komórka pracodawców dotyczącego tego samego zakresu działania. Ewentualne 

spory pomiędzy jedną a druga organizacją rozwiązywał Trybunał Pracy. Zakazano 

strajków czy innych form protestu. Wychodzono bowiem z założenia, że każde 

wstrzymanie produkcji lub jej zmniejszenie nie dotyka tylko prywatnych 

właścicieli, ale także oddziałuje na dobro narodowe, a to podane było ochronie 

państwa. Podstawą prawną tego rozwiązania był dekret królewski z 1926 roku, a 

następnie uchwalona przez Wielką Radę Faszystowską Karta Pracy z kwietnia 1927 

roku.108 

 Mussolini dokonał reformy podziału administracyjnego kraju. Zmniejszono 

liczbę ministerstw, usunięto wybranych w wyborach władzę samorządowe. Na ich 

miejsce powołano naczelników gmin mianowanych przez króla. Prefektów, których 

dotychczasowe uprawnienia rozszerzono mianował rząd centralny Faszystowska 

reforma oświaty, prowadzona przez ministra Giovanniego Gentilego, zakładała 

podniesienie poziomu nauczania. Podniesienie opłat czesnego za możliwość nauki 

wyeliminowało młodzież pochodzącą z uboższych warstw społecznych. Nakazano 

                                                           
107 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 582 – 583.  
108 Tamże, s. 583; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .154; Mowa Benito Mussoliniego, wygłoszona  

w Izbie Deputowanych 16 listopada 1922 roku w: Wiek XX w Źródłach, dz. cyt., s. 94 – 95. 



88 

 

wprowadzenie egzaminów państwowych również w szkołach prywatnych. 

Pozwolono na wprowadzenie katechezy do szkół podstawowych jako 

obowiązkowe, natomiast na etapie szkół średnich jako fakultatywne. Zarówno  

w klasach jaki i urzędach państwowych pozwolono zawieszać krzyże. W ramach 

próby nawiązania dobrych stosunków z Kościołem, w czasie gdy kształtowano tekst 

Traktatów Laterańskich, zwolniono z obowiązku wojskowego księży i kleryków, 

wprowadzono także kapelanów katolickich do armii włoskiej.109  

 W dobie ogólnoświatowego kryzysu Mussolini starał się uniezależnić 

Włochy od zagranicznych dostaw i zmusić rodzimą gospodarkę do produkcji celem 

zaspokojenia potrzeb państwa. Kryzys dotknął szczególnie banki, w zadziwiającym 

tempie rosła skala bezrobocia. W celu ratowania rodzimego przemysłu stworzono  

w 1931 roku Istituto Mobiliare Italiano, a w 1933 roku Istituto per Riconstruzione 

Industriale. Posiadając kapitał państwowy obydwie organizacje miały za zadanie 

wspomagać przemysł. Chociaż plan Mussoliniego w swych założeniach  

był sensowny, to jednak w realizacji okazał się totalnym niewypałem. W dużej 

mierze dlatego, że całe państwo było przeciążone, w krótkim czasie zwiększono 

administrację rządową, co podnosiło koszty utrzymania państwa i ograniczała jego 

możliwości manipulacyjne. Ponadto Mussolini miał zapędy imperialistyczne, 

pragnął więc cały nacisk gospodarczy położyć na zbrojenia. Mussolini starał  

się rozwinąć infrastrukturę drogową poprzez budowę autostrad i przebudowę 

centrum Rzymu czy też elektryfikacje linii kolejowych. Duce nie tylko potrzebował 

broni i logistyki. Potrzebował również żołnierzy, stąd promowano wielodzietność  

w rodzinach, nagradzając przy tym, tych którzy tych dzieci posiadali najwięcej. 

Natomiast karano te osoby, które w żadne związek nie wstąpiły. Osoba bezżenna 

nie mogła pełnić żadnej funkcji publicznej i wykluczana była z partii. Zachęcanie 

do wzrostu ludności było dość trudne do osiągnięcia w momencie, kiedy stopa 

życiowa zdecydowanie spadała. Ponadto dalszym problemem okazywała  

się emigracja zarobkowa szczególnie do Ameryki. Następną trudnościa, z jaką 

musiał zmierzyć się Duce, była migracja wewnętrzna. Biedniejsza ludność wsi 

                                                           
109 J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .152 – 153.  



89 

 

uciekała do większych aglomeracji miejskich, szukając tam pracy. Uderzało  

to w produkcje rolną. W konsekwencji od 1930 roku funkcjonował zakaz 

opuszczania miejsca zamieszkania, chyba że uzyskało się zgodę swojego prefekta. 

Sytuacja gospodarcza Włoch za czasów rządów faszystowskich pogarszała  

się z roku na rok. Dla oczywistych celów propaganda natomiast przekazywała opis 

rzeczywistości sprzecznej z faktycznym stanem rzeczy.110  

 Dla faszyzmu, podobnie zresztą jak dla każdego ustroju totalitarnego, nie 

liczyła się jednostka lecz masa. Należało więc, zgodnie z założeniem faszyzmu, 

odrzucić wszystko, co nosiłoby chociażby znamiona indywidualności. Każdy 

obywatel od dziecka miał zaprogramowane miejsce w faszystowskim państwie. 

Obywatel miał odrzucić szczęście, aby móc poświęcić się dla wyższych idei. 

Wyglądało to niekiedy bardzo groteskowo, namawiano do zaprzestania picia kawy, 

czy też przebierania się do obiadu. Jednocześnie Mussolniemu zależało  

na promowaniu sportu czy sztuki. Sport i to oglądany masowo, miałby nie jako 

igrzyskami dla ludu. Upowszechniano masowy wypoczynek w górach i nad 

morzem. Dla robotników powstała specjalna organizacja Opera Nazionale 

Dopolavoro organizująca dla nich wypoczynek na świeżym powietrzu w ramach 

tzw. sobót faszystowskich. Sztuka zaś miała sławić wielkość powstającego  

z gruzów, oczywiście pod wodzą Mussolnieniego, cesarstwa rzymskiego. Stąd też 

wszelka rzeźba czy budownictwo nawiązywało do czasów starożytnych. 

Dokonywano renowacji zabytków jako pomnika świetności Rzymu. Promowano 

pośród mas kino, teatry, piosenkarstwo. Kwitł drobnomieszczański dobrobyt, 

spekulacje budowlane i rozwój automobilizm. W 1931 roku na uczelniach 

wyższych wprowadzono obowiązkową przysięgę dla pracowników naukowych, nie 

tylko na wierność królowi, ale także faszyzmowi. Spotkało się to z sprzeciwem, 

niewielkiej grupy uczonych. Niezłożenie przysięgi było jednoznaczne  

ze zwolnieniem z uczelni. Wielu naukowców i twórców szczególnie 

międzynarodowej klasy przebywający na zagranicznych uczelniach potępiało 

faszyzm Kolejne dymisje uczonych miały miejsce w 1938 roku, gdy wprowadzono 

                                                           
110 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 588; Historia Europy, dz. cyt. s. 667.  



90 

 

przepisy rasowe. Już od czasów Longobardów przepisywano Włochom nordyckie 

pochodzenie. Powstała również Najwyższa Rada do Spraw Demografii i Rasy. 

Dekrety rasistowskie nakazywały opuszczenie Włoch przez ludność żydowskiego 

pochodzenia zamieszkałą na półwyspie od 1919 roku. Pozostałym nie wolno było 

zawierać małżeństw mieszanych, zajmować stanowisk państwowych  

i administracyjnych, służyć w wojsku, ani posiadać więcej niż piędziesiąt hektarów 

ziemi.111  

Faszyzmem we Włoszech pasjonował się Adolf Hitler. Do spotkania 

niemieckiego dyktatora z Duce doszło w sierpniu 1933 roku w Riccione. 

Początkowo Duce traktował z pogardą przyszłego sojusznika, nie potrafił 

zaakceptować antysemityzmu Hitlera. Momentami traktowała Hitlera bardziej  

jak rywala. Z drugiej jednak strony Mussoliniego cieszył rozwój faszyzmu  

w innych krajach. Dawało to okazje do stworzenia swego rodzaju faszystowskiej 

międzynarodówki. A ponadto partie faszystowskie w innych krajach, były 

narzędziem nacisku Mussoliniego na poszczególne rządy. Dalsze losy historii 

pokazały, że rolę dość szybko się odwróciły. W polityce zagranicznej Mussolini 

dążył do stworzenia swego rodzaju Świętego Przymierza pomiędzy takimi krajami 

jak Włochy, Francja, Anglia i Niemcy. Chodziło w dużej mierze o przyzwolenie 

pozostałych krajów na ekspansje terytorialne w Afryce. Ponadto Mussolini 

interesował się także Bałkanami, które traktował jak własną strefę wpływów. Coraz 

większe stosowanie przemocy przez Duce w stosunku do innych krajów zaczęło 

spotykać się z sprzeciwem państw zachodnich. Wojna w Etiopii przy użyciu gazu  

i bombardowania ludności cywilnej, następnie mordowanie partyzantów spotkały  

się z sprzeciwem Ligi Narodów i zaowocowały nakładaniem kolejnych sankcji. 

Również w 1936 roku, kiedy Włochy wysłały korpus ekspedycyjny wraz  

z wojskami niemieckim do Hiszpanii,  budziło  to powszechne niezadowolenie 

społeczności międzynarodowej. Włochy jako państwo totalitarne coraz bardziej 

zbliżało się do nazistowskich Niemiec ukazując przy tym, czym faktycznie  

jest faszyzm. We Włoszech nie funkcjonowała żadna realna opozycja. Dwoma 

                                                           
111 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 587 – 595, 609. 



91 

 

środowiskami oporu wobec faszyzmu był Uniwersytet Katolicki w Mediolanie  

oraz środowiska komunistyczne. Żadne jednak z tych środowisko nie odważyło  

się na jednoznaczne i publiczne wystąpienie przeciwko Mussoliniemu. Chociaż  

nie brakowało akcji dywersyjnych, jak: rozrzucanie z samolotu ulotek 

antyfaszystowskich nad ulicami Turynu czy Rzymu, drukowanie prasy podziemnej 

itd. Wszystko odbywało się w konspiracji, wobec powszechnie szalejącej policji 

faszystowskiej.112  

Zaangażowanie Włoch w II wojną światową doprowadziło do powolnego 

upadku faszyzmu. Wojska włoskie w Afryce Wschodniej i Północnej początkowo 

miały przewagę liczebną, to jednak szybko okazało się, że armia była źle 

prowadzona. Skutkiem czego wojska niemieckie musiały wspierać działania armii 

włoskiej. Po inwazji Niemiec na Związek Radziecki, armia włoska wspomagała 

działania wojenne Niemiec. W 1943 roku wojska alianckie zmusiły do wycofania 

się Włochów z Afryki. W nocy z 9 na 10 lipca 1943 roku alianci zaatakowali 

Sycylie. Ludność Sycylii tratowali wojska anglo – amerykańskie jako wyzwolicieli. 

Kolejny desant wojsk alianckich na Półwysep Apeniński doprowadził ostatecznie 

do upadku rządów Mussoliniego, a co za tym idzie upadku rządów faszystowskich 

we Włoszech. Po II wojnie światowej we Włoszech powstawały jeszcze partie 

neofaszystowskie lecz nie miały już one większego znaczenia politycznego.113  

 

 

§ 3. RZĄDY CHRZEŚCIJAŃSKIEJ DEMOKRACJI PO 1945 ROKU 

  

Zakończenie działań militarnych doprowadziło państwo Włoskie do trudnej 

sytuacji politycznej i gospodarczej. Kraj został wyniszczony nie tylko przez same 

działania wojenne takie jak: przemarsz ogromnej liczby wojsk, bombardowania, 

straty w zabitych i zaginionych (szacowana liczba wynosiła ponad pół miliona 

żołnierzy i cywilów, z czego około czterdzieści tysięcy ludzi zakończyło swoje 

życie w obozach zagłady), ale także przez zdecydowany spadek produkcji 

                                                           
112 Tamże, s. 598 – 608; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s  485. 
113 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 614 – 618. 



92 

 

żywności. Doprowadzało to do sytuacji, w których brakowało żywności 

mieszkańcom większych aglomeracji miejskich o mniejszych już nie wspominając. 

Zniszczono także w dużej mierze transport. Dopiero jesienią 1945 roku udało  

się uruchomić transport kolejowy. Ponad siedemdziesiąt procent urządzeń 

portowych było uszkodzonych. Problemem okazał się zupełny brak rezerw  

w kamieniach szlachetnych i chaos monetarny. Chaos monetarny był wywołany 

działaniem wojsk okupacyjnych, zarówno bowiem wojska niemieckie, jak  

i alianckie wypuszczały na terenach okupowanych własne waluty i to bez zupełnych 

ograniczeń. Zaniknął także handel zewnętrzny. Wprowadzała to państwo Włoskie  

w stan coraz większego zadłużenia. Niektóre towary był dostępne tylko na kartki, 

rozwijał się czarny rynek i działalność spekulacyjna. Światełkiem w tunelu okazała 

się dobrze zachowana, mimo szerokich działań wojennych, działalność 

przemysłowa.114  

 Zaistniała w ten sposób sytuacja wymagała zdecydowanych kroków w celu 

naprawienia instytucji państwa Wiązała się w przede wszystkim z określeniem 

pozycji Włoch w świecie międzynarodowym, a także okresleniem  charakteru 

państwa. Całość sytuacji utrudniał podział społeczny, południowa część kraju nie 

odczuła działalności okupacyjnej wojsk niemieckich i nie była chętna 

rewolucyjnym przemianom w państwie. Natomiast północna część kraju 

doświadczyła na swojej skórze terroru zarówno faszystów niemieckich jak  

i włoskich. To szczególnie na północy Półwyspu Apenińskiego na szeroką skale 

działa partyzantka. Włoski dziennik Partii Czynu Italia Libera proponował 

wprowadzenie ustroju socjalistycznego, a przez to wyeliminowanie monarchii.  

Dla Włochów ważniejszym od celów ideologicznych było doprowadzenie  

do równowagi gospodarczej. Stąd też tendencje rewolucyjne nie odgrywały 

większej roli. W wyniku nastrojów społecznych coraz większy wpływa  

na kształtowanie się Włoch po II wojnie światowej odgrywała tzw. chrześcijańska 

demokracja. Jako środowisko umiarkowane, posiadające swój elektorat przede 

wszystkim w mieszkańcach terenów wiejskich, środowisko to w dużej mierze 

                                                           
114 Tamże, s. 630 – 631. 



93 

 

opierało się o byłych lub obecnych członków Akcji Katolickiej. Nie bez znaczenia 

był  też udział duchowieństwa w budowaniu Chrześcijańskiej Demokracji.115  

 Po rządach Bonamiego, który nie zdołał utrzymać władzy, Ferruccio Parri 

utworzyl nowy gabinet (1890 – 1981). Nowy premier miał nadzieje, że uda mu się 

stworzyć koalicje między lewicą a prawicą. Partia Czynu nie zapewniła jednak 

Parriemu dostatecznego zaplecza politycznego. Parri nalegał na przyspieszenie 

referendum w sprawie monarchii i wyborów Zgromadzenia Ustawodawczego, 

spowodowało to reakcje liberałów z południa. W konsekwencji doprowadziło  

do upadku rządów Parriego. W grudniu 1945 chadecja doprowadziła do utworzenia 

rządów De Gasperiego, który do 1953 roku pełnił funkcję premiera. W nowo 

utworzono rządzie najsilniejsza wpływy miała prawica. Alianci uznali, tą formę 

rządów za miarodajną, stąd 1 stycznia 1946 roku przekazali kontrolę  

nad okupowaną północą. De Gasperi usunął powołanych do tej pory prefektów  

i naczelników policji. Ponadto rozwiązał Wysoki Komisariat ( Alto Commissariato) 

zajmując się do tej pory ściganiem nazistów. Kompetencje owego komisariatu 

przekazano trybunałom, w skład których wchodzili sędziowie jeszcze z czasów 

Mussoliniego. Mimo to rządy Gasperiego składały się z przedstawicieli koalicji 

antyfaszystowskiej. Powszechność ruchu faszystowskiego pośród mieszkańców 

Półwyspu Apenińskiego spowodowała, że mimo delegalizacji tego ruchu,  

w grudniu 1946 roku powstała partia neofaszystowska – Włoski Ruch Społeczny 

(Movimento Sociale Italiano, dalej skrót MSI).116  

 Wybory do Zgromadzenia Ustawodawczego wyznaczono na dzień 2 czerwca 

1946 roku. 9 maja 1946 roku król Wiktor Emanuela III abdykował na rzecz 

Humberta II. Kościół we Włoszech oficjalnie zachował neutralność co do ustroju 

państwa. Wielu jednak duchownych wprost wspierało monarchię. W referendum  

co do ustroju państwa wzięła znaczna liczba obywateli. Po raz pierwszy prawo 

wyborcze otrzymały kobiety (frekwencja wyniosła osiemdziesiąt dziewięć procent). 

Wynik referendum zniósł monarchię na rzecz ustroju republikańskiego.  

Za republiką głosowało ponad dwanaście milionów obywateli, za monarchią 

                                                           
115 Tamże, s. 632 – 633; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s 536 – 537.   
116 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 634 – 635. C. Duggan, dz. cyt., s. 191 – 198. 



94 

 

dziesięć milionów obywateli. Jak więc widać różnica głosów nie była aż tak 

znaczna, jak wcześniej się spodziewano. Król Humbert próbował podważyć 

praworządność referendum. Po kolejnej nieudanej próbie wyjechał do Portugalii. 

Natomiast w wyborach do Zgromadzenia Ustawodawczego na pięćset pięćdziesiąt 

sześć miejsc, czterysta dwadzieścia sześć zajęły partie masowe. Wybory wygrała 

chadecja, zyskując ponad trzydzieści procent głosów, kolejne miejsca zajęli 

socjaliści  komuniści Pozostałe partie nie przekroczyły progu wyborczego, w tym 

liberałowie czy Partia Czynu..117  

 Funkcje prezydenta nowo utworzonej republiki powierzono Enrico  

De Nicola (1877 – 1959) 28 czerwca 1946 roku. Urząd prezydenta De Nicola 

sprawował do 12 maja 1948 roku. Przygotowanie Konstytucji Republiki Włoskiej 

trwało do grudnia 1947 roku. 22 grudnia 1947 roku ustawa zasadnicza została 

przyjęta większością głosów. 1 stycznia 1948 roku konstytucja weszła w życie. 

Ustawa zasadnicza łączyła w sobie kompromis wypracowany pomiędzy stroną 

katolicką, liberalną i marksistowską. Włochy były więc republiką demokratyczną 

opartą na pracy. Idea ta wyrażała się chociażby w tym, że własność prywatna była 

utrzymana, ale podlegała społecznej i politycznej kontroli. Co prawda ogłoszono 

wolność słowa i wypowiedzi, ale zachowano cenzurę. Wprowadzono wolność 

sumienia i wyznania, nadając jednocześnie Kościołowi katolickiemu wpływową 

pozycję. Do konstytucji włączono w artykule siódmym Traktaty Laterańskie z 1929 

roku. Artykuł ten był mocno krytykowany przez środowiska marksistowskie. 

Niektóre artykuły ustawy zasadniczej były niezwykle trudne do wprowadzenia, 

niektóre wprowadzono z dużym opóźnieniem. Pierwszym problem okazała  

się praca. Ustawa zasadnicza ustalała, że każdy obywatel ma prawo do pracy.  

Ze znacznym opóźnieniem powołano do istnienia Trybunał Konstytucyjny  

i Najwyższą Izbę Sądowniczą, o których mówiła ustawa zasadnicza. Konstytucja 

nadała państwu włoskiemu formę rządów parlamentarnych. Funkcję głowy państwa 

pełnił prezydent wybierany przez parlament na siedmioletnią kadencję. Prezydent 

mógł rozwiązać parlament i ograniczać jego ustawy, odsyłając je do powtórnej 

                                                           
117 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 635; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .536 – 537.  



95 

 

debaty. Parlament był dwuizbowy, składał się z: Izby Deputowanych wybieranych 

na pięcioletnią kadencję w powszechnym głosowaniu i drugiej Izby: Senatu, który 

wybierany był na sześcioletnią kadencję przez wyborców mających co najmniej 

dwadzieścia pięć lat. Parlamentowi powierzoną władzę ustawodawczą, z 

możliwością zastosowania referendum ogólnonarodowego. Parlament mógł również 

rozliczać z pracy poszczególnych ministrów.118  

 10 lutego 1947 roku w Paryżu podpisano traktat pokojowy pomiędzy 

Republiką Włoską a aliantami. Zasadnicza część tekstu traktatu powstała pomiędzy 

lipcem a październikiem 1946 roku. Podpisanie traktatu pokojowego było nie bez 

znaczenia dla sformułowania ustroju Włoch. Co prawda Włochy zostały uznane  

za stronę agresywną w II wojnie światowej, a niektóre państwa w tym Jugosławia 

występowały do Włoch z żądaniami ekonomicznymi i terytorialnymi. Jugosławia 

żądała przekazania terenu Wenecji Julijskiej i Triestru. W obronie Włoch 

występowały Stany Zjednoczone, w dużej mierze dzięki katolikom amerykańskim 

włoskiego pochodzenia. Również Francja rościła sobie prawa do doliny Aosty  

i południowego Tyrolu. 5 września 1946 roku uregulowano kwestie Tyrolu 

pomiędzy Włochami a Austrią. Francja ostatecznie zyskała Brigę i Tendę  

oraz Moncenisio. Natomiast Grecja odzyskała Dodekanze. Włochy utraciły  

w zupełności dotychczasowe kolonie (Etiopie, Libie i Somalie). Traktat pokojowy 

ograniczył żądania państw alianckich w sprawie rekompensat finansowych. Włochy 

miały wypłacić odszkodowania Jugosławii, Grecji, Etiopii, Albanii oraz Związkowi 

Radzieckiemu, który przejął dobra włoskie na Węgrzech w Rumunii i Bułgarii. 

Włochy podjęły nieskuteczną próbę uzyskania od Niemiec rekompensaty 

wojennych. Jedyne co udało się Włochom uzyskać to część odszkodowania za złoto 

zrabowane przez wojska niemieckie. Wojska włoskie uległy zdecydowanemu 

zmniejszeniu: armia mogła liczyć dwieście piędziesiąt tysięcy żołnierzy, dwieście 

samolotów bojowych i stopiędziesiąt samolotów transportowych, zniszczono 

fortyfikacje na granicy z Francją i Jugosławią oraz na Sycylii i Sardynii. Traktat 

pokojowy został ratyfikowany przez włoski parlament 31 lipca 1947 roku, chodź 

                                                           
118 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 635; R. Fröhlich, dz. cyt., s. 191.  



96 

 

nie bez oporów. Włosi nie rozumieli, dlaczego zostali tak drastycznie potraktowani, 

a przecież oddział partyzanckie walczyły z hitlerowcami. Układ pokojowy  

był często łamany, co spowodowało wycofanie się Włoch z traktatu 8 lutego 1952 

roku. Dzięki pomocy polityczne ze strony Stanów Zjednoczonych Włoch  

w szybkim czasie wyszły z izolacji. W 1955 roku Włochy zostały przyjęta do ONZ. 

Pomoc finansowa USA doprowadził do szybkiej odbudowy gospodarki włoskiej. 

Kolejne wybory odbyły się 18 kwietnia 1948 roku. Wygrana przypadła chadecji, 

która zyskała około trzynastu milionów głosów, natomiast Front ludowy zyskał 

osiem milionów głosów. Przed wyborami sytuacja była dość napięta. Do wyboru 

aktywnie włączyło się duchowieństwa. Po stronie chadecji opowiedziały  

się również Stany Zjednoczone, które zapowiedziały wstrzymanie pomocy 

finansowej, gdyby wybory wygrał Front ludowy. 119 

 Chociaż rząd De Gasperiego był czteropartyjny, to jednak bardzo dobrze 

radził sobie w powojennych warunkach. Rząd był sprawny nie tylko wewnętrznie, 

ale też zewnętrznie. Czego najlepszym przykładem było włączenie Włoch do Paktu 

Atlantyckiego 4 kwietnia 1949 roku. Ponadto Włochy został włączone do planu 

Marshalla. Plan ten zakładał pomoc finansową, którą objęto szesnaście państw 

starego kontynetu. Plan Marshalla został odrzucony przez ZSRR i kraje satelickie. 

We wrześniu 1947 utworzono specjalną komisję, która przygotowywała program 

czteroletniej reformy. W 1948 roku powstała Organizacja Europejskiej Współpracy 

Gospodarczej zajmowała się ona realizacją planu na przestrzeni 1948 – 1952. USA 

przeznaczyły łącznie trzynaście milionów dolarów dotacji. Europejski Program 

Odbudowy objął m.in.: Wielką Brytanie, Francje, Włochy i Republlikę Federalną 

Niemiec, a także wiele innych państw. Korzyści z planu Marshalla były obustronne. 

Kraje europejskie otrzymały ogromny zastrzyk kapitału, co pozwoliło im w krótkim 

czasie uzyskać poziom gospodarczy sprzed wybuchu wojny. Stany Zjednoczone  

z kolei miały możliwość importowania towarów do Europy, co owocowało 

zwiększeniem zatrudnienia i wzrostem produkcji. Plan Marshalla zdecydowanie 

                                                           
119 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 638 – 639.  



97 

 

przerósł oczekiwania jego twórców. Jego realizacja w istotny sposób przyczyniła 

się do rozpoczęcia procesu integracji Europy Zachodniej.120  

 Włochy miały również swój udział w powstawania zalążków federacji 

europejskiej. Szczególną rolę odegrał Carlo Sforza. W marcu 1949 roku powstaje 

Rady Europy. W 1951 roku Włochy przystąpiła do Wspólnoty Węgla i Stali. Oprócz 

amerykanów rząd chadecki mógł liczyć na stałe poparcie papieża Piusa XII, który 

13 lipca 1949 roku rzucił ekskomunikę na komunistów i ich zwolenników. 

Chrześcijańska Demokracja była elastyczną formą rządów. Oprócz prawicy  

w rządzie zasiadały w końcu trzy partie centralne. Prawica starała  

się wypracowywać konserwatywny program reform. Grupa centralna była bardziej 

umiarkowana w dokonywaniu koniecznych zmian. Najbardziej radykalną część 

rządu stanowili socjaliści na czele z Giovanni Grochoniego. Grupa socjalistów 

składała się głównie z intelektualistów związanych z Uniwersytetem Katolickim  

w Mediolanie i czasopismem Cronache sociali. Socjaliści kładli nacisk  

na powiązanie działalności polityczną z doktryną socjalną Kościoła.121  

 Rząd De Gasperiego szybko się zorientował, że walka z komunistami  

nie będzie miała wymiaru jedynie parlamentarnego. W lipcu 1948 roku doszło  

do zamachu na Togliattiego. W odpowiedzi doszło do strajku generalnego, w tym  

do wystąpień uzbrojonych robotników na ulicach Genui, Mediolanu i Turynu. 

Partia Komunistyczna z którą był związany Togliatti apelowała o spokój  

i zaniechanie aktów przemocy. Partia Komunista chciał bowiem zyskać władzę  

w drodze przekonania społeczeństwa do swoich racji, a nie drogą rewolucji. 

Tymczasem chadecja wykorzystała wydarzenia lipcowe do rozczłonkowania 

związków zawodowych. Jeszcze za czasów II wojny światowej powstała jednolita 

organizacja związkowa – Włoska Powszechne Konfederacja Pracy. W tej 

organizacji związkowej zdecydowany prym wiedli komuniści. Po wydarzeniach 

lipcowych chadecja wraz z Akcją Katolicką stworzyły odłam w postaci Włoskiej 

Konfederacji Robotniczych Związków Zawodowych. Zyskał on wsparcie zarówno 

                                                           
120 J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. cyt., s .540.  
121 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 642 – 645  



98 

 

Watykanu i Amerykanów. W 1950 roku powstała Włoska Unia Pracy założona 

przez republikanów i socjaldemokratów.122  

 Główny elektorat rządu De Gasperiego stanowili chłopi, mieszczanie  

i inteligencja. Po stronie komunistów i socjalistów opowiadali się robotnicy.  

W 1947 roku na Sycylii doszło do eskalacji konfliktu pomiędzy bezrolnymi 

chłopami a właścicielami ziemskimi. 1 maja 1947 roku doszło do masakry 

pięćdziesięciu chłopów w Portella della Ginestra. Od tych wydarzenie komuniści 

wspierali chłopów w ich walce o ziemię. Na przestrzeni 1949 – 1950 roku doszło  

do zajmowania latyfundiów przez bezrolnych chłopów W momencie, kiedy 

proceder zaczął przybierać skalę masową, do zaprowadzenia porządku zaczęto 

wysyłać oddziały karabinierów. W rezultacie oporu społecznego parlament włoski 

został zobligowany do przeprowadzenie reformy agrarnej. W 1950 roku parlament 

uchwalił komplet ustaw umożliwiający przekazanie siedemset piędziesiąt tysięcy 

hektarów ziem zarówno małorolnym chłopom jaki robotnikom rolnym. Reforma 

objęła takie obszary jak: Kalabrie, Apulię, Lukanie, Sycylie, Sardynie, Maremmę, 

Fucino oraz deltę Padu. Ustawy zakładał stworzenie gospodarstw dziesięcino 

hektarowych. Ze strony państwa rolnicy otrzymali również pomoc w postawieniu 

pomieszczeń mieszkalnych i gospodarczych. Ponadto otrzymywali również 

inwentarz zwierzęcy. W zamian właściciele, którzy utracili ziemie w wyniku 

reformy agrarnej, otrzymali rekompensatę pieniężną ze strony państwa. Natomiast 

otrzymujący ziemie, mieli w przyszłości zwrócić wartość ziemi państwu.123  

 Różnica pomiędzy południem a północą Italii była nad wyraz widoczna.  

W sierpniu 1950 roku utworzono Kasę dla Południa (Cassa per il Mezzogiorno). 

Konieczność inwestowania w rozwój południa kraju, wynikał z ogromnej przepaści 

cywilizacyjnej. Różnił się nie tylko gospodarka, infrastruktura, ale także styl życia  

i mentalność. Wyrównanie poziomu pomiędzy oby dwoma regionami wymagało 

nie tylko nakładu finansowego, ale również czasu. Kasa w przeciągu pierwszych 

dwunastu lat swego istnienia otrzymała dotacje ponad miliona lirów.  

Z pozyskanych środków budowano zapory wodne, akwedukty, drogi oraz wszelką 

                                                           
122 Tamże, s. 646. 
123 Tamże, s. 647. 



99 

 

infrastrukturę potrzebną do rozwoju przemysłu i rolnictwa. Kasa służyła również 

jako instytucja kredytowa dla klientów indywidualnych, wspierając ich inwestycje. 

Szybki wzrost gospodarczy przypadł na lata 1951 – 1955. Związku z odkrycie  

w 1946 roku w Nizinie Padańskiej złóż nafty i gazu ziemnego. Nastąpił gwałtowny 

rozwój przemysłu naftowego. Uzyskanie pięcioletniego moratorium w ramach 

Wspólnoty Węgla i Stali na podniesie produkcji w przemyśle stalowym przyczyniło 

się do rozwoju przemysłu chemicznego, mechanicznego, metalurgicznego  

i elektrycznego. Włoski przemysł stalowy stał się konkurencyjny na rynku 

europejskim. Rozwój gospodarki przyczynił się do stabilizacji budżetu państwa.124  

 W czasie wyborów przeprowadzonych 7 czerwca 1953 roku koalicja 

uzyskała prawie pięćdziesiąt procent głosów. De Gasperii próbował utworzyć rząd 

mniejszościowy, lecz bezskutecznie. Nie uzyskawszy wotum zaufania wycofał  

się z polityki. Do 1958 roku chadecja próbowała jeszcze parokrotnie stworzyć 

własny gabinet opierając się na prawicy, bądź lewicy. Na ogół był to rządy 

mniejszościowe niezdolne do przeprowadzenia śmielszych reform. We Włoszech 

zapanował więc stagnacja. Po paru latach szybkiej odbudowy państwa, zaczęła  

się szerzyć korupcja i wewnętrzna walka o władzę. Próbę odbudowy 

chrześcijańskiej demokracji podjął się Amintore Fanfani (1908 – 1999). W czerwcu 

1954 roku został wybrany sekretarzem generalnym. Przystąpił wówczas do próby 

przebudowy partii. Miała ona na celu uniezależnienie się od Akcji Katolickiej  

i instytucji parafialnych. Wewnętrzna sytuacja Włoch stawała się coraz trudniejsza. 

Dominacja ugrupowań prawicowych, naciski ze strony Watykanu i Amerykanów 

spowodowały,  iż Fanfani nie stworzył samodzielnego gabinetu. Włochy zaczęły  

się na nowo stawać państwem policyjnym, w którym obowiązywała cenzura, a 

wszelkie przejawy buntu były tłumione. Szczególnie zaś po interwencji 

Anglosasów ws. Triestu. 5 października 1954 roku Jugosławia i Włochy podpisany 

w Londynie memorandum o podziale Triestru. Uregulowanie tej spornej kwestii 

zaowocowało nawiązaniem stosunków handlowych pomiędzy oba krajami. 

Uregulowanie kwestii Triestru, stało się także argumentem chadecji przeciwko 

                                                           
124 Tamże, s. 647 – 648.  



100 

 

skrajnej prawicy. Podział pośród partii, które tworzyły Chrześcijańską Demokrację, 

był widoczny także podczas wyborów prezydenckich w 1955 roku. W rezultacie 

wygrał kandydat Faniego Giovanni Gronchoni (1887 – 1978). Nowy prezydent  

od samego początku nie zamierzał być jedynie figurantem, lecz aktywnie 

angażował się w politykę państwa, korzystając w tym z poparcia również 

socjalistów. Upadek kolejnych gabinetów doprowadził do ponownych wyborów  

25 maja 1958 roku. Kampania, poprzedzająca wybory, oparła się o sprawę biskupa 

Parto Piero Fiordellego, który publicznie uznał świeckie małżeństwo młodej pary  

za konkubinat. W rezultacie doszło do złożenia pozwu o zniesławienie  

i postawienia biskupa w stan oskarżenia, a następnie skazania. Proces 

upubliczniono, chcąc w ten sposób zasygnalizować, iż Kościół nie stoi ponad 

prawem. Papieże Pius XII obłożył ekskomuniką wszystkie zaangażowanych w ten 

proces. Wybory wygrała chadecja zdobywają ponad czterdzieści procent głosów 

wraz z socjalistami z pietnastoprocentowym poparciem. Pomimo zaangażowania  

po stronie Faniego, dość szybko stracił on dynamizm działania 26 stycznia 1959 

roku podał się do dymisji. To wydarzenie ostatecznie odsunęło Chrześcijańską 

Demokrację od samodzielnych rządów.125  

 

 

§ 4. WPŁYW IDEOLOGI KOMUNISTYCZNEJ NA PAŃSTWO WŁOSKIE 

  

Partie komunistyczne na terenie Włoch zaczęły funkcjonować przed I wojną 

światową, w okresie międzywojennym komuniści stali się naturalnymi wrogami 

rządów Mussoliniego. Szczególnie w czasie II wojny światowej partyzantka 

komunistyczna, działająca na terenie Włoch, starała stawiać opór faszystom.  

W momencie upadku rządów faszystowskich i rozpoczęcia rządów chrześcijańskiej 

demokracji, komuniści dalej postrzegani byli jako opozycja. Z biegiem jednak 

czasu, szczególnie po upadku rządów De Gasperiego, kolejne gabinety szczególnie 

zaś rząd Faniego, próbowały wypracować szeroko rozumiany kompromis partyjny, 

                                                           
125 Tamże, s. 649 – 657. 



101 

 

dopuszczając do rządów partie socjalistyczne. Po upadku rządów Faniego chadecja 

przekonała się ostatecznie, że jeżeli chce zachować władzę w kraju, musi oprzeć  

się o lewicę.  

Skąd jednak w państwie Włoskim tak znaczne poparcie posiadali komuniści. 

Przyczyną takiego stanu rzeczy są przede wszystkim poszczególne wydarzenia 

historyczne. Po pierwsze otwarty konflikt społeczeństwa z papiestwem w czasach 

zjednoczenia państwa doprowadził do tego, że część społeczeństwa włoskiego 

stanęła w  opozycji wobec Kościoła, obwiniając go  o trudności gospodarcze.  

Po drugie, w czasach terroru faszystowskiego jedyna z faktycznie istniejących 

opozycji były partie i ugrupowania lewicowe. Po trzecie, problemy gospodarcze, 

które trawiły Włochy zarówno w okresie monarchii, faszyzmu jaki chrześcijańskiej 

demokracji przyczyniały się do rozwoju robotniczych ruchów związkowych  

o charakterze lewicowym. Komunizm we Włoszech opierał się na walce o poprawę 

bytu i warunków pracy. Poza tym wielu świeckich, również zaangażowanych  

w życie Kościoła, miało lewicowe poglądy polityczne i  nie przeszkadzało im to  

w praktykach religijnych. Komunizm włoski był buntem przeciw biedzie, nie tyle  

ideą rewolucyjną, która doprowadziła do rzadów  terroru w wielu krajach.  

Apogeum konfliktu pomiędzy chadecją a lewicą nastąpiło pod koniec lat 

siedemdziesiątych. Wszystkie niemal partie przechodziły wówczas głęboki kryzys. 

Pozapartyjne grupy nacisku ludzi niezadowolonych z sytuacji gospodarczej  

i społecznej starały się wywrzeć presję na partie parlamentarne. Szybka urbanizacja, 

mobilność powodowała, że ludzie zrywali dotychczasowe kontakty z otoczeniem 

społecznym. Na stworzenie nowych więzi społecznych potrzebny był czas.  

Nie wszyscy mieszkańcy Włoch nadążyli za dynamicznymi zmianami. 

Doprowadziło to niekiedy to alienacji jednostek. Kryzys następował nie tylko  

na płaszczyźnie gospodarczej, dotykał także sfery wartości i religijności. 

Tradycyjny system wartości, w tym rodzina uległa mocnemu zachwianiu. W tym 

czasie państwo nie stanowiło żadnego autorytetu. Kościół także przeżywał trudne 

chwile, związane z głębokimi reformami soboru watykańskiego II. Różnice 

społeczne pomiędzy ludnością miejską a wiejską były jeszcze nad wyraz widoczne. 



102 

 

W 1971 roku jedna piąta społeczeństwa włoskiego była analfabetami. Na wyższych 

uczelniach zaledwie pięć procent stanowili studenci chłopscy.126  

 W 1968 roku doszło do wielu trudnych wydarzeń w historii Europy i świata. 

Spór ideologiczny na temat komunizmu pomiędzy Chinami a Związkiem 

Radzieckim spowodował, że wiele partii komunistycznych w różnych krajach 

postanowiło pójść własną drogą. We Włoszech doszło do rozpadu Partii 

Socjalistycznej, a włoskie partie komunistyczne również przeżywały rozdarcie. 

Coraz więcej komunistów funkcjonowało w mniejszych grupach 

ekstremistycznych. Reakcją ze strony prawicy był silny antykomunizm, który 

miejscami wyglądał dość prymitywnie. Komunistyczne grupy ekstremistyczne  

w środowisku włoskim zaczęły się gromadzić wokół takich tytułów jak Quaderni 

Piacentini. Periodyk ten często nawoływał do wystąpień studeckich i robotniczych, 

mając na celu wywołanie rewolucji.127  

 Wzrost napięć społecznych na uniwersytetach można było odczuć od 1966 

roku. W 1967 roku niezadowolenie przybrało formę otwarte rewolty. Studenci 

opanowywali uniwersytety, nie cofali się atakami agresji wobec profesorów. 

Konieczna była interwencja policji, szczególnie wtedy, kiedy studenci zaczęli 

okupować uczelnie. Strajki studentów stały się ogniskiem zapalnym dla wystąpień 

robotników. Organizacje związkowe, w tym katolickie, zaczęły odcinać  

się od chadecji, a stawać po stronie lewicy. Wystąpienia ludności wiązały się już nie 

tylko z postulatami studenckimi czy robotniczymi. Do głosu zaczęły dochodzić inne 

sfery społeczne postulujące  reformę szkół, szpitali, transportu i mieszkalnictwa. 

Strajki trwały również w większych zakładach produkcyjnych, zasadniczo  

aż do 1971 roku. Wymusiły one podniesienie płac robotników i zmianę 

ustawodawstwa w kwestii pracy. Nie zmieniło to jednak radykalnego nastawienia 

partii lewicowych, opuszczających się przy tym aktów przemocy, szczególnie przez 

lewicujące bojówki takie jak czerwone brygady. Miała miejsce seria zamachów 

terrorystycznych, w tym najgłośniejszy 12 grudnia 1969 roku w Banku Rolniczym 

w Mediolanie (w czasie tego zamachu zginęło szesnaście osób, a dzięwiędziesiąt 

                                                           
126 Tamże, s. 668 – 669. 
127 Tamże, s. 670.  



103 

 

osób było rannych). Do 1972 roku liczba zamachów bombowych stale rosła, 

sięgnęły one liczby dwustu siedemdziesięciu dwóch. Ofiarami zamachu padały 

zarówno osoby cywilne jaki sędziowie, urzędnicy wyższego i niższego szczebla, 

oficerowie armii i karabinierzy. Zamachy trwały nieprzerwanie do 1974 roku, 

pociągając za sobą kolejne ofiary. Nigdy nie stwierdzono jednoznacznie, która 

organizacja lub które organizacje za nimi stały. Bez wątpienia można jednak  

ich zasadniczą cześć można przypisać bojówkom komunistycznym  

i socjalistycznym, którym zależało na destabilizacji państwa i przejęcia władzy 

przez ugrupowania lewicujące. Chociaż partie lewackie miał już swoich 

przedstawicieli w rządzie, to jednak dalej były to gabinety których zaplecze 

polityczne składało się z kilku ugrupowań w tym chadecji. Chodziło więc  

o przekonanie społeczeństwa, że jedynie partie lewackie będą w stanie zaradzić 

podstawowym problemom państwa. Kiedy brakowało odpowiednich argumentów 

merytorycznych, wówczas używano innych.128  

 Kolejne gabinety Mariano Rumora (1915 – 1990), Emilia Colombo (1920 – 

2013), Giulio Andreotti (1919 – 2013) nie zmieniły sytuacji państwa. Narastający 

kryzys wzmacniał partie lewackie oraz ich wpływ na społeczeństwo. Czego 

najlepszym przykładem może być pierwsze w historii Włoch referendum. 

Dotyczyło ono kwestii rozwodów. Kościół usilnie próbował społeczeństwo 

przekonać, aby ustawiło się ono negatywnie do rozwodów. Niemniej jednak  

12 maja 1974 roku w referendum pięćdziesiąt dziewięć procent obywateli 

odpowiedziało się za prawem do rozwodów. 20 czerwca 1976 roku w kolejnych 

wyborach Włoska Partia Komunistyczna dogoniła niemalże chadecję zyskują 

trzydzieści pięć procent głosów. Gdy komuniści zostali pominięci przy formowaniu 

kolejnego rządu, bojówka komunistyczna czerwonych brygad uprowadziła 

chadeckiego prezydenta Aldo Moro (1916 – 1978), zabijając wcześniej pięciu 

agentów ochrony. W zamian żądano uwolnienia bojówkarzy czerwonych brygad  

z więzienia. W rzeczywiści ważniejszym postulatem było wprowadzenie 

komunistów do nowego rządu. Wobec odmowy spełnienia żądań terrorystów, 

                                                           
128 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 670 -674; C. Duggan, dz. cyt. 211 – 212; J. Tyszkiewicz, E. Czapiewski, dz. 

cyt., s . 580 – 581.  



104 

 

doszło do zabójstwo Aldo Moro. Jego ciała znaleziono pięćdziesiąt cztery dni  

po uprowadzeniu w zaparkowanym samochodzie w centrum Rzymu.129 

 Kolejne kryzysy polityczne doprowadziły do szerzenia się korupcji i afer 

finansowych również pośród prominentnych polityków. Wskutek afery finansowej 

amerykańskiej firmy Lockheed w 1978 roku doszło do ustąpienia prezydenta 

Giovanni Leone (1908 – 2001). Celem ratowania autorytetu prezydenckiego 

wybrano socjalistę Sandro Pertiniego (1896 – 1990). W obliczu kryzysu 

finansowego podjęto próbę naprawy państwa. Rząd chadecki uświadomił sobie, że 

nie posiada już dostatecznego wpływu na społeczeństwo. W wyniku tego 

zdecydowano o konieczności podjęcia trwałej współpracy ze środowiskiem 

związkowych jak i z Włoską Partią Komunistyczną. Komuniści włoscy  

od dłuższego czasu byli gotowi do dialogu z chadecją i katolikami. Elektorat 

komunistów nie ograniczał się do robotników, często w jego skład wchodzili chłopi 

oraz inteligencja. Komuniści włoscy nie dokonywali żadnej rewolucji, postanowili 

wybrać drogę powolnego przekonania społeczeństwa do swoich idei, stale 

funkcjonując w granicach prawa. Stąd tez można stwierdzić, że komunizm  

we Włoszech miał zupełnie inny charakter niż np. w Polsce czy innych krajach. 

Warto wiedzieć, iż komuniści niekoniecznie chcieli rządzić sami, już od 1973 roku 

postulowali stworzenie szeroko rozumianego frontu ludowego zdolnego  

do przeprowadzenia daleko idących reform w kraju. Komuniści włoscy nie chcieli 

odłączenia Włoch od NATO. Od 1976 roku pełnili oni wiele istotnych funkcji  

w państwie i samorządach lokalnych. Porwanie a następnie zabójstwo Aldo Moro 

zaprzepaściło ideę współpracy pomiędzy chadecją a komunistami.130 

 

 Nastroje społeczne obecne w państwie Włoskim niekiedy nie sprzyjały 

relacjom pomiędzy Państwem a Kościołem. Wpływ, najpierw faszyzmu a następnie 

komunizmu i liberalizmu, doprowadził do zeświecczenia społeczeństwa.  

To właśnie z problem święckości życia publicznego i społecznego mierzył się  

ks. Luigi Giussani.  

                                                           
129 J. A. Gierowski, dz. cyt., s. 675 – 678.  
130 Tamże, 679 – 684.  



105 

 

ROZDZIAŁ III 

 

 

BIOGRAM KS. LUIGI GIUSSANIEGO 

 

 

 Człowiek ujęty powinnien być zawsze w kontekście historycznym. Poniższy 

rozdział ukazuje ks. Giussanie w perspektywie określonych wydarzeń jego życia. 

Poszczególne etapy pokazują dynamizm osoby, ukazują dylematy, trudności  

i radości z którymi musiał się zmierzyć.  

  

 

 1. DZIECIŃSTWO I MŁODOŚĆ KS. LUIGI GIUSSANIEGO 

 

 Luigi Giovanni Giussani urodził się 15 października 1922 roku  

w miejscowości Desio w pobliżu Mediolanu. Rodzice Luigiego: Beniamin  

i Angelina z domu Gelosa dbali o rozwój intelektualny, moralny oraz religijny 

swoich dzieci. Beniamin i Angelina zawarli związek małżeński 20 października 

1921 roku. Luigi był pierworodnym dzieckiem. W rodzinie Giussani na świat 

przyszły jeszcze następujące dzieci: Livia (ur. 1925), Brunilde (ur. 1926 roku  

w 1927 roku zmarła), Brunilde ( ur. 1932 ) oraz najmłodsza Gaetano (ur. 1939).131 

Matka Luigiego Angelina Giussani cechowała się szczerą wiarą i miłością  

do swego syna. Świadczą o tym słowa samego ks. Giussaniego. Pewnego razu 

zapytany o swoją matkę tak ją wspomina: Matka zawsze była w moich myślach, 

w mojej pamięci. Pewnego razu – jeszcze jako łkający, ociekającym łzami  

z powodu pierwszego oddalenia od bliskich, seminarzysta wróciłem do domu 

na Wielkanoc. Było przepiękne niebo, czyste powietrze, a na niebie ostatnia 

gwiazda – tylko Wenus. Podczas gdy szliśmy pod wiatr, w kierunku domu 

                                                           
131 Życie (tekst redakcji), Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 21; www.lamstapa.it (17.09.2014; 

14.22), A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 9; M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza 

dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 9.  

http://www.lamstapa.it/


106 

 

parafialnego – wiał silny wiatr – moja matka powiedziała: Jak piękny jest 

świat i jak wielki jest Bóg!, ale zrobiła to tak, jak się mówi: Kasza z mlekiem 

to dobra rzecz. Między różnymi sposobami wypowiadania tych zdań i tym, jak 

to zrobiła moja matka jest miliardy kilometrów. Miliardy kilometrów, które 

można sprowadzić do jednej sprawy: to, co moja matka powiedziała  

jest prawdziwe, jest naprawdę ludzkie i kto nie mówi w taki sposób nie jest 

ludzki. Ale tym, co czyniło moją matkę tak wrażliwą, nie było posiadaniem 

wyjątkowego umysłu, czy szczególną okazałością serca. To dar Ducha.132 

Angelina była osobą bardzo wierzącą, starała się przekazać wartości religijne 

swojemu synowi. O jej rozwój duchowy jako spowiednik, dbał ks. Amadeo.133  

Giussani wspominał też o opowiadaniach ewangelijnych, przeplatanych  

z opowieściami Edmundo De Amicisa (1846 – 1908) Od Apeninów do Andów, 

których w zimowe popołudnia słuchał, siedząc u boku swojej mamy. Wtedy, jak 

sam stwierdza, był pewny, że opowieści, które słyszał z ust mamy, wydarzyły  

się naprawdę.134   

Natomiast ojciec Giussaniego – Beniamin pochodził z rodziny pielęgnującej 

talenty artystyczne. Z zawodu był grawerem i restauratorem mebli. Pasjonował  

się szczególnie muzyką. W trudnych sytuacjach rodzinnych, aby rozładować 

napięcie, śpiewał słynne arie operowe. Miał też w zwyczaju, mimo trudnej sytuacji 

materialnej, zapraszać co niedziele muzyków do swojego domu, aby w ramach 

wypoczynku, w gronie rodzinnym posłuchać na żywo fragmentów muzyki 

poważnej. Beniamin Giussani oprócz wyczucia estetycznego ciągle namawiał 

swojego syna do szukania racjonaliości poruszanych problemów, sam nastomiast  

z przekonania był anarchizującym socjalistą. Do momentu zawarcia małżeństwa  

był czynnym członkiem Partii Socjalistycznej. Można więc zauwarzyć, iż Luigi  

                                                           
132 Życie, dz. cyt., s. 21.  
133 Ks. Amadeo Pagani – wikary w Deiso, przez swoją posługę w konfesjonale, stworzył wspólnotę około sto 

kobiet, które pochodziły z tej parafii. Kobiety te przychodziły na poranną mszę św. o godzinie piątej. 

Zawsze, gdy wymagała tego sytuacja, spieszyły z pomocą swoim duszpasterzom i parafii. Również do tej 

wspólnoty należała matka Giussaniego. L. Giussani, Wiara została nam dana, aby ją przekazywać, Ślady 

(XIV) nr 1 styczeń/luty 2005, s. 3.                
134 J. Waloszek (tłum.), Wydarzenie Chrześcijańskie i jego trwanie w historii, Komunia i Wyzwolenie nr 1-2  

(24 – 25) kwiecień 1995, s. 5; Encyklopedia PWN, red. J. Kofman, Warszawa 1998.s. 168.       



107 

 

już od najmłodszych lat miał styczność z idee socjalistyczną. Wiedział więc jak 

skutecznie się jej przeciwstawiać. Ojciec Luigiego Beniamin w czasie I wojny 

światowej w latach 1915 – 1918 został zmobilizowany do oddziałów saperów. 

Giussani wspomina charakter swojego ojca w takich oto słowach: Kiedy robiłem 

pierwsze rysunki, co nigdy mi nie wychodziło, mój biedny tata, wracający  

do domu po pracy, siadał naprzeciw mnie i patrzył jak rysuje (…) Jego 

pierwszym odczuciem było zapewne to: Musi podołać, skoro dano mu  

do zrobienia tę rzecz, powinien sobie poradzić. Potem zaczynałem pisać, 

skreślałem, pisałem, skreślałem, skreślałem, skreślałem… jeśli mój tato mnie 

kochał, pomyślał: Biedaczek! I wtedy wkraczał mówiąc: Tę linijkę tu, 

pociągnij tak, a nie tak. Czy rozumiecie interweniował współczując, podczas 

gdy pierwsze stanowisko było osądem: Powinien to zrobić.135       

Sakrament chrztu świętego Luigi przyjął w dniu 19 października 1922 roku  

w kościele parafialnym św. Syrusa w Desio. Szafarzem sakramentu  

był wspominany ks. Amadeo Pagani.136 

Rodzinna miejscowość ks. Giussaniego była również miejscem przyjścia  

na świat Achillego Ratti (Piusa XI). Desio jest miejscowością gminą w regionie 

Lombardii w prowincji Monza i Brianza. W historii rodziny Giussanich istotnymi 

były postacie Anny Kuliscioff i jej córki Andrei. Rodzina Giussanich darzyła 

wielkim szacunkiem i sympatią zarówno Annę jak i Andreę, które odwdzięczały  

się tym samym. Oby dwie rodziny mogły liczyć na wzajemną pomoc i wsparcie. 

Razem również spędzali wolny czas. Wiele lat później, gdy Andrea wyszła za mąż 

za Luigiego Gavazzim, ufundowała Luigi Giussaniemu stypendium naukowe, 

dzięki, któremu mógł rozpocząć studia seminaryjne.137  

Lata młodości i kształtowania się powołania Luigiego przypadły na trudny  

dla Włoch okres. Niedawno zakończona I wojna światowa, spowodowała bardzo 

liczne straty. Ponad pół milion zabitych osierociło swoje rodziny, około trzystu 

                                                           
135 Życie, dz. cyt., s. 12; Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, red. D. Rondoni, Mediolan 1998, s. 23;  

A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 13 – 17.     
136 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 9.  
137 Tamże, s. 13 – 16.  



108 

 

tysięcy zostało rannych, z czego około dwieście tysięcy zostało kalekami. 

Widoczne były również straty materialne, jak i również straty moralne. Proces 

odbudowy kraju bardzo utrudniała sytuacja wewnętrzna, prądy socjalistyczne oraz 

anarchia. Odpowiedzią ze strony środowisk mieszczańskich na niekorzystną 

sytuacje kraju był faszyzm. Lider faszystów Benito Mussolini był nadzieją  

dla wielu ludzi. Początkowo również Kościół widział w nim osobę, która pomoże  

w rozwiązaniu problemów związanych z szalejącym we Włoszech wpływem 

masonerii, nurtów socjalistycznych i liberalnych. Niedługo później okazało  

się jednak, że faszyzm stanowił jawne zagrożenie dla Kościoła, mimo że podpisano 

konkordat, a także traktat laterański, który zapewniał wolność i nienaruszalność 

Kościoła i jego struktur oraz status jedynej religii państwowej. Bojówki 

faszystowskie zaczęły zwalczać partie katolickie takie jak chociażby Partito 

Popolare. Atakowano również w różnych miastach siedziby organizacji katolickich. 

Mussolini objął dzieci i młodzież wychowaniem przez państwo. W szkołach 

wychowano dzieci i młodzież w systemie faszystowskim. Religia była tolerowana 

jedynie w początkowym okresie edukacji, później w szkolnictwie wyższym miała 

ustąpić miejsce filozofii w rozumieniu faszystowskim. Chłopcy już od czwratego 

do ósmego roku życia, ubierani byli w czarne koszule i nazywani byli synami 

wilczycy, a od ośmego do czternastego roku życia nazywani balilla i odbywali 

ćwiczenia na wzór wojskowy. Mimo interwencji papieża Piusa XI, Mussolini 

wprowadził system wychowania faszystowskiego również do szkół wyższych, 

zakazał zebrań katolickich organizacji studentów i popierał liczne wystąpienia 

przeciw Akcji Katolickiej oraz innym stowarzyszeniom katolickim.138   

W tym właśnie klimacie wzrastał ks. Giussani. Zarówno idee faszystowskie 

jaki socjalistyczne przenikały jego codzienność. Co jednak niezwykle ważne 

podkreślenia nigdy im nie ulegał, wprost przeciwnie już stosunkowo wcześnie 

potrafił dostrzec w nich zagrożenie i skutecznie się przed nimi bronić. Swoją 

edukacje młody Luigi rozpoczął 29 października 1928 roku w Szkole Podstawowej 

im. Giulio Gavazzi w Desio, do której uczęszczał do 1933 roku. W tym czasie 

                                                           
138 M. Banaszak, Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt.,  s. 59 – 60.   



109 

 

przystąpił do Pierwszej Komunii Świętej 10 maja 1931 roku w kościele parafialnym 

w Desio. Na pamiątkę tego wydarzenia otrzymał od rodziców kartkę  

z namalowanym chłopcem otrzymującym hostię z rąk Jezusa pod okiem Anioła 

Stróża. Z drugiej strony widniał napis: Luigi Giussaniemu w szczęśliwy dzień 

Pierwszej Komunii Świętej.139 

Luigi w dość młodym wieku podjął decyzję o wstąpieniu do seminarium. 

Pytany po latach o powód swej decyzji, wspominał nauczyciela z piątej klasy 

szkoły podstawowej. Ów nauczyciel podczas zajęć miał podejść do Luigiego  

i zapewnić go, że jeżeli zdecyduje się na drogę kapłańską, z całą pewnością zostanie 

kardynałem. Młody Luigi poruszony wypowiedzią swego nauczyciela, mimo że nie 

uczęszczał nawet na lekcje katechezy,  nigdy nie myślał o kapłaństwie i nawet nie 

bardzo wiedział, kim jest kardynał, wbrew sprzeciwom rodziców, decyduje się, aby 

wstąpić na drogę realizacji powołania kapłańskiego.140 

Na temat początków swojego powołania Luigi wypowiadał się w sposób 

następujący: Poszedłem do seminarium, kiedy miałem zaledwie dziesięć lat. 

Nie wiem, dlaczego przyszedł mi do głowy taki pomysł. Glebą był z pewnością 

szacunek, wszczepiony mi przez rodzinę w stosunku do osoby księdza. Nawet 

mój śp. tato, który jakkolwiek nie uczęszczał zbyt często do kościoła  

(był jednak człowiekiem nadzwyczaj religijnym), wyrażał się o księżach  

z najwyższym szacunkiem. Być może wynikało to stąd, że przez moją parafię  

w Desio – dzięki Bogu – przewinęli się nadzwyczaj wybitni księża. 

Zastanawiając się nad sposobem, w jaki trafiłem do seminarium, a następnie 

zostałem księdzem, doznaje zdumienia z powodu łaski, która podobna jest  

do ziarna, z którego nie od razu zdajemy sobie w pełni sprawę. Pamiętam 

wszakże, że przywiązywałem do tego wielką wagę i nie było to czymś 

powierzchownym. Nie wchodziły tu żadne motywy zewnętrzne. Było to jakby 

przylgnięcie do czegoś większego, czego jeszcze wówczas do końca  

                                                           
139 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 28 – 29.  
140 E’una Vita (tekst redakcji), Tracce (XXXII) nr 3 marzo 2005, s. 3; L. Giussani, Czy można tak żyć?, 

Kraków 2009, s.11 – 12, www.lamstapa.it (17.09.2014; 14.22). 

http://www.lamstapa.it/


110 

 

nie pojmowałem. Była to już jakby pewna decyzja, jakkolwiek jeszcze 

chłopięca, ale prawdziwa decyzja, chociaż mój tato nie od razu wyraził na to 

zgodę. Ta początkowa decyzja była właśnie jak ziarno, które powoli, ale 

nieuchronnie się rozwinęło. Nie przeżyłem nigdy chęci powrotu, pragnienia 

zawrócenia. Byłem podobny do dziecka, które z szeroko otwartymi oczyma 

uczy się ciągle więcej i więcej (przychodzi mi to na myśl, kiedy czytam słowa 

św. Pawła, który mówił o kroczeniu z jasności w jasność). Dla mnie życie 

seminaryjne było takim ciągiem uczenia się, ciągle więcej i bardziej.141                      

12 sierpnia 1933 roku proboszcz parafii w Desio ks. Erminio Rovagnati 

skierował list do rektora Seminarium św. Piotra Męczennika w Sevesco. W liście 

tym bardzo pozytywnie wyrażał się o Giussanim, doceniając nie tylko jego 

sylwetkę moralną, ale również zdolności intelektualne. W podaniu adresowanym  

do metropolity mediolańskiego bł. kardynała Ildefonso Schustera (1880 – 1954), 

napisanym 23 sierpnia 1933 roku, Luigi zwraca się z pokorną prośbą o przyjęcie  

go do Diecezjalnego Seminarium św. Piotra Męczennika w Sevesco. Swoją prośbę 

motywował szczerą chęcią służby kapłańskiej zarówno Bogu jak i powierzonym 

jego posłudze ludziom. 11 września 1933 roku Rektor Seminarium w Sevesco 

poinformował, iż Luigi Giussani został przyjęty do pierwszej klasy gimnazjum.142   

Status materialny rodziny Giussaniego pogorszył się zdecydowanie w 1938 

roku. Z powodu kryzysu gospodarczego i złego stanu zdrowia Beniamin utracił 

pracę w fabryce w Mediolanie. By móc utrzymać rodzinę, Angelina musiała wrócić  

do przędzenia. Rodzina Giussani wiodła życie ubogie i spokojne.143  

 

 

 

 

 

                                                           
141 J. Adamowicz, Autor Zmysłu Religijnego, w: Wychowanie człowieka otwartego, red. Aliny Rynio, 

Kielce 2001, s. 15., A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 30.  
142 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 31 – 33.  
143 Tamże, s. 9.  



111 

 

§ 2. STUDIA SEMINARYJNE  

 

2 października 1933 roku Giussani wstąpił do Diecezjalnego Seminarium  

św. Piotra Męczennika w Sevesco, gdzie przebywał kolejne cztery lata w ramach 

szkoły gimnazjalnej. W tym czasie przełożonym Giuusaniego był ks. Giulio 

Giacometti. Giussani potrafił rozdzielić czas pomiędzy zabawę, osobiste studium  

i modlitwę. Koszty związane z jego edukacją były poza finansowym zasięgiem 

rodziny Giussaniego. Koszty finansowe samej pierwszej klasy wyniosły pięćset 

piędziesiąt lirów. Bez finansowego wsparcia ze strony Andreiny Gavazzi dalszy 

pobyt Giussaniego w seminarium nie byłby możliwy.144  

Czas nauki w Sevesco był dla Giussaniego czasem rozeznawania powołania. 

W liście do swojego ojca Beniamina z 17 czerwca 1935 roku pisze o codzienności 

seminaryjnej. Pragnął uspokoić swoich rodziców, którzy żywili obawy co do stanu 

jego  zdrowia.  Pisze, że cieszy się dobrym zdrowiem, zapewnia także, iż codzienna 

Eucharystia umacnia go w podjętej decyzji. W liście do rodziny prosi o codzienną 

modlitwę w swojej intencji. Pisze również o przygotowaniach do egzaminów 

kończących drugą klasę i trudzie codziennej nauki.145       

Z tego okresu swojego życia Giussani wspomina, iż to wyczucie piękna  

i pragnie poszukiwania prawdy, których nauczył się od swojego ojca, wpłynęły 

mocno na jego pojęcie liturgii. Zaowocowało to w jego życiu seminaryjnym, a 

także i w późniejszych etapach szczególnym umiłowaniu liturgii. Dla młodego 

kleryka Giussaniego liturgia stała się nie tylko wyrazem Kościoła, ale także 

wyrazem jego własnej bardzo osobistej relacji z Chrystusem.146                      

W 1937 roku Luigi został przeniesiony do Venegono, tam spędził osiem 

kolejnych lat, podczas których ukończył ostatnią klasę gimnazjum (1937 – 1938), 

następnie trzy lata liceum (1938 – 1941) oraz cztery lata teologii (1941 – 1945).  

Ten okres był ważny dla rozwoju intelektualnego i religijnego ks. Luigiego. W tym 

czasie nawiązał wiele przyjaźni, nie tylko z Enrico Manfredini (1922 – 1983), jego 

                                                           
144 Tamże, s. 33 – 35; Życie, dz. cyt., s. 13; M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza dell’uomo e di 

Dio, dz. cyt., s. 9. 
145 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 38 – 39. 
146 Tamże, s. 39.  



112 

 

przyszłym współpracownikiem, ale również z ówczesnymi wykładowcami  

i przełożonymi takim jak: ks. Gaetano Corti (1910 – 1990), bp. Giovanni Colombo 

(1902 – 1992), ks. Carlo Colombo (1909 – 1991) i ks. Carlo Figini (1883 – 1967), 

ks. Enrcio Galbiati (1914 – 2004), w których Giussani widział mistrzów i wzory 

prawdziwego człowieczeństwa. W wieku trzynastu lat Giussani, zaczął przechodzić 

kryzys. Drogą do rozwiązania owego kryzysu stała się dla Giussaniego poezja 

Leopardiego (1798 – 1837), którego dzieła niekiedy włączał w rozmyślanie  

po Eucharystii. Szczególnie korzystał z hymnu Do swojej kobieyt Leopardiego jako 

wprowadzenie do Prologu Ewangelii wg św. Jana. Korzystał również z twórczości 

wielu innych sławnych twórców muzyki klasycznej, której odnalazł żywy wyraz 

wiecznego zmysłu religijnego człowieka. W codziennym życiu seminaryjnym 

cechował się zdyscyplinowaniem, jak również zdolnością nawiązywania dialogu  

z kolegami i przełożonymi. Wyróżniał się też bystrością i żywotnością.147   

Giussaniego cechowała zdolność do podejmowania różnych inicjatyw. Jedną 

z nich było Studium Christi, które powstało w wyniku  prostego pytania. Zostało 

one zadane przez Enrico Manfrediniego (1922 – 1983) Luigiemu w obecności  

De Ponti: Słuchaj, jeżeli Chrystus jest wszystkim, to co ma wspólnego  

z matematyką?. Jak sam Giussani wspomina, to właśnie pytanie spowodowało, że 

wszystkie myśli, uczucia, aktywność zostały skierowane ku uporządkowanej 

inicjatywie, by jego życie było darem.148  

Stworzenie Studium Christi nie było tylko wydarzeniem ważnym dla tej 

trójki kolegów, uczniów pierwszej klasy liceum klasycznego, ale bardzo szybko 

ogarnęło całe Seminarium. Dotąd bowiem znaczna część uczniów Niższego 

Seminarium Duchownego w Venegono, bardziej szukała rozrywki niż  

w koncentrowała się na refleksji nad własnym powołaniem i jego sensem. Trzej 

przyjaciele zaczęli szukać związków pomiędzy wszystkimi rzeczami, a następnie 

                                                           
147 Tamże, s. 39, 43 – 45, 63 – 73; Życie, dz. cyt., s. 21 oraz Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt., s. 23 – 24; A. Perzyński, Metoda teologiczna, Szkoła mediolańska, Warszawa 2006, s. 24, 25, 27, 31; 

Leopard Giacomo, w: Nowa encyklopedia powszechna PWN, t. 3 L - Ł red. B. Petrozolin – Skowrońskiej, 

Warszawa 1996, s. 709 D. Perillo, Ksiądz Giussani. Życie, które wciąż trwa, Ślady (XXII), nr 5 

wrzesień/październik 2005, s. 10; L. Giussani, Pewna szczególna historia, Il Sabato, nr 49 z 7 grudnia 1991, 

s. 100 – 109 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html (3 grudnia 2014, 23:56). 
148 Życie, dz. cyt., s. 13; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1209.  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html%20(3


113 

 

pomiędzy rzeczami a Jezusem. Uważali, że czas wolny można poświęcić  

na rozwiązywanie problemów ignorowanych przez pozostałych. Na czele tej grupy 

stał wspomniany już ks. Gaetano Corti, profesor filozofii. Grupa uczniów podjęła 

pierwszą inicjatywę badawczą pośród kolegów. Gdy pewnego ranka, każdy  

z uczniów znalazł na swoim biurku kartkę z pytaniem: Kim jest dla ciebie 

Chrystus? Efektem tego badania było założenie pisma pt. Christus, na łamach 

którego starano się umotywować związki między Chrystusem a wszystkimi 

zdobyczami ludzkiej kultury.149  

Inicjatywa ta spotkała się też z negatywną odpowiedzią ze strony uczniów 

pochodzących głównie z Como. Najwidoczniej poczuli się zagrożeni tym, że ktoś 

odbiera im dotychczasową dominację intelektualną. Stworzyli opozycyjne Studium 

Diaboli, a na pytanie: Kim jest dla ciebie Chrystus? Podawali negatywne 

odpowiedzi i podpisywali się Studium Diaboli. Przywódcą tej opozycji był Luigi 

Gaffuri. W liceum zapanował widoczny podział. Spowodowało to ingerencję  

ze strony dyrektora liceum ks. bp. Giovanni Colombo, który wezwawszy 

przywódców Studium Christi, poparł wprawdzie ich działanie, ale dla zachowania 

porządku w szkole i jedności między uczniami, zakazał zarówno jednej, jak  

i drugiej grupie dalszej działalności. Giussani, rozżalony decyzją ks. Rektora  

w czasie drogi do refektarza miał rzekomo powiedzieć do swych współtowarzyszy, 

że Rektor zabił nam Chrystusa. On sam wspominając to wydarzenie po latach, nie 

pamięta, aby takie słowa padły. Zanim zakończył się rok szkolny, dwaj najbardziej 

aktywni członkowie Studium Diaboli opuścili seminarium. Tymczasem członkowie 

Studium Christi nie tylko nie rozproszyli się, ale później mieli swój udział  

w stworzeniu Comunione e Liberazione. W tym miejscu warto zauwarzyć, iż 

Giussani zetknął się z liberalizmem religijnym, także prośród potencjalnych 

kandydatów do święceń. Te wydarzenia tak bardzo nim wtrząsneły, iż  

                                                           
149 Co do nazwy czasopisma pozostają pewne kwestie sporne, ponieważ część źródeł podaje nazwę Christus 

 i są to: L. Giussani, Początek Wydarzenia, dz. cyt., s. 31; J. Waloszek (tłum.), Wydarzenie Chrześcijańskie  

i jego trwanie w historii, dz. cyt., s. 7; L. Giussani, Jak rodzi się ruch, Warszawa 1990 r., s. 5, natomiast inne 

podają nazwę Studium Christi i są to: Życie, dz. cyt., s. 21; Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt., s. 24. Jednakże, sam Giussani nazywał w swojej relacji tę miesięcznik Christus, stąd z dużym 

prawdopodobieństwem można uznać, że owo pisma miało właśnie taką nazwę.           ów  



114 

 

w przyszłości, będzie on niezwykle wyczulony na liberalne podejście do wartości  

i niewiedzę religijną.150  

Kolejnym momentem, który ukierunkował życie Giussaniego, była, jak 

wspomina, jedna z lekcji w liceum, miał wtedy pietnaście lat. Podczas zajęć 

uderzyło go tłumaczenie nauczyciela pierwszej karty Ewangelii wg św. Jana. 

Chociaż słyszał wcześniej wiele razy tę perykopę, to jednak wtedy właśnie 

zrozumiał, że punktem widzenia, który pozwala wszystko zrozumieć, jest 

Chrystus. Wspominając ten dzień pisał: Słowo stało się Ciałem, Chrystus jest 

więc Prawdą wszystkiego, prawdą o wszystkim, wyczerpującą i ostateczną 

prawdą. Prawdą, która niczego nie pomija i niczemu nie zaprzecza… Wtedy 

zrozumiałem, że konsystencją mojej osoby jest Ten Człowiek – Chrystus… bez 

względu na to, ze jestem pełen błędów i zapomnień. Zacząłem pojmować, co 

znaczy: to czyńcie na moją pamiątkę.151                          

Warto wspomnieć, że 23 maja 1940 roku Giussani pisze do swojej 

czternastoletniej siostry Livi list pełen nadziei poświęcony powołaniu 

kapłańskiemu. Jako siedemnastoletni kleryk stwierdza, iż Bóg przygotował dwa 

sposoby życia dla człowieka. Pierwszy wiąże się z całkowitym poświęceniem  

w służbie kapłańskiej dla innych, drugi natomiast dla tych, którzy chcą 

współtworzyć świat przez życie w rodzinach.152                    

Kolejne lata edukacji Giussaniego przypadają na okres II wojny światowej, 

której konsekwencją była śmierć wielu istnień ludzkich, ogromne straty materialne  

i moralne. Włochy włączyły się do wojny 10 czerwca 1940 roku. Od 15 czerwca 

1940 roku rozpoczęły się bombardowania Mediolanu przez lotnictwo alianckie. 

Stąd też tragizm wojenny miał wpływ na Giussaniego. W złej sytuacji pozostawała 

rodzina Giussaniego. Z listu jego siostry Livi, który nosił datą 6 grudnia 1940 roku, 

dowiadujemy się o kryzysie, który przeżywali jego najbliżsi, bieda i działania 

wojenne napełniały ich lękiem. Dla Luigiego strach o najbliższych był bardzo 

                                                           
150 L. Giussani, Początek Wydarzenia, dz. cyt., s. 30 – 31, również podobna relacja znajduje się w:  

Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 24.; Życie, dz. cyt., s. 21.; Wydarzenie 

Chrześcijańskie i jego trwanie w historii, dz. cyt., s. 7.        
151 L. Giussani, Rekolekcje, Częstochowa 1983, s. 7.  
152 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 52 – 53.  



115 

 

silnym przeżyciem. Tragizm wojny cierpienia i śmierć wielu jego przyjaciół  

i członków rodziny, uświadomiła Giussaniemu do jakich konsekwencji może 

prowadzi ideologia z której wyrzuca się Boga.153 

 Z okazji dwudziestej rocznicy zawarcia związku małżeńskiego przez swoich 

rodziców, Luigi wysyła do nich do list (14 października 1941 roku). W liście tym 

Giussani dziękuje im za dar życia, a także za poświęcenie, jakim wykazali  

się w procesie jego wychowania. Wyraża również wdzięczność, że pozwolili 

wstąpić mu na drogę powołania kapłańskiego. Dziękuje także, za to, iż może 

każdego dnia czuć ich wsparcie.154 

 Codzienność seminaryjna Giussaniego upływała w konkretnym kształcie. 

Pobudka o szóstej pietnaście (w czwartki piętnaście minut później), po porannej 

toalecie był czas na modlitwę osobistą i Eucharystię. Po śniadaniu o godzinie ósmej 

trzydzieści następował czas studium, każdego dnia obywały się po trzy zajęcia 

trwające pięćdziesiąt minut. W czwartki natomiast w tym czasie odbywał się spacer 

lub gimnastyka. O godzinie dwunastej dziesięć klerycy spożywali obiad. Natomiast 

w czwartki wykłady odbywały się w godzinach od czternastej piętnaście  

do szesnastej pietnaście, w inne dni popołudnia poświęcono na naukę własną. Po jej 

zakończeniu następowała czterdziesto pięcio minutowa przerwa. Od godziny 

siedemnastej do dziewiętnastej pietanście czas przeznaczono na osobistą modlitwę, 

szczególnie na różańcu przed Najświętszym Sakramentem. Następnie spożywano 

kolację i przeznaczono czas na modlitwę i czytanie duchowne. Dzień kończył  

się spoczynkiem o godzinie dwudziestej pierwszej pietnaście.155  

4 listopada 1943 roku Giussani zdał egzamin końcowy. Święcenia 

subdiakonatu Luigi otrzymał 1 listopada 1944 roku. Natomiast do święceń 

diakoznatu Giussani przystąpił 26 grudnia 1944 roku. 26 maja 1945 roku z rąk 

kardynała bł. Ildefonso Schustera Giussani przyjął święcenia prezbiteratu. 

Przełożeni, ze względu na zły stan zdrowia Giussaniego, podjęli decyzję  

o wcześniejszych święceniach. Giussani przyjął święcenia prezbiteratu w wieku 

                                                           
153 Tamże, s. 52 – 54, 1325. 
154 Tamże, s. 55.  
155 Tamże, s. 57.  



116 

 

zaledwie dwudziestu trzech lat. Zagrożenie życia wynikało z chorób układu 

oddechowego. W tym czasie we Włoszech odnotowywano znaczną liczbę zgonów 

wynikającą z chorób układu oddechowego i związanych z nimi powikłań. 

Neoprezbiter ks. Luigi Giussani swoją Mszę św. Prymicyjną odprawił 31 maja 1945 

roku. W takich oto słowach wspomina emocje z nią związane: W czasie pierwszej 

Mszy, prosiłem Go o jedną tylko rzecz dla mnie: abym był ukrzyżowany razem  

z Nim. Ponieważ w przyjaźni trzeba być możliwie najbardziej podobnymi, 

identycznymi, zjednoczonymi, zmieszanymi razem. Przylegać jeden  

do drugiego, jak światło przylegać do konturów rzeczy.156      

Gorliwość kapłańska, którą charakteryzował się ks. Luigi już od momentu 

święceń aż do późnej starości, najlepiej wyrażają słowa, które wypowiedział jeszcze 

jako neoprezbiter: Nie chcę żyć nieużytecznie, to moja obsesja. A poza tym, 

jakie pragnienie towarzyszy głębokiej przyjaźni? W przyjaźni dąży  

się do jedności, do utożsamienia się, połączenia, wręcz stania się osobą, 

fizjonomią Przyjaciela. Ale Jezus jest na krzyżu (…) Największa radość  

w życiu pojawia się wówczas, kiedy każde małe czy wielkie cierpienie 

pozwala ci odkryć: oto teraz jestem bardzo podobny do Niego, bardziej 

połączony z Nim. Życie oddane dla szczęścia ludzi, dla przyjaźni z Jezusem.157   

 Giussani na własne oczy widział nie działań wojenne regularnych wojsk, ale 

także bratobójczą walkę pomiędzy powstańcami a wiernymi Mussoliniemu 

faszystami. Te wydarzenia jeszcze bardziej uświadomiłu mu potrzębę poszukiwania 

dróg pokoju i dialogu pomiędzy ludźmi. Ta świadomość miała wpływ na 

kształtowanie się jego stylu pracy duszpasterskiej. Od samego początku zanaczał 

potrzebę Komunii jako narzędzia do odnajdywania człowieczeństwa.158 

 

   

 

                                                           
156 Życie, dz. cyt.,  s. 14, 21; E’una Vita, dz. cyt., s. 43; A. Majo, Ildefonso di Dio, Tracce (XXII) nr 9 ottobre 

1995, s. 52 – 54; M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 9. 
157 Życie, art. cyt., s. 14.  
158 M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 11. 



117 

 

§ 3. POSŁUGA W SEMINARIUM DUCHOWNYM W VEREGONO  

 

Ks. Giussani postrzegany był przez swoich przełożonych jako niezwykle 

zdolny człowiek. Stąd już w marcu 1944 roku przełożeni seminaryjni podjęli 

decyzję, iż Giussani po uzyskaniu święceń pozostanie w seminarium jako 

wykładowca teologii dogmatycznej. Studia seminaryjne Giussani zakończył  

z notami osiem na dziesięc z wykładów oraz dziewięć na dziesięć z ćwiczeń.159  

Rektor seminarium w Veregono skierował go do pracy jako wykładowcę  

w Niższym Seminarium Duchownym w Seveso, a następnie w Veregono. W tym 

czasie specjalizował się w teologii wschodu, którą również wykłada na tamtejszym 

wydziale teologicznym oraz w protestanckiej teologii amerykańskiej, opierając  

się o  dzieła autorów słowiańskich, Zajmował się ponadto pogłębieniem 

rozumowego uzasadnienia wiary i przynależności do Kościoła. 160  

W czerwcu 1954 roku uzyskał stopień doktora teologi na podstawie 

rozprawy pt. Chrześcijańskie rozumienie człowieka wg Reinholda Niebuhr ocenioną 

przez Radę Wydziału jednomyślnie za przyjęciem obrony doktoratu.161   

 Wraz z utworzeniem Republiki Włoskiej (12 czerwiec 1946), zaczyna  

się kolejny okres dla Włoch, pełen kryzysów wewnętrznych. Partia komunistyczna, 

(wspierana przez Blok Wschodni), której liczba członków sięgała dwóch milionów, 

staje się najbardziej zajadłym wrogiem partii chrześcijańsko – demokratycznej, 

która mimo wielu trudności zdobyła władzę w kraju. Komuniści nie dali jednak  

                                                           
159 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 105.  
160 Życie, art. cyt., s. s. 2 patrz także: A. Perzyński, Metoda teologiczna.., dz. cyt., s. 22, 114; E. Weron, 

Kościelny Ruchu ,,Comunione e Liberazione” Collectonea Theologica, A. LIV F. II 1984 nr 54, s. 133.       
161 Reinhold Niebuhr (1892 – 1971), teolog amerykański i duchowny ewangelicki. W latach 1915 – 1928 

pełnił posługę pastora w Detroit. W latach 1928 – 1960 wykładał etykę na Union Thelogical Seminary  

w Nowym Jorku. Proponował wizję chrześcijaństwa zaangażowanego społecznie. Odrzucał teologie liberalną 

i konserwatywną metafizykę. W swoich publikacjach zajmował się związkiem między Bogiem a światem, 

zjawiskiem zła i tragizmu oraz problematyką moralności. Naczelnym jego poglądem teologicznym był 

stwierdzenie, iż biblijny pogląd na życie ma charakter dialektyczny. Co należy rozumieć, iż z jednej strony 

pogląd ten afirmuje naturalny sens dziejów i ludzkiej egzystencji z drugiej zaś wskazuje, że centrum, źródło  

i spełnienie historii znajdują się poza nią. Krytykował masowe ewangelizacje w sposób szczególny krucjatę 

Billy’ego Sundaya (Detroit 1916 roku) oraz Billy’ego Grahama (1957 roku w Nowym Jorku)  

Do najważniejszych jego dzieło należy zaliczyć: Moral Man and Immoral Society (1932 r.), The natura nad 

Destiny of Man (1943), Faith and History (1949), Man’s Nature and His Communities (1965). Jedyną 

pozycją wydaną w języku polskim jest Poza tragizmem (1938.) wyd. pol. 1985 roku; www.britannica.com 

(17.09.2014, 20.29) 

http://www.britannica.com/


118 

 

za wygraną, wywołując nastroje rewolucyjne w ośrodkach przemysłowych. 

Pozyskali przez to wielu zwolenników, także pośród katolików. 162  

 Od lipca 1945 roku ks. Giussani łączy pracę akademicką z pracą 

duszpasterską. W tygodniu wykładał w seminarium natomiast w soboty i niedziele 

pomagał w posłudze duszpasterskiej. Początkowo w parafii św. Nazariusza  

i Celsusa (kościół parafialny mieści się przy Via Zumbini 19 w Mediolanie), 

natomiast od 1950 roku w parafii św. Sylwestra i Marcina (kościół parafialny 

mieści się przy viale Lanzo 19 w Mediolanie).163 

Związku z cotygodniowymi wyjazdami, szczególnie w okresie zimowym,  

powróciły problemy z układem oddechowymi. Istniało zagrożenie chorobą.  

W związku z zaistniałą sytuacją skierowano ks. Giussaniego, na przełomie lat 

1946/1949, na rekonwalescencje do Domu św. Franciszka w Varigotii. Klimat 

nadmorski miał mu pomóc w powrocie do zdrowia. Piękno tego miejsca tak bardzo 

pociągnęło ks. Giussaniego, że parę lat później zaprowadzi tam gromadzącą  

się wokół niego młodzież.164  

Z okresu rekonwalescencji ks. Luigiego zachowało się kilka listów  

(20 lutego; 11 kwietnia; 24 września, 12 grudnia 1946 roku, skierowany do Angelo 

Majo (1926 – 2003); 16 maja 1946 roku, 9 grudnia 1947 roku, skierowany do Livi;  

13 września i 21 grudnia 1946 roku, skierowany do rodziców; 7 listopada 1947 oraz  

27 stycznia 1948 roku, skierowany do Brunilde). Koncentrują się one wokół 

sytuacji zdrowotnej Giussaniego. Luigi opisuje w nich także Varigotii oraz własne 

przemyślenia. Od 1950 roku Giussani wznowił pracę wykładowcy w seminarium.165  

Latem 1951 roku, podczas posługi w konfesjonale, spotkał młodego 

człowieka, który miał problem z własnymi emocjami. Nienawiść tak bardzo 

zdominowała psychikę tego człowieka, że dla niego ludzkim ideałem  

był Kapaneusz z Boskiej Komedii Dantego, dlatego, gdyż jest skuty łańcuchami 

przez bogów, którzy jednak nie mogą mu zabronić ich nienawidzić. Ks. Giussani  

                                                           
162M. Banaszak , Historia Kościoła Katolickiego, t. IV, Czasy najnowsze 1914 – 1978, dz. cyt., s. 112. 
163 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 106, 127.  
164 P. Bergamini, Miejsce naszej historii i gościnnego piękna, Ślady (XVI) nr 4 lipiec/ sierpień 2007,  s. 21 – 

22.  
165 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 110 – 115, 1209, 1325. 



119 

 

w odpowiedzi zapytał czy: Czy jednak miłość do Boga nie jest czymś większym 

od nienawiści do Niego. Po pewnym czasie chłopak wrócił do ks. Giussaniego, 

gdyż przez całe wakacje pytanie zadane mu przez ks. Giussaniego nie dawało mu 

spokoju. Ten młody człowiek zaczął w końcu uczęszczać na Mszę św. W krótkim 

czasie ksiądz Giussani został wielkim przyjacielem tego chłopaka, za jego 

pośrednictwem poznał grupę jego kolegów oraz młodzież z parafii, uczęszczającą 

do okolicznych liceów, w tym Bercheta, które znajdowało się cztery przecznice 

dalej. Ksiądz Giussani spowiadając ich, uświadomił sobie, że ci młodzi ludzie, 

wszyscy gorliwi katolicy, aktywnie uczestniczący w życiu Kościoła i parafii, czuli 

się źle w tej szkole. Przede wszystkim dlatego, iż profesorowie prowadzili 

propagandę przeciwko księżom, wierze i religii, a oni nie wiedzieli, jak na to 

odpowiadać.166 

Giussani był w pełni świadomy zagrożeń dla młodzieży, wynikających  

z coraz bardziej agresywnych zachowań partii komunistycznej. Znał mechanizm  

ich działania, z którym spotkał się już w domu rodzinym. Tym bardziej, że od 1953 

roku został zaproszony przez swoich przełożonych do pracy z młodzieżą studencką 

O konieczności porzucenia nauczania w seminarium na rzecz katechizacji w liceum 

przekonał się oczywiście podczas spotkania z w/w młodym człowiekiem. Wtedy też 

założył wspólnotę noszącą nazwę Gli scemi di Cristo (Głupcy Chrystusa). Drugi 

moment, który zadecydował ostatecznie o konieczności katechizacji, zdarzył się, 

gdy ks. Giussani jechał pociągiem z Mediolanu do Rimini. Tam spotkał kilku 

młodych ludzi, z którymi zaczął rozmawiać i zauważył, że zupełnie nie znają religii 

i chrześcijaństwa. Skutkiem ich niewiedzy, były drwiny i powierzchowne 

rozumienie wiary.167 W jednej chwili przed Giussanim stanęły wydarzenia z czasów 

seminaryjnych, kiedy to spotkał się z liberalizmem religijnym swoich kolegów. 

Stąd też kolejne takie doświadczenie pociągnęło za sobą automatyczną reakcje 

Giussaniego: Wówczas opanowało mnie niepohamowany zapał i pragnienie, 

by zapoznać ich z tym, co sam poznałem, aby również dla nich nadszedł  

                                                           
166 D. Perillo, dz. cyt., s. 10 – 11.  
167 Życie, dz. cyt., s. 15. 



120 

 

ów piękny dzień. Przynaglony przez rektora porzuciłem, więc nauczanie  

w seminarium (faktycznie więcej czasu poświęciłem młodym  

niż przygotowanie wykładów) i zdecydowałem się na nauczanie religii  

w państwowych szkołach średnich wyższego stopnia.168  

 

 

§  4. KATECHIZACJA W LICEUM KLASYCZNYM BERCHET  

W MEDIOLANIE  

 

W 1954 roku za zgodą przełożonych Giussani rozpoczął pracę jako katecheta 

w liceum klasycznym Berchet w Mediolanie. Zadanie to realizował do 1964 roku. 

W 1956 roku opuścił mieszkanie w seminarium i przeniósł się do Mediolanu. 

Niemniej jednak jeszcze do 1957 roku wykładał w seminarium. Przełożeni nakazali 

ks. Luigiem dokonać wyboru albo praca w katechezie, albo w seminarium. Od tego 

momentu ks. Giussani poświecił się jedynie posłudze katechezie.169  

Decyzja o skierowaniu przez przełożonych ks. Giussaniego do nauczania 

katechezy była i tak spóźniona. Ks. Giussani złożył bowiem  taką prośbę już w roku 

1950. Swój pierwszy dzień w szkole wspomina następująco: Pamiętam doskonale 

ów dzień, tak ważny dla mojego życia, gdy po raz pierwszy pokonywałem 

cztery stopnie prowadzące do wejścia szkoły i mówiłem sobie: Przychodzę tu, 

aby tym  młodym dać, co zostało mi dane. Powtarzam to zawsze, ponieważ  

to stanowi jedyną rację, dla której zrobiliśmy to, co zrobiliśmy, robimy  

i będziemy robić tak długo, jak nam Bóg pozwoli: aby Go poznali.170  

Obrazem trudnej sytuacji szkolnictwa we Włoszech najpełniej wyraża relacja 

samego Giussaniego: W 1954 weszliśmy nagle do szkół państwowych, która  

nie była jeszcze marksistowska – nawet jeżeli marksiści tworzyli już właściwy 

sobie klimat w wielu dziedzinach. Zasadniczo pozostawała liberalna, a zatem 

                                                           
168 L. Giussani, Jak rodzi się ruch, dz. cyt., s. 5.   
169 Życie, dz. cyt., s. 21, M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 10. 
170 L. Giussani, Jak rodzi się ruch, dz. cyt., s. 5 – 6.   



121 

 

laicka i antychrześcijańska, podobnie jak szkoła marksistowska stanowiąca 

jej bezpośrednie następstwo. Weszliśmy tam ze świadomością niesienia Tego, 

co zbawia człowieka również w szkole, co życie czyni ludzkim, a poszukiwanie 

prawdy autentycznej, to znaczy Chrystusa w naszej jedyności. I zdarzyło się, 

że siłą tej interpretacji treści historii, filozofii, literatury. Ta nasza 

interpretacja stała się dla młodzieży prawdziwą alternatywą wobec 

dominującej w klasach, interpretacji liberalno – marksistowskiej. 

Zrealizowaliśmy projekt alternatywny nie mając tego na celu. Naszym celem 

była obecność.171      

Jeden z pierwszych uczniów Giussaniego, którego katechizował w liceum 

Berchet, tak go wspomina: Wreszcie znalazł się ksiądz przedstawiający 

chrześcijaństwo jak religię bogactwa i wyrozumiałości. (…) W bezpośrednim 

kontakcie nie szczędził fizycznych gestów, jak szturchańce i uściski. Jego 

przyjście zapamiętałem niemal jak nadejście cyklonu, po którym w szkole  

już nic nie mogło być jak dawniej, zarówno dla mnie jak i dla moich kolegów. 

Dawał z siebie wszystko, aby nasze lekko skamieniałe serca pobudzić  

do bicia. (…) Głosił przekonanie, iż chrześcijaństwo nie jest moralnością 

dyskursem, filozofią, systemem myślowym. Interesowało go bowiem  

coś znacznie bardziej angażującego, osobistego, co wzbudziło głębokie 

poruszenie. Chrześcijaństwo to fakt, spotkanie. Spotkanie z Jezusem 

Chrystusem. Z człowiekiem, który mówi, że jest Bogiem. Na tym etapie 

dyskusji ksiądz stawał się nieprzejednany, nie był skłonny do kompromisów:  

,, A wy, co o tym myślicie? Czy go spotkaliście? ChcecieGo spotkać, czy nie? 

Czy On naprawdę był Bogiem? Czy był oszustem, szaleńcem? Całe wasze 

życie zależy od odpowiedzi, udzielonej na to pytanie. Jezusa możecie spotkać 

każdego dnia, jeśli tylko chcecie.172                       

                                                           
171 Życie, dz. cyt., s. 15. 
172 C. Risé, Wychodząc na pamiętne stopnie wraz z księdzem z Desio, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 

2004, s. 14 – 17.              



122 

 

Giussani nie planował założenia żadnego nowego ruchu. Młodzież, którą 

spotkał, zgromadził w ramach Gioventũ Studentesca173 czyli młodzieżowej formacji 

Akcji Katolickiej. Tym bardziej że od 1953 roku wyznaczony został na konsulatora 

GS, a od 1955 roku mianowano go diecezjalnym asystentem młodzieży. Dopiero 

kolejne wydarzenia, spowodowane niezrozumieniem metod wychowawczych  

ks. Luigiego przez środowiska kościelne, przyczyniły się do odłączenia się GS  

od Akcji Katolickiej. Jeszcze w 1954 roku Giussani przeprowadził się na stałe  

do Mediolanu. Giussani miał świadomość, że metody jakimi partie komunistyczne  

i liberalne atakują Kościół. Są wycelowane na odłączenie ludzi młodych  

od Kościoła. Luigi dostrzegał również zagrożenia z odradzających się partii 

neofaszystowskich. Ta świadomość, tym bardziej mobilizowała go do działania, iż 

widział, że ludzi młodzi odchodzą od Kościoła.174  

Warto przy tej okazji wspomnieć, iż zaufanie ludzi młodych do Kościoła, był 

o tyle utrudnione, że nie widzieli w tym Kościele konkretnego autorytetu. Warto 

pamiętać o całym procesie zjednaczania Włoch, sprzeciw ze strony papiestwa został 

na wiele pokoleń zapamiętany, tak samo zresztą ja zakaz włączania się katolików  

w życie społeczne i polityczne państwa. Doprowadził to ostatecznie, iż środowiska 

katolickie we Włoszech po II wojnie światowej praktycznie nie miały wpływu 

szczególnie na młodsze społeczeństwo. Chociaż u steru władzy był wówczas partie 

chadeckie to jednak nie zmieniło to tak szybko nastawienia ludzi do Kościoła. 

Jednym słowem Kościół we Włoszech miał bardzo wiele do nadrobienia, Giussani 

to zauważała, dlatego też starał się nadrobić utracony czas.  

Bolesnym wydarzeniem w życiu Giussaniego była śmierć jego ojca 

Beniamina Giussani na gruźlicę nerek 11 kwietnia 1954 roku.175    

Początki działalności katechetycznej ks. Giussaniego były dość trudne, ale 

się tym nie zrażał. Wprost przeciwnie, ciągle szukał nowych sposobów dotarcia  

do młodych. On sam po latach wspomina to w takich słowach: Zacząłem swoje 

spotkanie z młodymi w pierwszej klasie liceum Berchet i przez cały rok ani 

                                                           
173 Gioventũ Studentesca – Młodzież Uczniowska zwana w dalszej części pracy GS.   
174 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 31, A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt,  

s. 1325 – 1326, M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. cyt., s. 84 – 90.  
175 Życie, dz. cyt., s. 21.  



123 

 

pies z kulawą nogą nie zawitał na moich lekcjach, dlatego robiłem je dla kilku 

uczniów z gimnazjum – było ich około siedmioro czy ośmioro – których 

spotkałem na ulicy i którzy byli mi wierni. Pod koniec roku poszedłem  

do dyrektora i powiedziałem mu: ,,Proszę posłuchać, panie dyrektorze; 

ponieważ ćwiczenia z fizyki robi się w sali od fizycznej, a nie ma sali  

do robienia ćwiczenia z religii, więc ja w ramach ćwiczeń z religii pod koniec 

roku wezmę uczniów na trzy dniowy wyjazd.” Nie powiedziałem mu, że chodzi 

o ćwiczenia duchowe, ale że to ma być ,,eksperyment religijny.” Wziąłem  

ich w przepiękne miejsce, jakim jest pałac nad jeziorem d’Orta, blisko 

miejscowości Orta. Było ich wtedy wszystkich około sześćdziesięcioro.  

W pewnym momencie powiedziałem im, że życie rośnie powoli, że nie widać 

jak ono rośnie… Jak moja mama, kiedy jeździliśmy na wakacje, to zaraz  

po przyjedzie stawiała mnie pod drzewem i nożem robiła znak, żeby zobaczyć 

dokąd sięgam, a potem po trzech miesiącach znów mnie tam przyprowadzała 

i widać było, że w ciągu trzech miesiącach znów mnie tam przyprowadzała  

i widać było, że w ciągu trzech miesięcy urosłem tyle a tyle. I tak każdego 

roku. To drzewo było widać nacięć. Życie rośnie, ale nie widzisz tego, jak 

rośnie. Wszyscy słuchali mnie z twarzami pełnymi zdumienia, ale nie 

rozumieli. Jak to, nie rozumiecie tego? Wszyscy na zewnątrz! Zaprowadziłem 

ich więc na zewnątrz i rosły tam piękne holenderskie tulipany, jeszcze  

nie do końca rozwinięte. ,,Popatrzcie na te kwiaty, są żywe czy martwe?” 

,,Żywe”. ,,Jeśli są żywe, to się ruszają, bo życie się porusza. Dobrze się 

przypatrzcie, jak zobaczycie, że się ruszają, to mi powiedziecie” Zostali tam, 

a jak zobaczycie, że się ruszają, to mi powiedzcie.” Zostali tam, a jak sobie 

poszedłem! Kiedy wróciłem po półtorej minuty, może dwóch byli trochę 

zdekoncentrowani. Powiedziałem im: ,,Mógłbym was tu dziś zostawić cały 



124 

 

dzień, dziś i jutro, zmienilibyście się w próchno, ale nigdy nie zobaczyliście 

jak życie rośni. A jednak rośnie.”176  

Powyższa relacja dobrze oddaje niezwykłość metod działania i myślenia  

ks. Luigiego. Wytrwałość w działaniu ks. Luigiego z czasem zaczęła przynosić 

jednak owoce. Stąd też w niedługim czasie wokoło Giussaniego zaczęło  

się gromadzić coraz więcej osób.  

 Bez wątpienia istotne znaczenie dla pracy duszpasterskiej ks. Giussaniego 

miał wspomniany już Sobór Watykański II. To właśnie postanowienia tego soboru 

umożliwiły rozwój wielu nowo powstałych ruchów. Chociaż zjawisko ruchów 

i stowarzyszeń katolickich było obecne w życiu Kościoła na długo przed soborem 

Watykańskim II, przez co stanowiły zapowiedź dążenia do odnowy życia Kościoła 

np. Opus Dei177, ruch Fokolari178, wspólnota Taizé179 i wiele innych, to jednak 

sobór zmienił dotychczasowy sposób rozumienia roli świeckich w Kościele i dał 

duszpasterzom narzędzia do rozwoju zaistniałych wspólnot i powoływania 

nowych.180                  

 Na przełomie lat 1960/1961 ks. Giussani odbył dwie podróże do Brazyli  

na zaproszenie prałat Aristide Pirovano pracującego w diecezji Macapa  

oraz przedsiębiorcy Marcello Candia.181  

 

 

 

 

                                                           
176 L. Giussani, Czy można tak żyć?, dz. cyt., s. 105 – 106. 
177 Opus Dei – z łac. Dzieło Boże – organizacja założone w 1928 roku przez św. Josemaría Escrivá  

de Balaguer (żył w latach 1902 – 1975, beatyfikowany w 1992 roku, kanonizowany w 2002 przez Jan Pawła 

II). Organizacja ta składa się ze świeckich i duchownych, jest prałaturą personalną na jej czele stoi prałata, 

który bezpośrednio podlega papieżowi.. R. Frőhlich, Historia Kościoła w datach, Kielce 2006, s. 204.    
178 Ruch Fokolari – z wł. focolare – piec kuchenny jako miejsce spotkań rodzinnych. Założony w 1943 roku 

przez Chiare Lubich (1920 – 2002). Celem ruchu jest przyczynianie się na płaszczyźnie kościelnej, 

ekumenicznej i społecznej do jedność wśród ludzi. Tamże, s. 205.       
179 Wspólnota z Taizé –  założona przez Rogera Schutza (1915 – 2005) razem z dwudziestoma studentami 

ewangelickimi pragnącymi wspierać się życiu duchowym w 1940 roku zakłada Grande Communanuté. Jako 

swoją siedzibę wybierają miejscowość Taizé, niedaleko Cluny w Burgundii. W 1949 roku wspólnota  

ta przeistacza się w grupę, która żyje w celibacie, nie posiadając żadnego majątku uznaje jeden autorytet.  

W 1969 roku do wspólnoty tej włączają się bracia katolicy i prawosławni. Tamże, s. 204 – 205.   
180 M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. cyt s. 115 – 132.  
181 www.lamstapa.it (17.09.2014; 14.22). 

http://www.lamstapa.it/


125 

 

§ 5. PRACA DYDAKTYCZNO – NAUKOWA NA UNIWERSYTECIE 

KATOLICKIM W MEDIOLANIE  

 

W 1964 powierzono Giussaniemu kierownictwo Katedry Wstępu 

do teologii na Uniwersytecie Katolickim Sacro Cuore w Mediolanie. Ksiądz 

Giussani kierował tą katedrą do 1990 roku. Na polecenie przełożonych podczas 

wakacji w 1965 r., wyjechał do Stanów Zjednoczonych, w celu pogłębienia studium 

nad amerykańską teologię protestancką.182  

 Wykłady ks. Giussaniego na uniwersytecie w Mediolanie odbywały się 

w Dużej Auli, o godzinie ósmej trzydzieści w wtorki, środy i czwartki. Początkowo 

nie gromadziły zbyt wielu studentów. Prowadził dwa kursy: tematem pierwszego 

był zmysł religijny, drugi traktował o Kościele. To, co charakteryzowało wykłady 

Giussaniego, to ciągłe wezwanie do porównywania z własnym doświadczeniem, do 

stawiania pytań i udzielania wyjaśnień, co było w owym czasie rzadkim zjawiskiem 

na tym uniwersytecie. Jedna z trzech godzin była zorganizowana w formie 

seminarium. Wówczas aula wypełniała się małymi grupami studentów.  

W zespołach pod przewodnictwem ekspertów dyskutowano nad przeróżnymi 

problemamiz dziedziny interpretacji literatury, zagadnieniami dotyczącymi 

Kościoła, Europy Wschodniej, wychowania.183                        

 W 1968 roku na wielu europejskich uniwersytetach doszło do protestów 

studentów.184 Także w CL powstał rozłam, którego omówienie będzie przedmiotem 

kolejnego rozdziału. Fakt odrzucenia propozycji ks. Luigiego i pójście niektórych 

jego dotychczasowych uczniów własną drogą, było dla niego bolesnym 

doświadczeniem. Okres ten wspomina następująco: Wpływ pewnych określonych 

osób zmienił początkowy stan i sprawił, że celem naszego zaangażowania  

nie była już obecność w szkole, ale tworzenie projektu aktywności społecznej.  

W ten sposób gubiła się intensywność i sama tożsamość naszej obecności.  

                                                           
182 Życie, art. cyt., s. 21, patrz również: Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 25;  

A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 1326; M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza 

dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 10 
183 L. Cioni, Zostań przyjaciółką pięciorga – zyskasz pięćdziesięciu, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 2004, 

s. 21.    
184Z. Kowalska, 50 lat Comunione e Liberazione, Niedziela nr 46 (XLVII) 14 listopada 2004, s. 19.     



126 

 

W 1968 pozostali tylko małą grupka, skostniałą w poglądach, nie wiedząc, co 

powiedzieć.185  

 W 1971 roku ks. Giussani zawiera znajomość z ówczesnym metropolita 

krakowskim kard. Karolem Wojtyłą, odwiedzając go w Krakowie. Możliwość 

spotkania z kard. Wojtyłą stała się faktem dzięki przyjaźni pomiędzy ks. Giussanim 

a Sługą Bożym ks. Franciszkiem Blachnickim.186 Ks. Giussani parokrotnie 

odwiedzał Polskę i pozostawał w stałym kontakcie z ks. Blachnickim. Nawiązał 

również kontakty z ks. Josephem Ratzingerem (Benedyktem XVI) oraz wybitnym 

teologiem Hansem Ursem von Balthazarem.187  

 Po trudnych dla Giussaniego latach destabilizacji w Ruchu, nastąpiło jego 

odrodzenie i dynamiczny rozwój. Wykroczył poza granice Włoch, a następnie 

kontynentu europejskiego. Chociaż on sam, jak i ruch, spotykał się  

z nierozumieniem, a nawet prześladowaniem zarówno ze strony zarówno 

społeczeństwa laickiego jak i władz kościelnych. Począwszy od ostrej polemiki  

z Giuseppe Lazzatim (1909 – 1986), wykładającym na tym samym co Giussani 

uniwersytecie, skończywszy na braku aprobaty dla jego działań ze strony 

niektórych biskupów włoskich.188  

                                                           
185 Życie, art. cyt., s. 16, M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. cyt., s. 103.  
186 Sługa Boży ks. Franciszek Blachnicki –  (1921 – 1987), urodził się w Rybniku, po zdaniu matury w 1938 

roku, wstępuje na ochotnika do wojska. W 1940 roku zostaje aresztowany przez Gestapo i osadzony  

w obozie koncentracyjnym Auschwitz, następnie został przeniesiony do kolejnych obozów zagłady.  

Po wyzwoleniu wstąpił w 1945 roku do Wyższego (Śląskiego) Seminarium Duchownego w Krakowie.  

W 1950 roku przyjął święcenia prezbiteratu. Od 1954 roku zaczynał duszpasterstwo ministrantów; a od 1957 

roku Krucjatę Trzeźwości, aresztowany przez Służby Bezpieczeństwa w 1961 roku. Po paru miesiącach 

został zwolniony rozpoczną, wtedy studia z teologii pastoralnej na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim.  

W 1963 roku zorganizował pierwszą Oazę. W latach 1964 – 72 był pracownikiem naukowym KUL – u, w 

1965 roku obronił pracę doktorską natomiast w 1977 habilitację. W 1981 roku wyjechał do Rzymu, 

ponieważ władzę komunistyczne nie pozwalają mu wrócić do Polski osiadał w Carlsbergu i tam też w roku 

1987 umarł. J. Ośko, Ten człowiek się nie bał, Ząbki 2006, s. 11 – 17 (kalendarium życia).                           
187 Hans Uns von Balthazar – (1905 – 1988) Gruntowne wykształcenie otrzymał w zakonnych szkołach 

benedyktyńskich i jezuickich. W 1929 roku wstąpił do zakonu jezuitów. W 1936 roku przyjął święcenia 

kapłańskie. W 1948 roku założył wspólnotę św. Jana. W 1950 roku inkardynowany ze zgromadzenia  

do diecezji Chur. Wykładał na wielu uczelniach wyższych. Jego dorobek naukowy sięga ponad 90 pozycji 

zwartych oraz wiele artykułów o treści teologicznej. W 1988 roku kreowany przez Jana Pawła II kardynałem, 

nie zdołał przybyć na konsystorz. Zmarł dwa dni przed zaplanowaną uroczystością 26 czerwca 1988 roku. 

Leksykon Wielkich Teologów XX/XXI wieku, red. J. Majewski i J. Makowski, Warszawa 2003, s. 9;           

A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 1326.  
188 Vite Straordinarie don Giussani reżyserii Giuseppe Feyles (film dokumentalny o życiu i działalności 

duszpasterskiej ks. Giussaniego wyprodukowane przez Mediaset na zlecenie CL w 2007 roku); A. Savorana, 

Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1221.  



127 

 

Ruch był oskarżany o zbyt konserwatywne a nawet faszystowskie tendencje, 

a także o zbyt mocny związek z światem polityki. Ponadto zarzucano CL 

wychowywanie młodego pokolenia do pewnego elitaryzmu czy nawet fanatyzmu. 

Innymi zarzutami skierowanymi w stronę duchowych uczniów ks. Giussaniego  

i jego samego było polożenie zbyt dużego nacisku na stronę organizacyjną Ruchu 

oraz, że w CL za mało miejsca zostawia się Duchowi Świętemu w pobożności 

członków i tym samym nie docenia we właściwy sposób roli charyzmatów  

w Kościele. Warto wspomnieć, że większość tych zarzutów formułowały osoby  

w ogóle wrogo nastawione do ruchów katolickich, szczególność przez partie, 

którym obecność członków CL w świecie polityki wyraźnie przeszkadzała. Ksiądz 

Giussani bronił się przed zarzutami, argumentując metodykę Ruchu potrzebą dbania 

o czystość wiary. Mocnym atutem Ruchu, który umożliwił mu przetrwanie mimo 

wielu trudności, była akcentowana przez ks. Giussaniego stała więź z autorytetem 

Kościoła. Wyrażało się to w stałym posłuszeństwie wobec własnych bezpośrednich 

przełożonych, a także papieża.189  

Ówczesny papież Paweł VI mimo, że do końca nie rozumiał charyzmatu tego 

ruchu, już jako metropolita Mediolanu, obdarzał Giussaniego życzliwością  

i zachęcał go do dalszej pracy. 23 marca 1975 roku papież zwołał młodych  

w Niedziele Palmową na plac św. Piotra. Istniała jednak uzasadniona obawa, że 

plac będzie świecił pustkami z powodu wielu napięć zaistniałych w tamtym okresie. 

Ks. Luigi wysłał wszystkich uczniów na spotkanie z Pawłem VI.190  

Pod koniec Mszy św. papież poleca przyprowadzenie ks. Luigiego. Giussani 

zaskoczony nagłym wezwaniem, podchodząc do Ojca Świętego, padał na twarz. 

Papież widząc, że poza siedemnastoma tysiącami członkami CL, w zasadzie nikt 

więcej nie odpowiedział na jego wezwanie, ponownie zachęcił Giussaniego  

                                                           
189 E. Weron, Kościelny Ruchu Comunione e Liberazione, art. cyt., s. 136 oraz Tenże, Comunione  

e liberazione, Królowa Apostołów R. XLVIII nr 5 (27) maj 1984, s. 22; M. Camisasca, Comunione  

e Liberazione. La ripresa (1969-1976), Mediolan 2004, s. 58 – 70.  
190 Vite Straordinarie don Giussani…; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 1327; M. Camisasca, 

Comunione e Liberazione. La ripresa (1969-1976), Mediolan 2004, s. 70 – 72. 



128 

 

do dalszej pracy: To jest właściwa droga, księże Giussani. Proszę iść tak 

naprzód.191  

Po południu Giussani zgromadził CL w Auli Nerviego, jednak papież  

nie zszedł na spotkanie. 28 grudnia 1977 r. Paweł VI zwracając się do florenckiej 

CL, dziękował za ich odwagę i stanowcze świadectwo wiary mimo wielu 

przeciwności i niezrozumienia. Następnie zasugerowane Luigiemu, że powinien 

zakończyć swoją działalność z młodzieżą. Sytuacja zmieniła się nagle, gdy  

na stolicy Piotrowej zasiadał Jan Paweł II.192                       

 W 1980 roku podczas sympozjum liderów Ruchu Światło – Życie oraz CL  

w Podkowie Leśnej pod Warszawą, przyjaciel Giussaniego Sługa Boży  

ks. Franciszek Blachnicki zaproponował zwołanie spotkania dla pozostałych 

ruchów kościelnych. Od przyjaźni tych dwóch charyzmatyków powstała idea 

Międzynarodowego Kongresu Ruchów Kościelnych, który miał na celu spotkanie 

się i uświadomienie sobie własnej tożsamości i misji w Kościele. Giussani wraz  

z Blachnickim napisali oficjalną prośbę do papieża Jana Pawła II, w której 

przedstawili swój pomysł oraz propozycje, aby następny Synod Biskupów 

poświęcony był specjalnie ruchom. Kongres odbył się w dniach od 23 do 27 

września 1981 roku z udziałem stu piędziesięciu odpowiedzialnych z dwudziestu 

ruchów.193  

 W 1986 roku ks. Giussani pielgrzymuje do Ziemi Świętej. W roku kolejnym 

– 1987 odwiedza buddyjski klasztor w Nagoya (Japonia), gdzie udał się  

na zaproszenie jednego z naczelnych buddyjskich duchownych Shodo 

Habukawa.194 

 

 

 
                                                           
191 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 39;  
192 Vite Straordinarie don Giussani…, Jan Paweł II, Idźcie i nieście wszystkim narodom prawdę, piękno  

i pokój, L’Osservatore Romano R. V nr 9 (57) wrzesień 1984, s. 32, Camisasca M., Comunione  

e Liberazione. Il riconoscimento (1976-1984). Appendice 1985-2005, Mediolan 2006, s. 40 – 42.  
193 Pod znakiem pontyfikatu, tłum. J. Marczyńska Ślady nr 3 maj/ czerwiec 2000, s. 14 oraz  

Alle radici di una storia- Segno e Mistero (tekst redakcji), Tracce (XXXII) nr 3 marzo 2005, s. 27 – 29 

(tłumaczenie własne), J. Ośko, Ten człowiek się nie bał, dz. cyt., s. 11 – 17. 
194 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1328; M. Camisasca, Don Giussani, La sua esperienza 

dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 94. 



129 

 

§ 6. CHOROBA I ŚMIERĆ  

 

Od roku 1983 do swojej śmierci ks. Luigi był wielokrotnie nagradzany 

za swoją pracę duszpasterską i pedagogiczną godnościami i odznaczeniami zarówno 

kościelnymi, jak i świeckimi. W 1983 papież Jan Paweł II nadał mu godność 

Prałata honorowego Jego Świątobliwości. W tym samym jednak roku dotknęła 

ks. Lugiego tragedia rodzinna. Umarła bowiem jego mama Angelina Giussani.  

W 1987 roku został mianowany konsultantem Papieskiej Rady do Spraw 

Świeckich. Od 1990 roku zaprzestał pracy akademickiej i przeszedł na emeryturę. 

Nie oznaczało to jednak zaprzestania działalności duszpasterskiej i kierowania 

CL.195  

W 1991 roku ks. Giussani przeszedł operacje usunięcia guza. Pojawiły  

się także pierwsze objawy choroby Parkisona. Mimo złego stanu zdrowia jego 

aktywność, chociaż z czasem coraz bardziej ograniczona postępującą chorobą, była 

nie mniej ofiarna. W 1994 roku konsultantem Kongregacji do Spraw Świeckich.  

W 1995 roku otrzymał Międzynarodową Nagrodę Kultury Katolickiej w Bassano 

del Grappa. Natomiast w 2001 został uhonorowany przez swój rodzinę miasto 

Desio odznaczeniem dla zasłużonych obywateli tego miasta. W 2002 Giussani 

został uhonorowany przez władzę Prowincji Mediolanu Złotym Medalem 

Wdzięczności. Rok później Stowarzyszenie Rodziców Szkół Katolickich nagrodziło 

go za szczególne osiągnięcia w dziedzinie wychowania Nagrodą Macchi. 16 marca 

2004 roku podczas piątej edycji święta Statutu Regionu Lombardii, został 

odznaczony Pieczęcią Lombardzką za szczególne zasługi w życiu społecznym.  

Był zapraszany przez wiele uczelni wyższych oraz organizacji społecznych  

na całym świecie. Również jego twórczość stała się przedmiotem wielu sympozjów  

i referatów np. w siedzibie ONZ w Nowym Jorku, na Uniwersytecie Complutense 

w Madrycie, Uniwersytecie Georgetown w Waszyngtonie i wielu innych 

miejscach.196 

                                                           
195 Życie, dz. cyt., s. 21.   
196 Tamże, s. 21; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 1328.  



130 

 

Ostatnie chwile ks. Giussaniego były pełne cierpienia. Od 25 do 30 września 

2004 roku ks. Luigi przebywał w klinice św. Piusa X w Mediolanie. Podczas 

hospitalizacji usunięto ks. Giussaniem nowotwór odbytnicy. Po wyjściu z kliniki 

zapada na ostre zapalenie płuc, stan zapalny trwał ponad dwa tygodnie  

i spowodował nasilenie się objawów Parkisona. 18 lutego 2005 roku ks. Luigi 

przyjął sakrament namaszczenia chorych. 22 lutego 2005 roku umarł w swoim 

mieszkaniu w Mediolanie.197   

 Osobowość ks. Luigiego i jego praca duszpasterska wywarła i wywiera 

ogromny wpływ na setki tysięcy ludzi na całym świecie. Każdy, kto spotkał 

go osobiście, stwierdza, że był to niezwykły kapłan. Swoją gorliwością i oddaniem 

dla spraw Bożych oraz świętym życiem, uzyskał uznanie wielu, w tym również 

hierarchów Kościoła. Z papieżem św. Janem Pawłem II łączyła go serdeczna 

przyjaźń oraz wzajemny szacunek, o czym świadczy wzajemna korespondencja 

oraz wielokrotne spotkania. Pierwsze z tych spotkań miało miejsce w Krościenku 

nad Dunajcem 11 czerwca 1973 roku, podczas powierzenia Ruchu Światło - Życie 

Matce Bożej i od tego momentu łączyła ich głęboka przyjaźń.198 Sekretarz papieża 

Jana Pawła II, kardynał Stanisław Dziwisz (ur. 1939), w książce Świadectwo 

wspomina, że papieża i Giussaniego łączyła duchowa więź oraz bliskie kontakty. 

Stwierdza również, że CL tak, jak i inne ruchy były przedmiotem ciągłej troski 

papieża.199 O zaistniałej więzi świadczy również fakt wystosowania listu z okazji 

pogrzebu Giussaniego, mimo że papież sam był w ciężkim stanie. List ten został 

odczytany na pogrzebie ks. Luigiego 24 lutego 2005 roku w katedrze mediolańskiej. 

Papież podsumowując życie Giussaniego stwierdza: Chrystus i Kościół to synteza 

jego życia i jego apostolatu. Nigdy nie oddzielając jednego od drugiego 

komunikował wokół siebie prawdziwa miłość do Pana i do kolejnych papieży, 

                                                           
197 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt, s. 1156, 1329; M. Camisasca, Don Giussani, La sua 

esperienza dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 17. 
198 Z. Kowalska, dz. cyt., s. 19.    
199 S. Dziwisz, Świadectwo, Warszawa 2007, s. 152 – 153.      



131 

 

których znał osobiście. Bardzo związany był również ze swoją Diecezją  

i jej Pasterzami.200  

Oprócz katolików i innych chrześcijan ks. Luigi zaskarbił sobie również 

życzliwość i uznanie wyznawców innych religii. Świadczy o tym chociażby 

wielokrotne zapraszanie go przez różne wspólnoty religijne, m.in. przez mnichów 

buddyjskich. W takich oto słowach wspomina swoje pierwsze wystąpienie pośród 

tych mnichów: Jakieś było moje zakłopotanie, kiedy zaproszony po raz 

pierwszy przez mnichów buddyjskich z góry Koya, do ich centrum 

kulturalnego w mieście Nagoya, mówiłem o chrześcijaństwie. Przez ponad 

dziewiedziesiąt minut mojego wykładu mówiłem o Tajemnicy, która  

się objawiła w harmonii rzeczy. A to jest ich przewodnia myśl, z powodu 

której adorują – adorują! – każde źdźbło trawy, każdy kolec ostu i każdy włos 

na głowie. Wiedzą, że istnieje Tajemnica, ale nie znają drogi, aby dotrzeć  

do Tajemnicy i dlatego tak sobie ją wyobrażają. Na trzy minuty przed końcem 

wykładu pomyślałem sobie : Muszę im to powiedzieć! I powiedziałem:  

Ta uniwersalna harmonia, Tajemnica, z powodu której ma wartość kolec 

ostu, ma wartość kolec róży i serce matki ma wartość, Tajemnica  

ta w Człowieku zwróciła się do człowieka; stała się nasieniem w łonie młodej 

kobiety: Tajemnica stała się człowiekiem (…) włączyła się w naszą 

egzystencji stała się czynnikiem wiodącym tej historii. To właśnie On nas 

wezwał, aby uczynić z nas głównymi bohaterami historii razem – z Nim. 201                  

Ks. Giussani pozostaje również żywy w środowisku muzułmańskim, chociaż 

tak bardzo różnym kulturowo i mentalnie od środowiska chrześcijańskiego. Wael 

Farouq wykładowca Amerykańskiego Uniwersytetu w Kairze, w takich oto słowach 

wspomina spotkanie z Giussanim na kartach jego książek: Bez wolności miłość  

                                                           
200 Jan Paweł II, Obrońca rozumu, proponował ,,towarzystwo” Chrystusowe, Ślady (XIV) nr 2 

marzec/kwiecień 2005, s. 4. List własnoręcznie napisany przez papieża odczytał na pogrzebie przez biskup 

Stanisław Ryłko – Przewodniczącego Papieskiej Rady do spraw Świeckich, której ks. Giussani  

był konsulatorem.        
201 L. Giussani, Czas i świątynia, Częstochowa 1997, s. 138 – 139, M. Camisasca, Don Giussani, La sua 

esperienza dell’uomo e di Dio, dz. cyt., s. 94.    



132 

 

i wiara nie są niczym innym jak tylko ideologią. Motywacje i cele ideologii 

nie są same w sobie złe. W każdym razie ideologia jest więzieniem zarówno 

dla szlachetnych sentymentów, jak i pragnień i nadziei. (…) Kiedy zacząłem 

czytać księdza Giussaniego, ja także taki byłem. Dzieło księdza Giussaniego 

było dla mnie wielkim odkryciem, ponieważ – tak jak bardzo wielu arabskich 

intelektualistów naszej epoki – żyłem podzielony między sercem a umysłem, 

między różne chwile i miejsca. (…) W przypadku księdza Giussaniego  

tak jednak nie było. (…) Nauczyłem się bardzo dużo od księdza Giussaniego  

i dzięki przyjaźni z tymi chrześcijanami, wielu rzeczy, które uczyniły mnie 

lepszym muzułmaninem.202 

W pogrzebie ks. Giussaniego 24 lutego 2005 roku, który odbył  

się w godzinach popołudniowych, uczestniczyło kilkadziesiąt tysięcy osób. Oprócz 

wielu duchowych uczniów z Włoch przybyli również członkowie CL z trzydziestu 

sześciu innych krajów: Hiszpanii, Francji, Brazylii, Argentyny, Ugandy, Nigerii  

i wielu innych krajów, gdzie obecny jest Ruch. Uroczystości pogrzebowe swą 

obecnością uświetnili także dostojnicy państwowi i kościelni m.in.: premierzy 

Silvio Berlusconi oraz Romano Prodi, przewodniczący obu izb parlamentu 

Marcello Pera oraz Casini); liczni ministrowie rządu włoskiego (Alemanno, 

Baccini, Buttiglione, Gasparri, Marzano, Moratti i Sirchia) oraz wielu posłów  

i senatorów. Przybyli również przedstawiciele władz lokalnych m.in.: prezydenci 

okręgów – Lomabardii, Lacjum i Sycylii, burmistrzowie wielu miast np.: 

Mediolanu – Albertini, wiceburmistrz Rzymu – Maria Pia Garavagi itp.. Ponadto 

kardynałowie: Dionigi Tettamanzi, Joseph Ratzinger, Crescenzio Sepe osiemnastu 

biskupów i ponad pięciuset prezbiterów. Ks. Giussani został pochowany  

na cmentarzu Il Monumental w Mediolanie, w części przeznaczonej  

                                                           
202 A. Savorano, Aż po przeznaczenie. Życie człowieka w sercu drugiego, Ślady (XXIV) nr 1 styczeń/luty 

2015, s. 20. 



133 

 

dla zasłużonych obywateli. W 2008 roku szczątki ks. Giussaniego przeniesiono  

do nowego grobu.203  

Kardynał Ratzinger wygłosił na pogrzebie ks. Luigiego homilię, w której  

w taki oto sposób przedstawiał postać zmarłego: Ks. Giussani zawsze kierował 

swoje życie i całe serce ku Chrystusowi (…) nie chciał zachować swojego 

życia dla siebie, lecz oddał je i w ten właśnie sposób odnalazł życie nie tylko 

dla siebie, lecz dla wielu innych. Ks. Giussani, w tym tak trudnym świecie, 

gdzie odpowiedzialność chrześcijan za ubogich jest przeogromna i pilna, 

pozostał skupiony na Chrystusie i właśnie w ten oto sposób, za pomocą 

inicjatyw społecznych, koniecznych działań, dopomógł człowieczeństwu. (…) 

Miłość ks. Giussaniego do Chrystusa była także miłością do Kościoła, co 

pozwalało mu zawsze pozostawać sługą wiernym: wiernym Ojcu Świętemu, 

wiernym swoim Biskupom. Dzięki założonym przez siebie dziele 

zinterpretował na nowo tajemnicę Kościoła. (…) W ostatnim okresie swojego 

życia ks. Giussani musiał przejść przez ciemną dolinę choroby, ułomności, 

bólu, cierpienia. Także wtedy jego spojrzenie było utkwione w Jezusie. W ten 

sposób pozostał prawdziwy we wszystkich swoich cierpieniach, patrząc  

na Jezusa, mógł się radować, gdyż obecna była radość Zmartwychwstałego  

i obdarza nas prawdziwym światłem i radością. Wiedział, że również 

przechodząc przez tę dolinę ,,niczego nie musze się lękać, ponieważ wiem, że 

Ty jesteś ze mną i że zamieszkam w domu Ojca” – jak mówi Psalm.  

To właśnie była jego wielka siła: świadomość, że ,,Ty jesteś ze mną”.204         

 Śmierć ks. Luigiego nie pozostała bez echa. Jego osoba stała się tematem 

wielu artykułów we włoskich dziennikach, gdzie dziennikarze dzielili się własnymi 

przeżyciami związanymi z jego osobą: Miałem szesnaście lat, kiedy po raz 

pierwszy usłyszałem ks. Luigi Giussaniego. Nie byłem katolikiem, nie 

                                                           
203 Zamarł założyciel Comunione e Liberazione (tekst redakcji), Niedziela nr 10 ( XLVIII) 9 marca 2005 r.,  

s. 5; S. Rossi, Una folla per l' addio a don Giussani, La Repubblica 24 febbraio 2005 sezione Politica Interna, 

s. 15oraz A. Cirillo, Trentamila per l' addio al 'Gius', La Repubblica 25 febbraio 2005 sezione Milano, s. 7. 
204 J. Ratzinger, Zakochany w Chrystusie. Spotkanie jest drogą, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005,  

 s. 5 – 6.    



134 

 

otrzymałem wychowania chrześcijańskiego, nie byłem przyzwyczajony  

do słuchania księży, a jeśli przypadkowo zdarzyło się coś takiego, nie wiem 

przez jakąś powinność nie słuchałem nawet jednego słowa. Natomiast, co  

do księdza Giussaniego, wydawało się niemożliwe, aby go nie słuchać. 

Zachrypnięty głos mówił najpierw powoli, a następnie nieoczekiwanie 

eksplodował. Ręce gestykulowały i ilustrowały w powietrzu znaczenie słów. 

Niemożliwe do opanowania pasja w naturalny sposób udzielała  

się słuchaczom. Każde słowo było pełne znaczenia, ponieważ wewnątrz czuło 

się życie. Nie można było pozostać obojętnym słuchając ks. Giussaniego (…) 

Zawsze uważny wzrok, słowa osiągające natychmiast moc oddziaływania, 

które wydawała się wprost niemożliwa. Sądzę, że to jest charyzmat.205  

 O niezwykłym wpływie ks. Giussaniego na innych duchownych, może 

zaświadczyć również póżniejszy papież Franciszek – wówcza kard. Jorge Mario 

Bergoglio. W czasie prezentacji książki ks. Giussanego El Atriactivo de Jesucristo 

(Atrakcyjność Jezusa) 27 kwietnia 2001 roku podczas Targów Książki Ameryki 

Łacińskiej w Buenos Aires. Prymas Argentyny stwierdził: ,,Zgodziłem  

się zaprezentować książkę księdza Giussaniego z dwóch powodów: pierwszy 

jest bardzo osobisty ze względu na dobro, jakie w ostatnich dzięciu latach ten 

człowiek (ks. Giussani) mi wyświadczył, jakie wniósł w moje kapłańskie życie, 

dzięki lekturze jego książek i artykułów. Drugim powodem jest moje 

przekonanie, że jego myśl jest głęboko ludzka i że dociera do najgłębszych 

pokładów człowieczeństwa.”206  

Jak więc się okazuje ks. Luigi był postacią niezwykłą, tak niezwykłą, że 

kontakt z nim potrafił zmienić życie każdego, kto się z nim spotkał lub go słuchał. 

                                                           
205 F. Bechis, Zachrypnięty głos budził ludzi, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 39 – są to fragmenty 

artykułu zamieszczone na łamach dziennika Il Tempo 23 lutego 2005 roku.  
206 Franciszek, Pieszczota Miłosierdzia, Ślady (XXIV) nr 2 marzec/kwiecień 2015, s. 5. 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Fascynacja-kardynala_prezentacja_El-Atractiv-de-Jesucristo_Bergolio.pdf (03 

marca 2015, 11:19).Kard. Bergoglio w 1999 roku dokonał również prezentacje hiszpańsko języcznej wersji 

książki L. Giussaniego Zmysł religijny w siedzibie Nucjatury Apostolskiej w Argentynie 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Wdziecznosc-z-Buenos-Aires_prezentacja_Zmyslu-religijnego_Bergo.pdf (03 

marca 2015, 11:21). 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/Wdziecznosc-z-Buenos-Aires_prezentacja_Zmyslu-religijnego_Bergo.pdf


135 

 

Mimo ciężkiej choroby, kulejąc, starał się pomagać zdjąć płaszcz gościom, którzy 

go odwiedzali. Zawsze pogodny, w rozmowie potrafił błyskawicznie zmieniać 

poziom myślenia z uniwersalnego na szczegółowe, z myślenia o ziemi na myślenie 

o niebie.207       

 Za przykład ciągle żywej pamięci o ks. Giussanim, można uznać nadanie 

imienia ks. Luigiego 15 grudnia 2006 roku Szkole Podstawowej w Ascoli Piceno.  

Jest to o tyle wyjątkowe, że według miejscowego prawa, z nadaniem imienia 

należało by czekać aż dziesięć lat od momentu śmierci ks. Giussaniego. Ponadto 

wiele różnych inicjatyw CL na całym świecie stale przypomina o życiu  

i działalności tego człowieka.208            

 22 lutego 2012 roku na zakończenie Mszy Świętej celebrowanej przez kard. 

Angelo Sodano w katedrze mediolańskiej ks. Julian Caron – przewodniczący 

Bractwa CL - przekazał metropolicie mediolańskiemu oficjalną prośbę o wszczęcie 

procesu beatyfikacyjnego i kanonizacyjnego. Postulatorem ze strony Bractwa CL 

została profesor Chiara Minelli – wykładowczyni prawa kanonicznego  

i wyznaniowego na Uniwersytecie w Bresci.209 

13 kwietnia 2012 kard. roku Angelo Sodano metropolita mediolański udzielił 

Nihil Obstat oraz zatwierdził tekst modlitwy za wstawiennictwem Sługi Bożego  

ks. Luigi Giussaniego czytamy w niej: Miłosierny Ojcze, dziękujemy Ci za to, że 

dałeś swojemu Kościołowi i światu Sługę Bożego, księdza Luigi Giussaniego. 

Swoim pełnym pasji życiem uczył nas poznawać i kochać obecnego tu i teraz 

Jezusa Chrystusa, i prosić Go z pokorną pewnością, by „początkiem każdego 

dnia było «tak»” dla Pana, który nas przygarnia i użyźnia glebę naszego 

serca, aby mogło się wypełnić Jego dzieło w świecie — zwycięstwo nad 

śmiercią i nad złem. Udziel nam, Ojcze, przez wstawiennictwo księdza 

Giussaniego, zgodnie z Twoją wolą, łaski, o którą prosimy, w nadziei, że 

zostanie on wkrótce zaliczony pomiędzy Twoich świętych. Przez Chrystusa, 
                                                           
207 F. Ceccarelli, Radykał ducha, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 2005, s. 40 – są to fragmenty artykułu 

zamieszczone na łamach dziennika La Republica 23 lutego 2005 roku. 
208 A. Leoni, Szkoła dla osoby, Ślady (XVI) nr 1 styczeń/luty 2007, s. 22 – 23.    
209 Komunikat Prasowy Biura CL z dnia 23.02.2012 roku. J. Bątkiewicz – Brożek, Skandalista na ołtarze, 

Gość Niedzielny  nr 10/2012 z 11 marca 2012, s. 12. 



136 

 

Pana naszego. Amen. Veni Sancte Spiritus. Veni per Mariam.210 Proces 

beatyfikacyjny i kanonizacyjny do końca roku 2015 pozostał na etapie 

diecezjalnym.  

 Pamięć o ks. Giussanim była i jest ciągle żywa. W jego intencji zarówno 

bepośrednio po śmierci, jaki w każde poszczególne rocznicę. A także przy innych 

okazjach sprawowaną Eucharystię co świadczy również o żywej pamięci 

modlitewnej. W samą tylko dziesiątą rocznicę śmierci sprawowano ich ponad 

dwieście czterdzieści na całym świecie.211  

 

 Życie ks. Luigi Giussaniego nosiło na sobie ślady współczesnych wydarzeń 

historycznych. Jego historia wymagała niezwykłej siły ducha, aby mimo 

przeciwności dążyć do zamierzonych celów. W pamięci członków CL, ks. Giussani 

pozostanie jako człowiek niezwykle dynamiczny ruchliwy z zachrypnietym głosem 

opowiadący o rzeczach trudnych w bardzo prosty sposób. Zawsze uśmiechnięty, 

zawsze gotowy do pracy, mimo chorób i cierpienia. Dbający, aby wspólnota 

zachowała jedność charyzmatu, nawet wówczas, gdy jego już zabraknie.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
210 www.cl.opoka.org.pl/komunikaty/0175.html (03 marca 2016, 11:30). 
211 www.slady.pl/artykul.php?art=1562 (03 marca 2016, 15:21). 

http://www.cl.opoka.org.pl/komunikaty/0175.html
http://www.slady.pl/artykul.php?art=1562


137 

 

ROZDZIAŁ IV 

 

 

 DUCHOWOŚĆ KS. LUIGI GIUSANIEGO   

 

 

 O sile człowieka z całą pewnością świadczy jego duch. Ks. Giussani był 

człowiekiem uduchowionym i rozmodlonym. Niemniej jednak jego duchowość, 

miała określoną formę. Ks. Giussani przekazywał swoim uczniom, nie to co było 

wyrazem jego myśli, intelektu, lecz to czym sam żył. Opowiadał o własnym 

doświadczeniu spotkania z żywym Bogiem. 

 

 

§ 1. CHARAKTERYSTYCZNE ELEMENTY DUCHOWOŚCI   

 

a)Zmysł religijny jak metoda poznania 

Od wieków człowiek stawiał nurtujące go pytanie: W jaki sposób ludzki 

rozum może poznać Boga? Giussani mówił o zmyśle religijnym. Konkretyzuje  

to w stwierdzeniu, iż czynnik religijny jest podstawowym aspektem życia 

duchowego. Jest immanentnym elementem natury ludzkiej. Wyraża się to  

w pytaniach, które od wieków towarzyszom człowiekowi: Dlaczego istnieje ból, 

śmierć, dlaczego właściwie warto żyć? lub też Z czego i po co powstała 

rzeczywistość? Zmysł religijny, zdaniem Giussaniego, wpisuje się w rzeczywistość 

człowieka i daje odpowiedź na poziomie w/w pytań. Zmysł religijny jest więc 

zdolnością, którą posiada rozum. Dzięki niemu rozum ludzki jest w stanie 

wypowiedzieć swą najgłębszą naturę w pytaniach ostatecznych.212 

Zmysł religijny stanowi element pierwotnej natury człowieka. To właśnie  

w zmyśle religijnym wyraża się ten poziom natury, w którym staje się ona 

                                                           
212 L. Giussani, Zmysł Religijny, dz. cyt., 77, 93. 



138 

 

świadomością rzeczywistości. W tym też znaczeniu wymiar religijny pokrywa się  

z wymiarem racjonalnym. A więc zmysł religijny identyfikuje się z rozumem  

w całej swej istocie i głębi.213  

 Wiara, która domaga się uzasadnienia, nie ma być tylko wyrazem ludzkiej 

wrażliwości, ale osądem rzeczywistości. Zdaniem Giussaniego poznajemy 

rzeczywistość albo bezpośrednio albo pośrednio. Poznanie przez wiarę  

dla Giussaniego jest, jak sam to określa, percepcją rzeczywistości za 

pośrednictwem świadectwa osoby. Zwraca jednak uwagę, że poznanie 

rzeczywistości, dokonuje się za pośrednictwem osoby dla mnie zaufanej. Chociaż 

nie widzę danej rzeczy, nie uczestniczę w danej rzeczywistości, widzę jednak 

przyjaciela, który mi o niej mówi. Ze względu na to, iż ów przyjaciel jest osobą 

godną zaufania i stąd też to co on widział, traktuję tak, jakbym to ja sam 

zobaczył.214     

 Giussani uważał, że wiara nie ma wymiaru jedynie religijnego, lecz jest 

naturalną formą poznania, dokonującą się po przez świadka. Giussani zauważa, że 

wiara nie sprzeciwia takiemu używaniu rozumu, jakie odbywa się w naukach 

przyrodniczych czy ścisłych. Rozum posiada bowiem wiele metod poznawczych. 

Rozum zmienia system odniesienia odnośnie do sytuacji. Wiara jest więc jedną  

z form poznania.215  

 Ks. Luigi przypomina, iż wiara sama w sobie nie jest spotkaniem. Wprost 

przeciwnie: wiara jest rozpoznaniem, że w świecie i w historii świata jest obecny 

osobowy Bóg. Wiara jest ludzkim gestem, stąd tez musi się narodzić na ludzki 

sposób. Zdaniem Giussaniego, jeżeli wiara nie rodziłaby się i nie utwierdzała  

na sposób ludzki, nie byłaby gestem rozumu.216  

 Giussani w pięciu punktach określa dynamikę wiary: Po pierwsze, to co 

wydarza się w moim życiu jest spotkaniem, spotkaniem nieprzewidywalnym. 

Wiara uderza, zachwyca, zaskakuje człowieka. Po drugie wyjątkowość, wiara jest 

                                                           
213 Tenże, Chrześcijaństwo jak wyzwanie – U źródeł chrześcijańskiego roszczenia, Poznań 2002, s. 9 – 10.  
214 Tenże, Czy można tak żyć?, dz. cyt.,  s. 17 – 21.   
215 Tamże, s. 21 – 22; Tenże, Zmysł Religijny, dz. cyt., 35 – 36.  
216 Tenże, Czy można tak żyć?, dz. cyt., s. 65 – 66.  



139 

 

czymś co odpowiada naturze człowieka. Po trzecie zdumienie, wiara domaga  

się refleksji. Po czwarte pytanie o sens, wiara domaga się pytania o sensowność.  

Po piąte odpowiedzialność, wiara wymaga od nas odpowiedzialność za przyjętą 

łaskę i konsekwentne jej przekazywanie.217  

 Warunkiem poznania na drodze wiary jest wolność. Giussani określa 

wolność, nie jako możliwość dokonywania wyboru, lecz jako zdolność  

do osiągnięcia przeznaczenia. Skoro więc wiara jest aktem poznawczym, to 

wolność jest koniecznym warunkiem, aby mógł mieć on miejsce.218  

 Wiara jest gestem rozumu, bez wiary nie byłoby możliwości potwierdzenia 

tego, dlaczego człowiek istnieje. Wiara obejmuje wszystko i potwierdza nowość  

w świecie. Nowością nazywa Giussani możliwość spotkania, w którym człowiek 

pojmuje, iż istnieje odpowiedź na potrzeby jego serca.219   

 

 

b)Chrześcijaństwo jako wyzwanie dla ludzkiego rozumu  

Skoro człowiek uświadamia sobie, że zmysł religijny stanowi cześć jego 

osobowości. Skoro dochodzi do przekonania, iż wiara nie jest zabobonem, ale 

refleksją jego własnego rozumu, który szuka odpowiedzi na palące problemy 

własne egzystencji, to skąd może stwierdzić, która religia jest nośnikiem ostatecznej 

prawdy o człowieku i świecie. Ludzki rozum został pobudzony do poszukiwania 

jakiegoś rozwiązania. Giussani idzie nawet dalej, stwierdza, iż rozum zgodnie  

ze swą naturą zakłada istnienie takiego rozwiązania.220  

Człowiek więc potrzebował Objawienia. To Bóg wyszedł z inicjatywą  

do człowieka, który sam szukał Go jakby po omacku. Bóg zaczął przemawiać  

do człowieka ludzkim językiem. Dlatego też głos Boga został usłyszany przez 

człowieka. Opowiada nam o tym cały Stary Testament. Bóg nie poprzestał jedynie 

                                                           
217 Tamże, s. 68 – 69.  
218 Tamże, s. 77, 128; Tenże, Metoda płynący z wiary, Tracce, nr 2 1994 za www. cl. opoka. 

org.pl/artykuly/0038.html (4 grudnia 2014, 00:34). 
219 Tenże, Czy można tak żyć?, dz. cyt., s.  164 – 165.  
220 Tenże, Chrześcijaństwo jako wyzwanie, dz. cyt., s. 19 –20.  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html%20(4


140 

 

na dialogu. Poszedł krok dalej, postanowił zdecydowanie wejść w dzieje ludzkości 

poprzez historię, taką samą zresztą jak historie każdego innego człowieka.221  

Do momentu rozpoczęcia publicznej działalności Jezus żył, tak inni.  

Nie różnił się niczym od swych rówieśników. Ewangelia wg. św. Jana w pierwszym 

rozdziale opisuje moment spotkania Jezusa z Szymonem i Janem (wtedy uczniami 

św. Jana Chrzciciela), moment spotkania Jezusa tak głęboko zapisał się w pamięci 

Jan, iż przez lata żył tym spotkaniem. A w późnej starości, gdy powstała owa 

relacja ewangelijna, wspomina ją bardzo żywo, pamięta nawet godzinę, o której  

się to wydarzyło. Tak jakby – o czym pisze Giussani – zapisał to w swoim notesie. 

Życie Jezusa upływał dalej spokojnie. Pierwsi uczniowie byli jakby jego 

przyjaciółmi, odwiedzali Go. Razem wypływali na połów ryb. Również w drugim 

rozdziale św. Jan opisuje wesele w Kanie Galilejskiej. Podczas wesela woda zostaje 

przemieniona w wino, to z pozoru bardzo banalne wydarzenie, ukazuje ideę  Jezusa. 

Każdy nawet najprostszy epizod ludzkiego życia zasługuje na przemianę.  

A dokładnie, jak określa Giussani, na zmianę punktu odniesienia. Wszystko ma  

się realizować w Jezusie. Na czym polega więc niezwykłość tych dwóch scen. 

Ukazują one sposób wchodzenia Objawienia w realia ludzkiej codzienności. Sceny 

te oddają istotę duchowości chrześcijańskiej. Ma ona dotykać człowieka  

w momencie spotkania i odnosić się do każdego aspektu życia.222  

Jezus bowiem, pragnie aby Go naśladować. Składana przez Niego 

propozycja pójścia za Nim, jest prosta, zrozumiała i możliwa do zaakceptowania 

przez człowieka. Wezwanie do pójścia za Nim składane jest w formie zaproszenia. 

Z upływem jednak czasu Jezus zaczął zwiększać swoje wymagania. Jezus pragnie, 

aby uczniowie nie tylko szli za nim i spełniali Jego wymagania, lecz by byli dla 

Niego potwierdzając to wobec otoczenia. Stąd też chrześcijaństwo dotyka każdej 

sfery życia człowieka. Przypominanie tej prawdy stanowi niewątpliwie 

charakterystyczny rys duchowości ks. Giussaniego, a następnie CL. W duchowości 

Giussaniego orędzie Jezusa stanowi centrum. Wszystko czym żyje, jakich dokonuje 

                                                           
221 Tamże, s. 33 – 67.  
222 Tamże, s. 68 – 77; J 1,35 – 51; J 2, 1 – 12.  



141 

 

wyborów jest dokonywane ze względu na Jezusa. Cały ten proces dokonuje  

się w pełnej wolności człowieka.223  

 

c)Kościół jako miejsce realizacji Objawienia 

Ks. Giussani podkreśla, iż zagadnienie zmysłu religijnego, jest niesłychanie 

ważne dla zrozumienia czym jest chrześcijaństwo. Chrystus i Kościół, w którym  

się On objawia, jest odpowiedzią na zmysł religijny. Tak rozumiane 

chrześcijaństwo staje się rozwiązaniem problemu religijnego, natomiast Kościół jest 

jego narzędziem. Kościół nie rozwiązuje problemów politycznych, społecznych  

czy nawet ekonomicznych. Zakres jego działania i cel obecności w świecie  

jest zgoła inny.224  

Ks. Giussani zauważa, iż spotkanie człowieka, który żyje wiele lat  

po wydarzeniach zbawczych z Chrystusem, staje się możliwe dzięki przekazowi 

świadków. Wydarzenie chrześcijańskie urzeczywistnia się w historii przez jedność 

wierzących. W ten sposób człowiek spotyka Chrystusa, spotykając Kościół  

w okolicznościach ustalonych przez Ducha Świętego. Człowiek nie spotyka 

Kościoła Powszechnego w całości, spotyka Kościół w jego wymiarze lokalnym, w 

konkretnym środowisku jego działania. Zarówno prawosławie jak i katolicyzm 

traktują chrześcijańskie orędzie jako zaproszenie do aktualnego, w każdym 

wymiarze czasu, pełni ludzkiego doświadczenia. Zaproszenie to ma charakter 

obiektywny, prowokuje bowiem człowieka do okrycia sensu życia i jego 

przemiany. Podobnie zresztą jak za czasów Chrystusa, uczniowie spotkali  

się z obiektywną rzeczywistością, z konkretnym człowiekiem, na którego można 

było patrzeć, którego można było słuchać, którego można było dotknąć. Jezus tak 

bardzo silnie oddziaływał na uczniów, że zapragnęli oni odkrycia nowego 

doświadczenia, zapragnęli nowości życia. 225 

Czas, który upływał nieubłaganie powodował, iż zmieniały się zewnętrzne 

okoliczności spotkania. Kościół bowiem w swej zewnętrznej formie przechodził 

                                                           
223 L. Giussani, Chrześcijaństwo jako wyzwanie, dz.cyt., s.  80 – 103.  
224 Tenże, Dlaczego Kościół, Poznań 2004, s. 15.  
225 Tamże, s. 36 – 37; Tenże Zawsze jest to łaska, Il Sabat 27 luty 1993 za www.cl.opoka.org.pl/ 

artykuly/0068.html (3 grudnia 2014, 22:31). 

http://www.cl.opoka.org.pl/%20artykuly/0068.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/%20artykuly/0068.html%20(3


142 

 

wiele przeobrażeń. Wynikało to z czynników zewnętrznych. Nigdy jednak Kościół 

nie zmienił swej wewnętrznej struktury. Stąd też rzeczywistość spotkania  

z Chrystusem wciąż pozostaje żywa. Nie można więc utożsamiać pod każdym 

względem Kościoła żyjącego w obecnym czasie z pierwotnym chrześcijaństwem, 

czy nawet, jako to podkreśla Giussani, z przesłaniem Chrystusa. Ks. Luigi  

na podparcie tej tez odwołuje się do następującego porównania: …podobnie jak 

nie da się utożsamić rozrośniętego dębu z małym żołędziem. Katolicyzm 

zachowuje swoją tożsamość nie w sposób mechanicznym, ale organiczny. 

Dobra Nowina Chrystusa nie niosłaby życia, a zasiane przez Niego ziarno  

nie przynosiłoby owoców, gdyby pozostawało na zawsze tym samym ziarnem  

z roku trzydziestego, gdyby nie zapuściło korzeni i nie przywłaszczało sobie 

obcych minerałów. To dzięki nim wyrosło z ziarna drzewo, w których 

gałęziach gnieżdżą się ptaki niebieskie.226 

Ks. Luigi przypomina, że  Kościół jest przedłużeniem obecności Chrystusa  

w świecie (także w historii, czasie i przestrzeni). Jest więc metodą, za pomocą 

której Duch Chrystusa porusza świat, tym samym prowadząc go do prawdy, 

sprawiedliwości i szczęścia. Kościół staje wobec świata jako rzeczywistość 

społeczna przeniknięta boskością. A więc jako rzeczywistości boska i ludzka. 

Kościół przez to, że jest obecny w ludzkiej historii, rzuca jej wyzwanie. Ks. Luigi 

doprecyzowuje w słowach, iż to sam Chrystus przez swój Kościół ciągle rzuca 

wyzwanie, prowokuje historię. Podobnie zresztą jak to czynił wobec faryzeuszy. 

Bóg podjął decyzję, że nie będzie się kontaktował z człowiekiem za pomocą 

przyrody jak to było w religiach pierwotnych, czy za pomocą przymierza tak jak  

z Narodem Wybranym. Bóg wypowiedział w historii swoje Słowo. To odwieczne 

Słowo jest ciągle wypowiadane do człowieka każdego czasu za pomocą 

Kościoła.227  

                                                           
226 Tenże, Dlaczego Kościół, dz. cyt., s. 37.  
227 Tamże, s. 174 – 176, Tenże, Przynależeć do Chrystusa dzisiaj, Notatki z rozmowy z ks. Luigi Giussanim 

w Mediolanie z dnia 30 maja 1992 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html (3 grudnia 2014, 23:51). 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html%20(3


143 

 

Tak rozumiana eklezjologia, stanowi istotny elementu duchowości  

ks. Giussaniego. Całe jego wnętrze ukierunkowane jest na realizacje Bożego 

Objawienia w świecie. Metodą realizacji jest droga Kościoła.  

 

 

§ 2. WYMIARY ŻYCIA CHRZEŚCIJAŃSKIEGO  

a)Kultura 

Wymiar kulturalny był istotnym elementem osobowości i duchowości  

ks. Giussaniego. Twórczość wielkich artystów szczególnie chrześcijańskich była 

stałym komponentem wielu przemówień czy homilii ks. Giussaniego. Fakt 

studiowania zarówno teologii wschodniej jak i protestanckiej  pozwolił skutecznie 

wykorzystywać elementy kultury w całej jej rozciągłości. Giussani odwoływał  

się również do elementów kultury pozachrześcijańskiej. To dawało mu możliwość 

prowadzenia twórczego dialogu także międzyreligijnego.  

Giussani ukazuje kulturę jako sposób na realizacje nowej świadomości 

istnienia. Kultura, szczególnie chrześcijańska ustala właściwy sposób patrzenia  

na rzeczywistość, na otaczający człowieka wszechświat. Jak słusznie zauważał  

ks. Luigi takie rozumienie kultury było znane już w starożytnej Grecji. Kultura 

starożytna mocno zakorzeniała człowieka w jego egzystencji. Pojawienie  

się chrześcijaństwa umożliwiło rozwój kultury ludzkiej, ale implikowało  

też przekroczenie granic własnej egzystencji i skierowanie jej w stronę Boga.  

Aby kultura chrześcijańska faktycznie ukierunkowywała  na Boga, potrzebna  

jest żywa obecność w Kościele. Nie może być ona tylko formalna, gdyż staje 

wówczas pustą obrzędowością. Człowiek natomiast dalej pozostaje na etapie 

przywiązania do własnego indywidualizmu. Podobnie jak wspomniani  

już starożytni. Kultura grecka bowiem, nie dopuszczała możliwości dialogu, 

skupiała się tylko na sobie samej. A właśnie otwartość i kreatywność w budowaniu 

świat jest nieodzowną cechą kultury chrześcijańskiej.228  

                                                           
228 Tenże, Doświadczenie jest drogą do prawdy, Kielce 2003, s. 215 – 226.  



144 

 

Od samego początku pracy duszpasterskiej ks. Giussani proponował książkę 

miesiąca sięgając do różnych autorów zarówno chrześcijańskich jak  

i niechrześcijańskich. Proponował także wykorzystywanie obrazów czy fotografii 

rzeźb jako plakatu, który odwołuje się do hasła roku. Spotkania kulturalne  

inspirowane przez Giussaniego z biegiem czasu nabierały coraz większego 

rozmachu. Wzorcowym przykładem znaczenia kultury w duchowości CL  

jest Meeting w Rimini.  

Giussani ukazuje kulturę jako ejden z wymiarów życia chrześcijańskiego. 

Kultura, zdaniem Giussaniego, powinna ukazywać ludziom znaczenia wszystkiego. 

Kultura nie jest więc posiadaniem wiedzy. Wszelkie wiadomości, nawet te, które  

są wynikiem wieloletnich studiów, nie odpowiedzą na pytanie dotyczące sensu  

i znaczenia ludzkiej egzystencji. Kultura nie może nigdy ulec pokusie oddzielenia 

rozumu od reszty człowieczeństwa. Skoro Chrystus nadaje sens całej 

rzeczywistości, stąd  również kultura w rozumieniu chrześcijańskim musi odnosić 

się także do Boga we wszystkich aspektach człowieczej egzystencji. Giussani 

kojarzył pojęcie kultury z pojęciem cywilizacji. Cywilizacja jest pełnią przekładu 

kultury na całość ludzkiego życia. Pojawienie się kultury chrześcijańskiej 

zaowocowało pojawieniem się nowej cywilizacji. 229  

Szczególnym wyrazem twórczości kulturotwórczej ks. Giussaniego, jako 

redaktora są dwie serie wydawnicze. Pierwsza rozpoczęta w 1994 roku przez 

wydawnictwo Rizzoli nosi nazwę I libri dello spirito cristiano (Książki – ducha 

chrześcijańskiego). Seria ta skupia dzieła z obszaru prozy, eseistyki oraz poezji. 

Dzieła te przedstawiają, w jaki sposób duch chrześcijański mierzy się z problemami 

egzystencji i kultury. Do 1998 roku opublikowane zostało w ramach tej serii 

trzydzieści tytułów dzieł lub antologie klasyków greckich i łacińskich  

oraz znacznych twórców takich jak: G. Leopardi czy J. H. Newman (1801 – 1890),  

i wielu innych. W skład drugiej serii pod nazwą Spirto gentil (pełna Ducha) 

wchodzą płyty kompaktowe z muzyką poważną. W skład tej serii wchodzą dzieła 

wielkich kompozytorów takich jak: Schubert (1797 – 1828), Ludwika  

                                                           
229 Tamże, s. 30 – 31. 



145 

 

van Beethovena (1770 – 1827) czy Amadeusza Mozarta (1756 – 1791) oraz 

rosyjska muzyka ludowa, którą Giussani był zafascynowany. Seria ta jest 

wydawana od 1997 roku.230  

Każdy utwór wchodzący w skład tej serii obdarzy został przez Giussaniego 

osobnym komentarzem np.: To spektakularne dzieło Mozarta, które swój szczyt 

osiąga w śpiewie Et incarnastus est (I słowo stało się ciałem), jest 

najpotężniejszym i najbardziej przekonującym, najprostszym i największym 

wyrazem człowieka, który rozpoznaje i uznaje Chrystusa… Et incarnatus  

est to jest pieśń w czystej postaci, kiedy całe dążenie człowieka rozwiązuje  

się w pierwszej jasności, w początkowej klarowności, w czystości absolutnej 

tego spojrzenia, które widzi i rozpoznaje.231  

Dla ks. Luigiego kultura jest wyrazem ludzkiej wrażliwości w spotkaniu  

z Bogiem. Stąd też wymiar kulturalny jest charakterystycznym rysem duchowości  

ks. Giussaniego a przez to Comunione e Liberazione.  

 

 

b)Miłość 

Caritas (miłość miłosierna) dla Giussaniego wskazuje na najgłębszą  

i najbardziej intymną treść ostatecznej rzeczywistości, którą wiara pozwala nam 

rozpoznać. Miłość rozumiana jako Caritas jest gestem ludzkim. Caritas gdyby  

nie była podtrzymywana przez rozum,  byłaby nierozumna. Jedną racją caritas jest 

darmowość. Ukierunkowana jest na dobro drugiego człowieka. Caritas można 

rozpatrywać w oparciu o dwa czynniki. Pierwszym jest czysty dar z siebie. 

Rozumiany przez Giussaniego przede wszystkim jako związek Boga  

z człowiekiem. Drugi czynnik Giussani określa terminem wzruszony. Giussani 

postawił przy tej okazji pytanie: Dlaczego Bóg daje mi siebie samego? Pytanie to 

dotyczy nie tylko faktu stworzenia człowieka a także wcielenia Chrystusa i w końcu 

jego Paschy. Giussani twierdzi, że caritas – miłość Boga do człowieka jest skutkiem 

                                                           
230 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 115.   
231 L. Giussani, Komentarza do Wielkiej Mszy c- moll W. A. Mozarta, Spirito Gentil nr 24.    



146 

 

uczucia (wzruszenia). Giussani dokonuje prostego porównania: można litować  

się nad umierającym zwierzęciem, ale ten fakt nie budzi tych samych uczuć  

co śmierć człowieka. Miłość Boga do człowieka jest więc wzruszeniem, jest darem 

z siebie, jest niespokojna aż cała drży i wstrząsa.232 

 Bóg, który jest wzruszony, z miłosierdziem spogląda na słabość człowieka. 

Bóg wybiera człowieka, nad którym się lituje. Lituje się nad ludzkimi 

ograniczeniami, wzruszony marnością człowieka. Wzruszenie Boga wiąże  

się jednak z osądem. Człowiek wezwany jest do Bożego szczęścia, gdyż  

jest stworzony na obraz i podobieństwo samego Boga.233  

 Giussani uważał, że miłość w swojej pierwotnej wartości identyfikuje  

się z krwią Boga. Gdy w łonie matki pojawia się nowe życie nie jest świadome, iż 

powstaje z ciała i krwi swej matki. Podobnie człowiek zrodzony z krwi Boga  

nie posiada tej świadomości. Caritas jest prawem dynamizmu, źródłem tego 

dynamizmu,  który nie ma końca, jest sam Bóg. Gdyby człowiek kierował  

się tą samą zasadą  wówczas świat, w którym żyje, nie znałby wojen, zbrodni, 

zdrady czy grzechu. Miłość domaga się pragnienia szczęścia (zbawienia) nie tylko 

dla mnie samego, ale również  dla drugiego człowieka. Caritas jest służbą  

bez profitów. Caritas ukierunkowuje człowieka na drugiego, ułatwia drogę 

człowieka. Ułatwienie drogi rozumie Giussani jako pomoc bliźniemu w jeszcze 

lepszym przeżyciu swojego przeznaczenia.234 

 Miłość jest pierwszym gestem w historii rzeczywistości, który polega  

na komunikacji (czyli nawiązaniu kontaktu), który dokonał Bóg. Bóg dał Siebie  

na własność. Bóg przyjmując ludzką naturę podzielił nicość człowieka. Gest Boga 

nie zatrzymał się jedynie na Stworzeniu i Wcielaniu, lecz urzeczywistnia się ciągle 

poprzez Kościół. Miłość jest porzuceniem siebie dla Boga, poprzez nią Stwórca 

jako pierwszy ofiaruje się człowiekowi. Bóg ukazuje się w twarzy drugiego 

człowieka, by wypełnić samotność ludzkiej nicości. Miłość jest więc paradoksem 

                                                           
232 Tenże, Doświadczenie droga do prawdy, dz. cyt., s. 322 – 334. 
233 Tamże, s. 334 – 337.  
234 Tamże, s. 343 – 346. 



147 

 

ludzkiej egzystencji, w której obija się tajemnica życia Boga. Aby człowiek, był 

sobą muszę dać siebie innym.235  

   

 

c) Misja 

Wezwanie Jezusa do głoszenia Ewangelii wszelkiemu stworzeniu, stale 

towarzyszyło Giussaniemu i jego uczniom, od samego początku istnienia CL.  

Misyjną siłę Kościoła upatruje Giussani w potędze jedności i uroku, jaki 

roztacza Kościół wokół siebie. Chrześcijanie są zobowiązani do misji, gdyż wynika 

to z nakazu samego Chrystusa. Nierealizowanie tego wezwania może doprowadzić 

do upadku chrześcijan. Odrzucenie misyjnego wymiary życia chrześcijańskiego 

pozbawia chrześcijan możliwości realizacji własnej osobowości.236  

Giussani w podkreśleniu znaczenia misyjności zauważył, że misja ubogaca  

te wspólnoty, z których członkowie wyjeżdżają na misje. Stąd też już od samego 

początku istnienia GS a potem CL członkowie Ruchu chętnie wyjeżdżali na misje. 

Giussani pytał: Tutaj jesteś potrzebny, po co jedziesz gdzieś indziej? Pytanie  

to było często skierowane do członków CL, którzy wyjeżdżali na misje. Podkreślał, 

że wyjazd na misje nie powoduje utraty energii wspólnot, z których wyjeżdżali 

misjonarze, lecz podkreśla jedności tej wspólnoty z Kościołem Powszechnym  

i znakiem żywotności danej wspólnoty.237  

Misja, jak pisał Giussani, jest podstawowym sposobem nawiązywania 

dialogu pomiędzy wspólnotami chrześcijańskimi. Gdyż nie istotne są różnice, lecz 

to co łączy chrześcijan różnych konfesji. Zdaniem Giussaniego to właśnie misja  

jest drogą do odbudowania jedności pośród chrześcijan. Szacunku dla różnic, 

będących często wynikiem poszczególnych wydarzeń historycznych, nie można 

mylić z brakiem nadziei, że można dojść do jedności z bliźnimi. Zaproszenie  

do jedności powinna być wytrwałe i cierpliwe. Giussani w historii Kościoła 

dostrzega dzieje budowania jedności chrześcijan oparte na zdolności 

                                                           
235 Tamże, s. 31 – 33.  
236 Tamże, s. 202 – 203. 
237 Tamże, s. 203.  



148 

 

dowartościowania tego, co w dialogu jest pozytywne. Kościół w dialogu z innymi 

cywilizacjami może pochwalić się bogactwem własnych form liturgicznych.238  

Giussani pisze, że właściwym środowiskiem obecności chrześcijan  

jest świat. Celem misji, jak zaznacza, jest powszechna i pełna jedność. Warunkiem 

rozwoju misji jest demokracja. Takie stwierdzenie może się wydawać  dość dziwne. 

Tym bardziej, że działania misyjne Kościoła są prowadzane niekiedy w krajach, w 

których panują różne systemy polityczne. Giussani, jednak postrzega demokrację 

nie jako technikę socjalną czy nawet jakiś mechanizm zewnętrznych stosunków. 

Podkreśla, iż demokracji nie można redukować do czystego faktu w porządku 

zewnętrznym czy konkretnej metody. Faktyczna idea demokracji, pobudza 

człowieka do żywego szacunku dla drugiego człowieka. Demokracja w wymiarze 

misyjnym uczy społeczeństwo wzajemności i harmonii. Ukierunkowuje  

na afirmację drugiego człowieka w jego wartości i wolności. Demokracja odrzuca 

ideologie, gdyż podstawą demokracji jest dialog. Ideologia  skupia sie tylko  

na sobie. Nie chce, nie może budować siebie w oparciu o innych. Ideologia 

wyklucza wszystko, co nie stanowi niej samej. Misja, zdaniem Giussaniego, nie 

może wykluczać kultury czy tradycji ludzi, pośród których głoszona  

jest Ewangelia. W innym razie stałaby się nie Dobrą Nowiną a ideologią.239  

Demokratyczne znaczenie misji nie odrzuca potrzeby funkcjonowania 

hierarchii. Dla mentalności chrześcijan demokracja powinna być rozpoznaniem, że 

w moim życiu Bóg zaplanował istnienie drugiego człowieka. Narzędziem tego 

współistnienia jest dialog. Misja wobec tego staje się propozycją, a nie nakazem. 

Misja nie jest więc narzuceniem woli komuś innemu. Wprost przeciwnie  

jest świadectwem o Jezusie. Świadectwem mojej osobistej z Nim relacji.240  

Takie podejście do kwestii misji i budowaniu ekumenizmu w oparciu  

o demokracje i dialog wynika głównie ze studiów podejmowanych przez 

Giussaniego zarówno w teologii protestanckiej jaki prawosławnej. Pozwoliło  

to Giussaniemu patrzeć na Kościół z o wiele szerszej perspektywy. On sam w 1979 

                                                           
238 Tamże, s. 203 – 204.  
239 Tamże, s. 204 – 207.  
240 Tamże, s. 207 – 211.  



149 

 

roku, podczas wywiadu, wspomina o wpływie protestantyzmu i prawosławia na 

jego pracę duszpasterską. Wspominając przedstawicieli teologii protestanckiej 

mówił: Myślę, że zarówno w myśli Niebuhra, jak i Tillicha jest pewien aspekt, 

najgłębszy, który nie może być rozwinięty do końca w środowisku 

protestanckim, o ile nie chce się przejść tej samej drogi, którą przeszedł  

na przykład Newman, drogi prowadzącej do Kościoła katolickiego. Chodzi 

właśnie o percepcję ograniczenia. Tillich mówi, że ludzka rzeczywistość  

jest pewnym rodzajem linii granicznej, na której spotykają się historia  

i tajemnica człowieka. Linii granicznej, nie znaku, a tym bardziej znaku 

skutecznego, w którym uobecnia się tajemnica (sakrament). Dlatego  

ich refleksja pozostaje ostatecznie jakby zawieszona w próżni.  

W subiektywistycznym a priori, które jest czymś typowym dla myśli 

protestanckiej, ograniczenie niemal nieuchronnie kończy  

się ukierunkowaniem – bardziej niż ku Bogu – ku samej głębi człowieka  

lub też ludzkości jako takiej, jak dokona się to w różnych teologiach śmierci 

Boga, na przykład u Vahaniana [teologa francuskiego]. Biblijne orędzie  

o zbawieniu zostaje zredukowane do bycia pewnym kontekstem intuicji, w 

którym dokonuje się prosta analiza egzystencjalna człowieka. W tradycji 

katolickiej natomiast ograniczenie przyjmuje konsystencję ontologiczną  

i sakramentalną. Byt objawia się w znaku, oznajmia o sobie, utrzymując  

tę samą formę znaku i ustanawiając jego ewokatywną i sugestywną zdolność 

do przywoływania. Jest to, krótko mówiąc, tomistyczna idea istoty rzeczy jako 

znaku, poprzez który przelewa się Byt, czyniąc się spotkaniem dla tego, kto 

poszukuje prawdy. To odczucie obiektywności tajemnicy usuwa z upodobania 

w konkrecie, to znaczy w doświadczaniu oraz weryfikacji, ryzyko popadnięcia 

w bezduszny pragmatyzm.241  

                                                           
241 Tenże, Sarco G., Z jakiego życia rodzi się Komunia i Wyzwolenie?, Ślady (XIX) nr 3 maj/czerwiec 2010, 

s. 25. 



150 

 

O znaczeniu teologii prawosławnej dla jego życia mówił: Uderzyły mnie 

przede wszystkim dwa elementy, które stanowią integralną część tej samej 

naszej katolickiej tradycji, o których jednak pamięć na Zachodzie zanikła. 

Pierwszym jest koncepcja przemienienia, która pozostała jednym  

z fundamentalnych czynników naszego dyskursu. To znaczy: ten, kto stawia 

czoła światu w Chrystusie, postrzega i przekształca rzeczy  

w taki sposób (jako znak Chrystusa), że jawią się one jako brzask nowego 

dnia, to znaczy jako tajemniczy początek objawienia się Chrystusa.  

Ten element został zdegradowany na Zachodzie do „sposobu mówienia”, 

jakim posługuje się pewna mistyczna teologia, której nie trzeba traktować 

zbyt poważnie (jak gdyby mistyk był kimś nieco szalonym, a nie kimś, kto 

wchodzi głębiej w tajemnicę, która podtrzymuje w sobie życie wszystkich). 

Używanie rzeczy w tym świetle jest jak rzeczywisty brzask doświadczenia 

nowego człowieczeństwa oraz nowego świata („niebiosa i ziemia nowa”); 

jest to początkowe objawienie (zaranne) pełni prawdy i piękna, do których 

odsyła znak. Istotnie, nowy świat już się zaczął wraz ze Zmartwychwstaniem 

Chrystusa, a nam dane jest go doświadczać. Drugim decydującym elementem, 

którego nauczyłem się od wyznawców prawosławia, jest koncepcja 

„sobornost”: jest to rozwinięcie pewnej mało uwypuklanej potencjalności 

„komunii”. To znaczy wspólnotowość (comunionalità) jest czynnikiem 

koniecznym do poznania, jest czynnikiem, który czyni poznanie możliwym. 

Życie komunią oraz nowe (to znaczy autentyczne, prawdziwe) poznanie 

rzeczywistości są ze sobą powiązane. Oczywiście nie w znaczeniu banalnym, 

gdzie przedmioty poznania okazują się materialnie odmienne, ale w którym 

objawia się ich ostateczna prawda, ich bycie dla ostatecznego odkupienia: 

dlatego „oblicze” rzeczy naprawdę okazuje się odmienne.242  

                                                           
242 Tamże, s. 25.  



151 

 

Niesłuchana zdolność do nawiązywania dialogu z drugim człowiekiem, bez 

względu na jego konfesje  religijne czy nawet środowisko kulturowe,  ugruntowała 

w ks. Luigim przekonanie, że dialog jest sposobem na poznawanie bogactwa 

ludzkiego doświadczenia i budowanie na tej podstawie głębokich relacji 

międzyludzkich, a  także, idąc dalej, głębokich relacji między człowiekiem  

a Bogiem. Warto w tym miejscu również zauważyć, iż stawiano często 

Giussaniemu i CL zarzuty zbyt mocnego zaangażowania się w politykę i relacje 

społeczne, co było niemile widziane szczególnie przez Episkopat Włoski, ktory  

miał  trudne doświadczenia związane z kształtowaniem się państwa Włoskiego  

na przełomie dziewiętnastego i dwudziestego wieku. Zachowując więc postawę 

asekuracyjną dużą nieufnością darzył Giussaniego i CL. Z czasem  ta nieufność 

okazała się bezpodstawna, a wynikała m.in. z niezrozumienia idei misji. Giussani 

nadawał misjom o wiele szerszy zakres działań, niż to do tej pory powszechnie 

przyjęto.  

 

 

§ 3. TWÓRCZOŚĆ TEOLOGICZNA  

 

a)Prace naukowe 

Ks. Luigi Giussani przez 83 lata swojego życia prowadził bardzo żywą 

działalność naukową i duszpasterską poprzez wiele pozycji książkowych, setki 

artykułów pisanych dla różnych pism, wypowiedzi i wywiadów publikowanych 

przez czasopisma na całym świecie.243  

Twórczość Giussaniego to oprócz pism teologicznych i duszpasterskich 

również pozycje traktujące o pedagogice, poezja, komentarze do modlitw czy tez 

fragmentów muzyki klasycznej. Publikacji pozycji książkowych Giussaniego 

podjęło się wiele wydawnictw na całym świecie chociażby: McGill – Queen’s 

University Press (tłumaczenie w języku angielskim); Ediciones Encuentro  

                                                           
243 W aneksie zamieszczono pełną bibliografie dzieł ks. Giussaniego, z uwzględnieniem pism zwartych  

i artykułów, wypowiedzi oraz broszur zarówno dostępnych do końca roku 201 w j. polskim. Jaki również 

tych, które do końca tegoż roku nie zostały przetłumaczone.  



152 

 

e Sudamericana (tłumaczenie w języku hiszpańskim); Fayard (tłumaczenie  

w języku francuskim); Russia Cristiana (tłumaczenie w języku rosyjskim); 

Johannes Verlag (tłumaczenie w języku niemieckim); Editora Companhia Ilimitada, 

Latinoamericana i Edições Paulinas (wydawnictwa portugalskie) Marietti, Jaca 

Book, San Paolo, Bur, Rizzoli (wydawnictwa włoskie); Zvon (tłumaczenie  

w języku czeskim), F.D. Melissa (tłumaczenie w języku grecki); Vigilia Kiadò 

(tłumaczenie w języku węgierski) oraz Združenie Ja, Lúc (tłumaczenie w języku 

słowacki). W Polsce dzieła Giussaniego wydawane są przez następujące oficyny: 

Jedność, Pallotinum, Michalineum i Tygodnik Niedziela. Niestety jest to tylko 

część twórczości księdza Luigiego.244  

Komentarze do twórczości wielkich mistrzów muzyki klasycznej zostały 

zebrane w serii Spiritu Genti w jednym z komentarz pisał: V Symfonia rozpoczyna 

się motto złożonym z pięciu zaledwie nut, słynnym "Losem pukającym  

do wrót", według sugestywnej interpretacji, autorstwa Antoniego Schindlera, 

przyjaciela i niezastąpionego znawcę Beethovena. Chodzi o jakiś gest 

porywczy, gwałtowny, podobny do erupcji wulkanu, który wyrzuca ku niebu 

kamienie i lawę. Przez całą pierwszą część ten wyrazisty rytm stale nam 

towarzyszy. Ex abrupto Beethoven rzuca nas na rozpalony piec: motyw 

przewodni krąży pomiędzy instrumentami orkiestry jak łuk który się napina, 

jak fala, która wibruje; nie zna odcienie (modulacji), pęknięć, wyłania  

się i znika pod falami orkiestry. Forma jest sucha, zwięzła, treściwa: krótkie 

wejście rogów (00:46) i (w smyczkach) już pojawia się drugi temat: słodki, 

łagodny, gorący śpiew, który nabrzmiewa i zaraz ustępuje, w kontraście  

do rytmicznych uderzeń tematu pierwszego (choć wyprowadzony z niego!):  

te dwie zasady skazane są na walkę, i na spotkania: Los i sen, które stają 

naprzeciw siebie: kto zwycięży? Krótka ekspozycja powtórzona  

jest dwukrotnie. Przetworzenie 2:57-4:21 Początkowy motyw złożony  

z czterech nut otwiera na oścież bramę Przetworzenia. To on właśnie - motyw 

                                                           
244 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 115 - 116. 



153 

 

przewodni - poddany zostaje obróbce, eksperymentom brzmieniowym, zostaje 

wystawiony na próbę, wspina się ścieżkami ku górze i brnie przez gęsty las 

(kontrapunktycznie). Od czasu do czasu pojawia się władczo, gdy atmosfera 

wydawała się rozpogodzona. 

Repryza 4:21-6:45 Tutaj repryza nie rozbrzmiewa jako końcowa przystań, 

lecz jako powrót do punktu wyjścia: poszukiwane drogi nie rozwiązały 

dramatu. Potrzeba innego punktu widzenia, nowego spojrzenia: głos oboju, 

pełen smutku i współczucia (4:41) rozbrzmiewa nad ludzkimi zdarzeniami, i  

z daleka spogląda na wielki teatr świata w poszukiwaniu kojącej mety. Jest to 

króciutki recytatyw, który medytuje nad zbliżającym się końcem; ale to tylko 

chwila: dramat Losu zjawia się nieuchronnie na powrót. Koda 6:45-7:35 

Beethoven podkreśla ideę niespełnienia (niedokończenia) utworu, zwodząc 

słuchacza sztucznymi kontynuacjami, powtórzeniami gestu początkowego, 

climax natychmiast porzucanymi.245 

Do 2015 roku można powiedzieć, że opublikowano w języku polskim część 

pism zwartych Giussaniego, o ile pozycje Śladami chrześcijańskiego 

doświadczenia, uzna się za osobne dzieło, gdyż w zasadzie to druga część 

powtórnie przeredagowanej innej książki tego samego autora pt. Doświadczenie  

jest drogą do prawdy.246  

Również wiele dzieł lub ich fragmentów publikowano w Litterae 

communionis czyli oficjalnym biuletynie Ruchu, posiadajacym edycje krajowe 

m.in.: Traces (wydanie angielskie), Spuren (wydanie niemieckie) Huellas (wydanie 

hiszpańskie), Tracces (wydanie włoskie). W Polsce jest to dwumiesięcznik Ślady, 

który początkowo istniał pod nazwą Komunia i Wyzwolenie. Dużą rolę  

w rozpowszechnianiu twórczości Giussaniego ma strona internetowa ruchu, 

również ona posiada wiele edycji krajowych.247 Na stronach tych możemy znaleźć 

                                                           
245 L. Giussani, Jak promień słońca pośród ciemnego kłębowiska chmur, komentarz do V i VI symfonii L. v. 

Beethovena Spirto Gentil za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html (4 grudnia 2014, 08:00). 
246 Tytuły książek wydanych w j. polskim w dalszej części pracy, będą podawane w j. polskim, natomiast 

pozostałe w j. włoskim z pobieżnym tłumaczeniem ich tytułu. Każdy wyjątek, będzie sygnalizowany.    
247 www.clonline.org – adres strony między narodowej; www.cl.opoka.org.pl – adres strony polskiej.   

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html%20(4
http://www.clonline.org/
http://www.cl.opoka.org.pl/


154 

 

nie tylko fragmenty książek Giussaniego, ale również wypowiedzi, kazania, 

wywiady z nim przeprowadzone oraz jego świadectwa itp. Dodatkowym nośnikiem 

tekstów ks. Luigiego są stworzone i prowadzone przez członków CL czasopisma:  

Il Sabato – tygodnik oraz miesięcznik 30 Giorni.248  

 Praca doktorska ks. Giussaniego Il senso cristiano dell’uomo secondo 

Reinhold Niebuhr została wydana w 1954 roku. O postaci Reinhold Niebuhr  

ks. Luigi poświęcił jeszcze jedno opracowanie pt. Reinhold Niebuhr wydaną 1969 

roku. Jedną z istotnych prac naukowych ks. Giussaniego była pozycja napisana 

podczas stażu w USA: Teologia protestante americana. Profilo storico (Teologia 

protestancka Ameryki. Historyczny rys) wyd. 1969, 1989, 2003).249  

Kolejną pracą naukową o charakterze pedagogicznym jest Ryzyko 

wychowawcze, jako tworzenie osobowości i historii (Il rischio educativo, wyd.  

wł. 1977, 1988, 1995, 2005). Książkę tą autor poświęcił problemowi wychowania. 

Wskazuje na prawdziwy charakter i funkcje wychowania. Podkreśla, że 

najważniejszą troską wychowania prawdziwego i właściwego jest ukształtowanie 

serca człowieka tak,  jak stworzył je Bóg.250  

 

 

b)Prace o charakterze pastoralnym i egzegetycznym 

Wśród dzieł o charakterze pastoralnym i egzegetycznym najważniejsze  

są trzy tworzące tzw. serie PerCorso251. Stanowią one cykl wychowawczy  

i katechetyczny CL i są przez to bazą dla narzędzia wychowawczego ruchu czyli 

tzw. Szkoły wspólnoty252. Trylogia stanowi wykłady pod nazwą Wprowadzenie  

do teologii, które prowadził ks. Luigi w latach 1964 – 1990 na Katolickim 

                                                           
248 A. Petrowa – Wasilewicz, Leksykon ruchów i stowarzyszeń w Kościele, Warszawa 2002, s. 22.    
249 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1331; Życie, art. cyt., s. 13.   
250 L. Giussani, Ryzyko wychowawcze jako tworzenie osobowości i historii, Kielce 2002, s. 13; A. Savorana, 

Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1331.   
251 PerCorsa – gra słów powstała z połączenia dwóch włoskich wyrazów 1. per – przez, do, na 2. cors – bieg, 

gonitwa, kurs, połączenie to znaczy w wolnym tłumaczeniu droga do przebycia, można również rozumieć 

jako materiał do przeprowadzenia kursu. B. Szczepaniak, Słownik Włosko – Polski, Polsko – Włoski,. 

Warszawa 2003, s. 170, 317 oraz L. Giussani, Dlaczego Kościół, Poznań 2004, s. 347.   
252 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 114.  



155 

 

Uniwersytecie Sacro Cuore w Mediolanie. Te trzy pisma mówią o tym, czym żyje 

ruch i odpowiadają na pytania o program jego działania i założone cele.  

Pierwszą pozycją z grupy PerCorso jest Zmysł religijny (Il senso religioso 

wyd. wł. 1986, 1997). W książce tej autor wskazuje na jeden z podstawowych 

zmysłów ludzkich, jakim jest właśnie zmysł religijny. Autor wskazuje na naturę  

i funkcje zmysłu religijnego w życiu człowieka. Ksiądz Kardynał Stanisław 

Dziwisz we wstępie do polskiego wydania Zmysłu religijnego podkreśla, iż pozycja 

Giussaniego wskazuje, że zmysł religijny to naturalna część ludzkiego bytu. Zmysł 

ten pomaga w odpowiedzi na podstawowe pytania o sens istnienia człowieka. 

Pytania te można próbować przemilczeć lub zagłuszyć, lecz i tak prędzej czy 

później będą domagały się odpowiedzi. Zmysł ten to kierunkowskaz na drodze 

ludzkiego życia. 253            

Drugim tomem PerCorso jest pozycją Chrześcijaństwo jako wyzwanie, 

u źródeł chrześcijańskiego roszczenia (All’origine della pretesa cristiana wyd.  

wł. 1988, 2001) Książka ta została przez księdza Giussaniego powtórnie 

przeredagowana, co najlepiej wyraża podtytuł: U źródeł chrześciajńskiego 

roszczenia. Chociaż autor nie narusza pierwotnej struktury pozycji, to jednak nadaje 

tej książce nowego dynamizmu, przez co treść jej jest bardziej zrozumiała. 

Najlepszym komentarzem do tego dzieła są słowa wprowadzenia ks. Luigiego: 

Zamierzam wyjaśnić sposoby, dzięki którym można świadomie i rozumnie 

przylgnąć do chrześcijaństwa, biorąc pod uwagę konkretne doświadczenie 

(…) W tej książce chciałem wypowiedzieć rację, która pozwala człowiekowi 

wierzyć w Chrystusa: głęboka, ludzka i rozumna zgodność jego potrzeby  

z wydarzeniem człowieka – Jezus z Nazaretu.254     

Trzecią pozycją serii PerCorso jest książką pod tytułem Dlaczego Kościół 

(Perche’ la Chiesa). Początkowo wydano pierwszy tom pt. La pretesa permane 

(wyd. wł. 1990), następnie drugi tom pt. Il segno efficace del divino nella storia 

                                                           
253 Wypowiedź Kard. Stanisława Dziwisza z dnia 28 stycznia 2000  zamieszczona w wstępie do polskiego 

wydania pozycji: L. Giussani, Zmysł religijny, Poznań 2000, s. 5, A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. 

cyt., s. 1332.  
254 L. Giussani, Chrześcijaństwo jako wyzwanie - U źródeł chrześcijańskiego roszczenia, Poznań 2002, s. 6,  

A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332.   



156 

 

(wyd. wł. 1992) w 2003 roku wydano oba dwa tomu w jednej zwartej pozycji. 

Giussani wskazuje w Dlaczego Kościół na sens istnienia, funkcje i naturę  

oraz przymioty Kościoła. Traktuje o Kościele jako znaku Boga w historii. 

Powstanie i trwanie Kościoła, według Giussaniego, to argument za autentycznością 

orędzia Jezusa z Nazaretu. Również ta pozycja została powtórnie przeredagowana, 

czego widocznym śladem jest końcowy rozdział o Maryi. Ks. Luigi postrzega rolę 

Najświętszej Maryi Panny w historii używając takich oto słów: Sam Bóg wybrał ją 

po to, abyśmy mogli Go poznać. Ona dzięki ,,ciepłu” swego łona, jest metodą 

udzielania się Boga człowiekowi. Stąd też, według Giussaniego, pełni wyjątkową 

rolę w życiu i posłaniu Kościoła. 255          

Jednym z najwcześniejszym pod względem historycznym pism autorstwa 

Giussaniego jest książka Refleksje nad doświadczeniem (Riflessioni sopra 

un'esperienza). Pozycja ta zawiera pierwsze pisma programowe CL, opublikowane 

przy Imprimatur bp. Figiniego już w latach 1959 – 1964. Obecnie pozycja ta nosi 

tytuł Doświadczenie jest drogą do prawdy, (Il cammino al vero e' un'esperienza 

wyd. wł. 1995, 2006) pozycje: Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, Refeleksje 

nad doświadczeniem oraz Zapiski o metodzie chrześcijańskiej stanowią kolejne jej 

rozdziały. Książka ukazuje, czym jest CL u samych swych początków, jakie cele 

pragnie osiągnąć. Autor wskazał na sposoby wychowania człowieka otwartego  

na Boga. W ostatnich latach swojego życia Giussani uzupełnił tą pozycje  

o przemyślenia i doświadczenia, które zdobył podczas swojej pracy 

duszpasterskiej.256  

Książka Śladami chrześcijańskiego doświadczenia (Tracce d'esperienza 

cristiana, wyd. wł. 1960) jest pierwszą wydaną w Polsce. Pierwsza jej kopia  

w postaci maszynopisu powielonego nosi datę 1960 rok. Książka w obecnej formie 

zawiera wiele uzupełnień i dodatków, które niosły za sobą kolejne wydania, ostatnie 

dwunaste z 1988 roku. Pozycja ta porusza problemy codzienne człowieka, 

                                                           
255 L. Giussani, Dlaczego Kościół, Poznań 2004, s. 5, A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332.  
256 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 31, 114..  



157 

 

spotkanie z Chrystusem, dar Ducha, w aneksie zawiera założenia metodologiczne 

co do tworzenia wspólnoty.257  

Na powołanie chrześcijanina i wynikające z tego zadania wobec świata, 

a więc dzielenie się własną wiarą i systemem wartości z innymi -  ks. Luigi wraz  

z ks. Hansem Urs von Balthazar zwrócili uwagę w pozycji Miejsce chrześcijanina  

w świecie (L’impegno del cristiano nel mondo wyd. wł. 1971, 1978). Prawdę  

o powołaniu chrześcijańskim obrazują słowa: Nasze pytanie brzmi, co 

przekształca chrześcijan w zaczyn, który otrzymuje moc fermentowania 

świata? Co daje mu tę szczególną niezastąpioną właściwość? W słowo ,,daje” 

uchwyciliśmy już moment decydujący: to, co czyni go chrześcijaninem, nie 

pochodzi od niego samego: musi być dane. Jest więc łaską. Jednak  

to co zostaje dane musi on przyjąći przyswoić. Następną pozycją zbiorową, w 

której swój udział miał ks. Giussani jest Zostawić ślady w historii świata (Generare 

tracce nella storia del mondo wyd. wł. 1998, 2012), oprócz ks. Giussaniego  

w stworzeniu tej pozycji mieli swój udział ks. Stefano Alberto (ur. 1959), ks. Javier 

Prades (ur. 1960). Pozycja składa się z fragmentów wypowiedzi i rozmów  

ks. Giussaniego z odpowiedzialnymi za CL przeprowadzonych zarówno  

w Mediolanie, jak i w La Thuile, a także w Hiszpanii. Po zebraniu wypowiedzi 

współautorzy dokonali uporządkowania i ujednolicenia. Treść pozycji  

jest skoncentrowana wokół sakrament chrztu świętego. Napisana w ostatnim 

okresie życia ks. Giussaneigo, można więc  ją uznać za swoisty duchowy 

testament.258        

Kolejną ważną pozycją z twórczości Giussaniego jest Czas i świątynia  

(Il tempio e il tempio. Dio e l’uomo wyd. wł. 1995). Autor wskazuje w niej na żywe 

doświadczenie wiary, z której powstał Ruch.259    

Wyrazem refleksji nad modlitwą psalmami są pozycje: Cała ziemia pragnie 

Twojego oblicza (Tutta le terra desidera il tuo volto, wyd. wł. 2000) oraz Czym jest 

                                                           
257 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332.   
258 Tamże, s, 1331 – 1332; L. Giussani, H.U. von Balthasara, Miejsce chrześcijanina w świecie, Kraków 

2003, s. 20; J. Prades, Jak chrześcijanin staje się protagonistą historii? Ślady (XXI) nr 2 marzec/ kwiecień 

2012, s. 29.  
259 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 



158 

 

człowiek, że o nim pamiętasz (Che cos'e l'uomo perche' te ne curi?, wyd. wł. 2000). 

Ks. Luigi w książkach tych komentuje poszczególne psalmy zaczerpnięte z Liturgii 

Godzin. Do grupy pism zawartych ks. Luigiego wydanych w j. polskim zaliczyć 

należy również Różaniec święty. Pozycja ta jest zbiorem rozważań  tajemnic 

różańca. Chociaż wydaje się skromną i mało znaczącą książeczką, to jednak jest 

bardzo bogata w refleksje: Veni Sancte Spiritus, veni per Mariam. Przyjdź 

Duchu (Stworzycielu). Przyjdź przez Maryje. Przez ciało czasu i przestrzeni, 

ponieważ Maryja jest początkiem ciało jako czasu i przestrzeni: to poprzez 

Nią to ciało przychodzi. To poprzez Maryję przychodzi całe odnowienie 

świata; tak jak przez Abrahama dokonało się wybranie narodu, tak nowy  

i definitywny lud wybrany – do udziału, w którym jesteśmy powołani – 

przechodzi przez łono dziewczyny, przez ciało kobiety. Dlatego nasze 

przywiązanie i uczucie do Ciebie, Matko Boga i Matko nasza, jest wielkie, 

takie jako do Twego Syna.260                    

Pozycja zatytułowana Czy można tak żyć? (Si può vivere così? wyd.  

wł. 1994, 2007). Pozycja ta jest zapisem spotkań Giussaniego z członkami Memores 

Domini.261 

 Do pozostałych pism można zaliczyć, nieprzetłumaczone dotąd na  

j. polski: Appunti di metodo cristiano (Uwagi do metody chrześcijańskiej, wyd.  

wł. 1964). Conquiste fondamentali per la vita e la presenza cristiana nel modo 

(Podstawowe osiągnięcia dla życia i chrześcijańska obecność w świecie, wyd. 

1594) napisana wraz z Constatino Oggioni; Il senso della caritativa (Znaczenie 

miłości, wyd. wł. 1961); Pregare (Modlitwy dla dzieci); Dalla liturgia vissuta – una 

testimonianza (O liturgii – świadectwo, wyd. wł. 1973, 1991); Lettere di fede  

e di amicizia ad Angelo Majo; (Listy o wierze i przyjaźni do Angelo Majo, wyd.  

wł. 1997, 2007); Tu - o dell’ amicizia (Ty – lub o przyjaźni, wyd. wł. 1997); Alla 

ricerca del volto umano (W poszukiwaniu ludzkiego oblicza, wyd. wł. 1984, 1995); 

Si può (veramante?!) vivere così? (Czy można naprawdę tak żyć?, wyd. wł. 1996, 

                                                           
260 L. Giussani, Różaniec Święty, Kielce 2004, s. 38; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 
261 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 



159 

 

2011); Porta la speranza. Primi scritti (Niesienie nadziei. Pierwsze pisma, wyd.  

wł. 1997)262; Un avvenimento di vita, cioè una storia (Wydarzenie życia, to jest 

historia, wyd. wł. 1993)263; Sulle tracce di Cristo. Viaggio in Terrasanta con Luigi 

Giussani (Na śladach Chrystusa. Podróże po Ziemi Świętej z Luigim Giussanim, 

wyd. wł. 1994, 2006); Realtàe giovinezza. La sfida (Rzeczywistość i młodość. 

Wyznania, wyd. wł. 1995)264; Le mie letture (Moje lektury, wyd. wł. 1996, 2008); 

L’alleanza (Przymierze, wyd. wł. 1979); L’avvenimento cristiano (Wydarzenie 

chrześcijańskie, wyd. wł. 1993, 2003)265; Riconoscere una Presenza (Rozpoznać 

Obecność, wyd. wł. 1995); Il senso di Dio e l’uomo moderno (Zmysł Boga  

i człowiek współczesny, wyd. wł. 1994, 2010, 2013)266; L’ attrattiva Gesù 

(Przyciąganie Jezusa, wyd. wł. 1999); L’io, il potere, le opera (Ja, władza, dzieła, 

wyd. wł. 2000)267; Affezione e dimora (Przywiązanie i mieszkanie, wyd. wł. 2001); 

Moralità: memoria e desiderio (Moralność: Pamięć i Pragnienie, wyd. wł. 1980, 

1990); Il movimento di Comunione e Liberazione (Ruch Komunia i Wyzwolenie, 

wyd. wł. 1987 – pozycja ta jest zbiorem rozmów przeprowadzonych z ks. Luigi  

na temat historii i tożsamości ruchu przed rokiem 1986, zredagowane przez Robi 

Ronzę). A także: Decisione per l'esistenza. Appunti (Decydować o bycie, wyd.  

wł. 1978); L'allenza. Volume uno dagli Esercizi spirituali (wyd. wł. 1979); Il senso 

della nascita. Colloquia con don Luigi Giussani (Znaczenie urodzenia rozmowa  

z ks. Luigi Giussanim, wyd. wł. 1980, 2013) wywiad przeprowadził Giovanni 

Testori. Kolejnymi pozycjami są: La coscienza religiosa nell'uomo moderna. Note 

                                                           
262. W wydaniu tej pozycji  z 1997 roku tej znajduje się biografia prac ks. Giussaniego obejmująca lata 1951 

– 1997 za A. Perzyński, Metoda teologiczna, Szkoła mediolańska, dz. cyt., s. 113; A. Savorana, Vita di Don 

Giussani, dz. cyt., s. 1332.  
263 Pozycja ta stanowi zbiór wywiadów, konferencji i prelekcji wygłoszonych przez Giussaniego na 

przestrzeni lat 1976 – 1992. Tekst został opracowany przez Carmine Di Martino na podstawie zapisów 

magnetofonowych, lecz nie został formalnie przejrzany przez autora. A. Perzyński, Ponownie przybliżyć 

sobie samą istotę i rdzeń wiary, Komunia i Wyzwolenie nr 5 (16) wrzesień 1993, s. 24; A. Savorana, Vita di 

Don Giussani, dz. cyt., s. 1332.            
264 Krótki fragment tej pozycji znaleźć można pod tytułem: Miejsce, gdzie mówi się ,,ja” w prawdzie, Ślady 

(XIV) nr 2 marzec/ kwiecień 2005, s. 32; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 
265 Fragment dzieła opublikowano w dwóch częściach pod tytułami: A) Największą ofiara jest oddanie życia 

dla dzieła Kogoś Innego, Ślady (XIV) nr 2 marzec/ kwiecień 2005, s. 29 – 30. B) Nowe stworzenie Ślady 

(XIV) nr 2 marzec/ kwiecień 2005, s. 31; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 
266 Fragment pozycji opublikowany pod tytułem Zmysł religijny, Komunia i Wyzwolenie nr 5 - 6 (38 – 39) 

wrzesień - grudzień 1997, s. 11 – 13. (nie mylić z pozycją zwartą ks. Giussaniego, noszącą ten sam tytuł).  

A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1332. 
267 Fragment można odnaleźć w Zmysł religijny, dzieła, polityka, Ślady (XIV) nr 2 marzec/ kwiecień 2005, s. 

33 – 37; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1333.     



160 

 

per cattolici impegnati (Religijna świadomość współczesnego człowieka. Uwagi  

dla katolików zaangażowanych, wyd. wł. 1984, 1995);); Vivendo nella carne (Życie 

w ciele, wyd. wł. 1999); L'autocoscienza del cosmo (Świadomość świata, wyd.  

wł. 2000); Avvenimento di liberta'. Conversazioni con giovani universitari 

(Wyzwania wolności. Rozmowy z młodzieżą akademicką, wyd. wł. 2002); L'opera 

del movimento. La Fraternita' di Comunione e Liberazione (Praca ruchu. Bractwo 

Komunia i Wyzwolenie, wyd. wł. 2002, 2011); Il miracolo dell'ospitalita' (Cud 

gościnności, wyd. wł. 2003, 2012); Un caffe in compagnia. Conversazioni  

sul presente e sul destino (Kawa z przyjaciółmi. Rozmowa na temat teraźniejszości  

i przeznaczenia, wyd. wł. 2004) wywiad z Renato Farina; Una presenza che cambia 

(Obecność, która przemienia, wyd. wł. 2004).268 

Ks. Giussani wielokrotnie podejmował się egzegezy Pisma Świętego, w 

jednym ze swych artykułów dotyczących Rz 8, 18-25 pisał: Plan realny Pana 

życia, plan Tajemnicy, którą Chrystus objawił, polega na tym, że cierpienie 

staje się funkcją czegoś większego, ma na celu doskonałość, której na imię 

chwała przyszła, że nie jest żadną stratą: śmierć jest po to, aby było 

zmartwychwstanie. Jednak chwała wieczna, która się objawia, nie jest niczym 

innym, jak rzeczywistością, przedmiotem mojego doświadczenia, ukazanym  

w prawdzie, bez cieni i bez sprzeczności. Zatem, jak mówi św. Paweł, 

"stworzenie samo oczekuje", żeby przyszło to czego z upragnieniem oczekuje. 

Pisał Bonhoeffer z więzienia: "każdy dzień jest pełny, ale z głębi wyłania się, 

coraz mocniej i okazalej, oczekiwanie". Najgłębszy rdzeń mojego  

ja utożsamia się z oczekiwaniem spełnienia. Ponieważ moje ciało, moja 

osoba, stworzenie, jest "poddane upadkowi", ze względu na tajemniczy plan, 

ze względu na plan Pana życia. W tej upadłości ważne miejsce zajmuje nasz 

grzech, nasz błąd i bolesne upokorzenie, które jest jego skutkiem. Stąd 

                                                           
268 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., dz. cyt., s. 114 – 115 oraz A. Rynio, 

Wychowawcza metoda ks. L. Giussaniego, w: Wychowanie człowieka otwartego red. A. Rynio, Kielce 2001, 

s. 99. Patrz również nota biograficzna zamieszczona na okładce pozycji: L. Giussani, Chrześcijaństwo jako 

wyzwanie...,dz. cyt. oraz L. Giussani, Czas i świątynia, dz. cyt. s. 202 (nota o autorze); A. Savorana, Vita di 

Don Giussani, dz. cyt., s. 1331 – 1333.  



161 

 

eksploduje w nas pragnienie, żeby "być wyzwolonym od zepsucia" Niezależnie 

od tego, jak bardzo ludzkie życie - i stworzenie - przytłacza i upokarza 

upadek, grzech, jest ono określone przez pragnienie wyzwolenia od zepsucia, 

które polega na niewłaściwym traktowaniu osób, rzeczy, nas samych. 

Pragnienie wyzwolenia oznacza pragnienie wejścia w przestrzeń wolności, 

przylgnięcia do Bytu, żeby gesty, działania, stosunek do siebie,  

do rzeczywistości, były znaczone wolnością, były wreszcie prawdziwe.269 

 

c)Konferencje i homilie 

Osobną grupę dzieł istniejących  w języku polskim stanowią drobne 

wypowiedzi w ramach rekolekcji lub konkretnych tematów. Mają formę broszur  

i są skierowane do konkretnych grup: Rekolekcje (konferencje z rekolekcji  

w Olsztynie k. Częstochowy skierowane do członków CL w Polsce); Jak rodzi  

się ruch (Pozycja jest świadectwem wygłoszone przez Giussaniego podczas 

międzynarodowego spotkania odpowiedzialnych za ruch CL w sierpniu 1989 roku) 

oraz Ruch, czyli poruszenie serca. Istnieje jeszcze wiele publikacji zawierających 

stenogramy z konferencji, kazań, przemówień prowadzonych w ramach corocznych 

rekolekcji Bractwa CL w Rimini. Każdego roku po zakończeniu tych rekolekcji, 

wydawane są specjalne książeczki, w skład których oprócz w/w konferencji 

Giussaniego wchodzą również kazania lub przemówienia zapraszanych gości: 

dostojników kościelnych i cenionych teologów. Pism ta doczekało się wydania  

w języku polskim. 270       

Ostatnimi pisami autorstwa ks. Luigiego, wydanymi już po jego śmierci, 

są stenogram wykładów i rozmów przeprowadzonych przez założyciela 

z osobami odpowiedzialnymi za Comunione e Liberazione Universitari (dalej skrót 

CLU) – tzw. Ruch studencki. Pozycje te zostały wydane w ramach w/w serii Książki 

ducha chrześcijańskiego, wydawanej obecnie przez ks. Juliàna Carróna (ur. 1950). 

                                                           
269 L. Giussani, Spełniona obietnica, Notatki z rozmowy ks. Luigi Giussaniego ze studentami, Sierpień 1990 

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0054.html (03 grudnia 2014, 23:34). 
270 Tenże, Jak rodzi się ruch, Warszawa 1990 (tylna okładka uwaga redaktora),  A. Petrowa – Wasilewicz, dz. 

cyt., s. 22.    

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0054.html%20(03


162 

 

Pozycje te, do 2014 roku nieopublikowane jeszcze w języku polskim, noszą 

wspólną nazwę Ekipa. Pierwszy tom nosi tytuł: Dall’utopia alla presenza 1975 – 

1978, (Od utopi do obecności, wyd. wł. 2006).271 Drugi tom Ekipy ks. Luigi 

zatytułował jako Certi di alcune Grandi cose 1979 – 1981, (Pewni niektórych 

wielkich rzeczy, wyd. wł. 2008). 272  

Innym pozycjami są zapiski konferencji ks. Giussaniego adresowane  

do członków Bractwa Komunia i Wyzwolenie w ramach rekolekcji lub dni 

skupienia: La familiarita' con Cristo. Meditazioni sull'anno liturgico (Rodzina 

Chrześcijańska. Medytacja na rok liturgiczny, wyd. wł. 2008); Uomini senza patria 

1982 – 1983 (Mężczyźni bez kraju, wyd. wł. 2008); Qui e ora 1984 – 1985 (Tu  

i teraz, wyd. wł. 2009); L'io rinasce in un incontro 1986 – 1987 (Ja odradzam  

się w spotkaniu, wyd. wł. 2010); Ciò che abbiamo di piu caro 1988 – 1989  

(Co mamy najdroższego, wyd. wł. 2011); Un evento reale nella dell'uomo 1990 – 

1991 (Prawdziwe wydarzenie w człowieku, wyd. wł. 2013).273     

Ks. Luigi dokonywał często także komentarzy do różnych form 

modlitewnych np. w czasie jednej ze swych konferencji mówił: Posługiwanie  

się Różańcem, medytacja tego, co nam podsuwa, Tajemnicy, która się w nim 

objawia, owocuje pewnością tego, co Matka Jezusa może uczynić dla naszego 

życia, co czyni dla naszego życia. Jezus nie wybrał się w drogę dla nas po to, 

aby tracić czas. I tak tajemnice radosne, które poprzedzają tajemnice bolesne, 

tajemnice radości - gaudium - tajemnice radosne niosą nam na nowo, 

przywołują na nowo tajemnicę nowości - zwiastowanie anielskie, miłość 

miłosierną wobec krewnej Elżbiety, narodzenie Jezusa, oczyszczenie 

Madonny i ofiarowanie Chrystusa Ojcu, pozornie nieznaczące życie Jezusa  

w Nazarecie. Są to wspomnienia, w których uwydatnia się i ucieleśnia 

wrażenie, jakie na nas robi Chrystus. Tajemnice bolesne oznaczają warunek - 

                                                           
271Fragment pt. W wierze człowieka i lud, Ślady (XV) nr 4 lipiec/ sierpień 2006, s. 1- 3; A. Savorana, Vita  

di Don Giussani, dz. cyt., s. 1333. 
272Fragment pt. Być Pewni niektórych wielkich rzeczy, Ślady (XVI) nr 4 lipiec/sierpień 2007, s. 1- 4. 

Literatura w j. polskim nie podaje tytułu oryginalnego dzieła; A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt.,  

s. 1333.   
273 A. Savorana, Vita di Don Giussani, dz. cyt., s. 1333.   



163 

 

po ludzku mówiąc absurdalny -, ból jest sytuacją nie do uniknięcia - w moim 

położeniu, jako człowiek stary rozumiem te rzeczy jak nigdy dotąd ich nie 

rozumiałem - [warunek] aby być częścią Jezusa, aby do Niego przynależeć.  

W ten sposób radość końcowa, chwała ostateczna, w tajemnicach 

chwalebnych, zdobywa dla siebie fundament wewnątrz doświadczenia 

naszego ciała; w przeciwnym razie doświadczenie naszego ciała nie dosięga 

zmartwychwstania. Tak jak kiedyś Matka Jezusa była początkiem Jego bycia 

między nami, tak teraz Matka Jezusa kontynuuje w historii zbawianie tego, co 

zostało przepowiedziane, przeznaczone do zbawienia. "Tych , których 

zbawiłeś, zachowaj, o Chryste". Madonna jest tą osobą, o której możemy 

myśleć, bez obawy, że zostaniemy oszukani - Madonna jest naszą Matką.  

W ten sposób właśnie poprzez oddanie się Madonnie, wzywanie Madonny, 

modlitwę do Madonny, możemy się upewnić co do tego, czego spodziewa  

się od nas Chrystus, co to tego, kim jesteśmy. To właśnie w tym powierzeniu 

się Madonnie potwierdza się okazale pewność naszego życia, tak, iż patrząc 

na siebie nawzajem w naszym chrześcijańskim towarzystwie, widzimy, że jest 

ono naprawdę pierwszym odblaskiem zbawienia, odblaskiem nowej sytuacji 

człowieka.274 Maryja zdaniem Giussaniego jest wzorem człowieka nowego, 

odkupionego i pełnego łaski Bożej. Podkreślał, iż posłuszeństwo Maryji w pełni 

wyraża otwarcie się wolę Bożą, nawet do granic absurdu.  

Ks. Giussani w swej myśli idzię nawet krok dalej, wyrażając to w słowach. 

Niezależnie od tego, w jakim jesteśmy stanie ducha, prośmy każdego dnia 

Madonnę o łaskę, aby to, co Chrystus obiecał w jej macierzyństwie dla nas, 

wyraziło się w prawdzie naszego powołania, urzeczywistniło się konkretnie, 

powodując naszą przemianę. Dlatego też, niech każdy z nas, patrząc  

na innych - patrząc na siebie nawzajem - płacze z radości w obliczu faktu, że 

Madonna, jako wynurzenie się nowości odkupieńczej, zbawi całkowicie  

                                                           
274 L. Giussani, Istnieje nic, które nie przepadnie za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html (4 grudnia 

2014, 01:06). 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html%20(4


164 

 

w swoim Synu egzystencję, do której zostaliśmy wezwani. Istnieje nic, istnieje 

nic, które nie przepadnie. Rzecz, która jest niczym, mogłaby być zgubiona, a 

tymczasem nie, jest zbawiona! 

"Quos redemisti, tu conserva, Christe", zachowaj nas, Panie, w zbawieniu, 

dla którego Ty zechciałeś wkroczyć w nasze życie. To jest najwyższy powód 

radości, tak, pewności i radości, a więc chwały. Chwała jest naszą radością. 

Radość jest pewnością, która możliwa jest w świecie przez fakt bycia 

dotkniętymi przez Tajemnicę, w objęciach Chrystusa.275  

Giussani w wygłoszonych konferencjach i artykułach poruszał także bieżące 

kwestie społeczne i polityczne: Poważnym problemem wobec którego stoi 

współczesny świat jest ów bunt przeciw prawdzie, który był przyczyną grzechu 

pierworodnego i z powodu którego grzech ten wywołuje w każdym czasie 

skutki w pojedynczym człowieku jak też w całej ludzkości. Z tego powodu, w 

obliczu tego co się dzieje, nie można pominąć czy odrzucić osoby Chrystusa: 

On jest fundamentem - jest fundamentem! - prawdy o człowieku (dlatego ci, 

którzy w historii niszczą chrześcijaństwo są mordercami człowieczeństwa).276  

Cała twórczość Giussaniego odznacza się dynamizmem i siłą 

przekonywania. Wobec tego, co ten człowiek mówił lub pisał, nie można było 

przejść obojętnie. Kiedy przemawiał, używał wielu gestów, którymi próbował 

zobrazować przekazywaną treść. Mówiły więc nie tylko jego usta, ale w sumie całe 

ciało. Ci którzy wracali ze spotkania z nim, bardzo często byli oszołomieni, tym, co 

usłyszeli. Tym bardziej, że nie mówił o rzeczach nowych, a jedynie pomagał 

zrozumieć rzeczywistość, którą żyjemy od dawna.277                                     

 

 

                                                           
275 Tamże 
276 Tenże, Wołanie o pokój, nie prowokacja, Corriere della sera, 25 luty 2003  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html (2 grudnia 2014, 22:50). 
277Wywiad z ks. Jerzym Krawczykiem – Bytom 27 luty 2007 roku oraz Janem Adamowiczem – Świdnica  

8 maja 2007 roku. Warto również zwrócić uwagę na fragmenty wypowiedzi Luigiego zawarte w filmie  

Vite Straordinarie don Giussani…  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html%20(2


165 

 

§ 5. CHARAKTERYSTYKA ŻYCIA I DUCHOWOŚCI  

 

 Życie i duchowość ks. Giussaniego jasno wskazuje, iż była to postać 

niezwykła w historii Kościoła. Niezwykłość życia ks. Giussaniego wynikała  

z pełnej jego naturalności i dynamizmu. Jako młody chłopak Giussani zaczął 

doświadczać obecność Boga w swoim życiu. Pragnął więc pozostawić  

to doświadczenie, nie tylko dla siebie, ale starać się przekazać je każdemu 

człowiekowi, którego spotkał. Co też istotne, uważał, że  przekazywanie tego 

doświadczenia nie polega na nachalnym wchodzeniu w życie drugiego człowieka. 

Wprost przeciwnie, istotą życia Giussaniego było świadectwo, które pociągało, ale 

nie ograniczało wolności.  

 Na podstawie historii życia ks. Luigiego  można określić poszczególne etapy 

kształtowania jego duchowości. Pierwszym etapem bez wątpienia był okres 

dzieciństwa. W tym okresie zarówno wpływ rodziców jak i nauczycieli, otwierał 

Luigiego na poznawany przez niego świat. Z jednej strony Giussani uczył się od 

swego ojca poszukiwania sensowności wszystkich rzeczy, jego ojciec bowiem  

niejako zmuszał Giussaniego do samodzielnego poznawania świata. Z drugiej 

jednak ojciec Luigiego starał się ukierunkowywać jego proces poznawczy na nowe 

pola poszukiwań. Matka natomiast starała się otwierać syna na Boga.  

Jej duchowość była bardzo prosta. Matka Luigiego uczyła Giussaniego, by nie 

patrzył na Boga oczami rozumu, lecz serca. Uczyła wrażliwości i wyczucia estetyki, 

co ewidentnie wpłynęło na jego postrzeganie świata. Nie bez znaczenia był również 

wpływ ówczesnych nauczycieli i księży. W tym klimacie wzrastało powołanie 

Giussaniego. Decyzję o wyborze drogi życia dokonywana była bez zgody rodziców, 

a nawet mimo ich jednoznacznego sprzeciwu.  

 Następny etap rozwoju duchowego i osobowego przypada na okres formacji 

seminaryjnej. W tym czasie bez wątpienia ogromny wpływ na kształtowanie  

się Giussaniego miała twórczość wielkich mistrzów jak i osobowość świadków 

kapłańskiego życia. Chociaż nie brakowało momentów krytycznych. Giussani 

zadawał sobie pytanie, czy decyzja o wstąpieniu do seminarium w tak młodym 



166 

 

wieku była do końca zasadną. Czy nie należało by wrócić do domu,  za którym tak 

bardzo tęsknił. Młodemu Giussaniemu udało się przezwyciężyć kryzys i rozwinąć 

swoje umiejętności. Już wtedy pojawił się pierwsza inicjatywa duszpasterska  

oraz pragnienie wspólnego życia kapłańskiego. Zdolność i wysoki poziom duchowy 

zostały szybko dostrzeżone i docenione. Najlepiej wyraża to wcześniejsza decyzja 

przełożonych o święceniach i następnie skierowanie go do pracy duszpasterskiej  

w parafii, a w seminarium.  

 Praca akademicka, chociaż zaspokaja potrzeby intelektualne Giussaniego, 

nie zaspakajała potrzeb duszpasterskich. Stąd też decyzja o poświęcaniu wolnego 

czasu na pracę w jednej z parafii mediolańskiej. W tym okresie na duchowość 

Giussaniego zaczyna wywierać wpływ postać Reinholda Niebuhr, któremu zresztą 

poświęcił swoją rozprawę doktorską. To, co uderzyło Giussaniego w twórczości 

protestanckiego duchownego, była otwartość na człowieka. Pytania o naturę 

człowieka, jego miejsce w świecie były ciągle widoczne w twórczości Giussaniego. 

Poznawanie zarówno teologii protestanckiej jak i prawosławnej pozwalała 

popatrzeć Giussaniemu na Kościół i chrześcijaństwo z szerszej perspektywy.  

W przyszłości zaowocowało to nastawieniem CL na inne wyznania chrześcijańskie 

jak i w ogóle systemy religijne. Z punktu widzenia ówczesnego Kościoła, który 

dopiero przygotowywał się do Soboru Watykańskiego II, otwarcie się na świat  

nie było dobrze postrzegane. Można więc powiedzieć, iż metoda Giussaniego 

odzwierciedlała potrzeby Kościoła. Giussani szybko zauważył, z jakimi 

problemami przyjdzie mu się zmierzyć. Zauważył, iż problem tkwi nie w formie 

wyrazu, lecz w metodzie. Ta tendencja zmiany metody działania był zauważalna  

w wielu nowo powstałych wówczas wspólnotach charyzmatycznych. Gorliwość 

kapłańska nie pozwalała mu stać bezczynnie w bibliotece pełnej książek. 

Uświadomił sobie, że powinien przekazywać, to czego sam doświadczył. Chciał 

więc ukazać innym w jaki sposób doszło do jego spotkania z osobowym Bogiem, a 

przez to zaproponować  im podobną drogę. W tym czasie Giussani ponownie 

poważnie choruje. Czas rekonwalescencji miał na niego  ogromny wpływ. Był to 



167 

 

okres, w którym Giussani zaczyna wyciągać pierwsze wnioski z dostrzeżonej 

rzeczywistości.  

 Pragnienie realizacji powołania kapłańskiego w postaci pracy z młodzieżą 

szybko zostało dostrzeżone przez przełożonych Giussaniego. Skutkiem czego 

podjęto decyzję o skierowaniu go do pracy w katechezie. W czasie swojej pracy 

katechetycznej uświadomił sobie zakres zagrożeń, z jakimi borykał się ówczesny 

młody człowiek. Widział, jak bardzo społeczeństwo włoskie jest rozbite. Dostrzegał 

wpływ neofaszyzmu i komunizmu. Szukał więc sposobu dojścia do każdego 

człowieka, który został mu powierzony. Wykorzystując znane mu już metody 

działania z AK w realizacji GS dostosowywał jej do panujących warunków. To, co 

stanowiło siłę dotarcia Giussaniego do młodych, był pełen dynamizm, co 

odpowiadało naturze ludzi młodych. Bardzo dobrze ich rozumiał, można 

powiedzieć, iż trafiał idealnie w ich potrzeby duchowe. Siła autorytetu osobowego 

Giussaniego wzmacniała jego skuteczność. W tym też okresie, w czasie swojego 

stażu w USA, Giussani poznaje duchowość protestancką w bezpośredni sposób. 

 W momencie kiedy Giussaniemu powierzono zadanie wykładowcy  

na Uniwersytecie Mediolańskim, jego życie nabiera nowego wymiaru. Powstały  

już pierwsze zalążki nowego Ruchu. Zakres działań duszpasterskiego ks. Luigiego 

wyszedł już szeroko poza Liceum Berchet, ogarnęły cały Mediolan. Jego idee 

zaczęły być przekazywane, propagowane także poza Mediolanem. W tym czasie 

jego pierwsi uczniowie wchodzą powoli w dorosłe życie. Pojawia się kwestia 

przebudowanie stylu pracy duszpasterskiej. Od tego momentu duchowość 

Giussaniego rozwija się dalej wraz z rozwojem Ruchu. Moment transformacji GS  

w CL wynikał ze zmiany nastawienia Kościoła. Przemiany soborowe dały 

podstawy do rozwoju nowych kierunków duchowości Ruchu i samego Giussaniego. 

Miejsce laikatu zostało ostatecznie określone w Kościele. Większe zaangażowanie 

w życie Kościoła zaproponowane przez sobór w pełni odpowiadało charakterze 

pracy duszpasterskiej Giussaniego. Niemniej jednak zarówno jak Kościół, tak  

i Giussani wraz swymi uczniami nie mieli zamiaru rezygnować z tradycji Kościoła. 

Było to niezwykle widoczne zarówno w pracy jak i nauczaniu Giussaniego. 



168 

 

Uproszczenie form liturgii, nie miało na celu jej ograbienia, a raczej  dostosowanie  

do wrażliwości współczesnego człowieka. Giussani bardzo dobrze to rozumiał  

i starał się uczyć swoich uczniów wrażliwości liturgicznej. Zresztą to właśnie 

umiłowanie liturgii i egzegezy Pisma Świętego są charakterystycznymi rysami 

duchowości Giussaniego.  

 Trudnym wydarzeniem, niejako sprawdzianem skuteczności metody 

Giussaniego, było odłączenie części GS w czasie rozruchów studenckich. Giussani 

wiedział, że droga, która została przez nich wybrana jest błędna. Mocno go to 

raniło. Z jednej strony miał bowiem świadomość, że część jego pracy została 

zaprzepaszczona, z drugiej strony czuł się odpowiedzialny za oddanych sobie 

młodych ludzi. W życiu Giussaniego pojawił się kryzys. Tym bardziej, że dla wielu 

duchownych,  tym hierarchii kościelnej pochodzenia włoskiego, grupa Giussaniego 

była postrzegana jako potencjalne zagrożenie dla Kościoła. Wynikało to  

z wewnętrznych napięć we Włoszech. Tym bardziej pogłębiało to cierpienie  

ks. Luigiego.   

 Po zakończeniu wystąpień studenckich sytuacja zaczęła się kształtować na 

nowo. Grupa, która została przy Giussanim, poczęła się na nowo odbudowywać.  

W tym czasie przez przypadek powstaje nazwa Komunia i Wyzwolenie. Sama 

nazwa w pełni odzwierciedla duchowość zarówno Giussaniego jak i jego uczniów. 

Komunia a więc jedność pomiędzy ludźmi, a przede wszystkim między 

człowiekiem a Jezusem, a także wyzwolenie, które niesie ze sobą pascha Chrystusa. 

Zresztą, co warto zauważyć, nikt w Ruchu nie mówi o charyzmacie CL, a  

o charyzmacie ks. Giussaniego. To świadczy o jedności, tożsamości Ruchu z jego 

założycielem. Można więc pokusić się o stwierdzenie, iż CL jest ostatecznie 

owocem duchowości samego ks. Giussaniego. Mimo wielu trudności  

i niezrozumienia ze strony wysokich dostojników kościelnych, mimo prześladowań 

ze strony Czerwony Brygad, uważających CL za swoich naturalnych przeciwników, 

CL stale próbowało być aktywne w życiu włoskiego społeczeństwa.  

 Nowy okres w duchowości Giussaniego zbiegł się z pontyfikatem św. Jana 

Pawła II. Świadomość pełnej akceptacji ze strony Biskupa Rzymu dodawała 



169 

 

Giussaniemu sił. W końcowym etapie swojego życia, już po przejściu na emeryturę, 

patrzył na CL z perspektywy czasu. Nie oznaczało to jednak stagnacji. Duchowość 

zarówno Giussaniego jak i CL nie straciła nic ze swej dynamiczności.  

To umożliwiło przetrwanie organizacji, mimo śmierci jej  założyciela CL. Giussani 

odszedł  do wieczności , natomiast jego charyzmat i duchowość stały się elementem 

życia wielu tysięcy osób.  

 

 To co stanowi istotę duchowości ks. Giussaniego to trzy słowa: wiara – 

wydarzenie chrześcijańskie – Kościół. Te aspekty były ubogacone przez kulturę, 

miłość i misje. Jako ważne czynniki duchowości ks. Luigiego.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



170 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



171 

 

ROZDZIAŁ V 

 

 

GENEZA COMUNIONE E LIBERAZIONE  

 

 

 Poniższy rozdział przedstawia historię CL z perspektywy świadków tamtych 

wydarzeń i wspomnień ks. Giussaniego. Poszczególne etapy historii CL ukazują 

dynamizm nie tylko ks. Giussaniego, ale także jego uczniów, którzy dotknięci 

zostali jego charyzmatem.  

 

§ 1. POCZĄTKI WSPÓLNOTY 

 

Początek historii wspólnoty CL należy upatrywać w wydarzeniu  

z pierwszego dnia katechizacji w Liceum Berchet w 1954 roku. Ks. Luigi szedł  

do klasy I E, aby poprowadzić swoją pierwszą w tej szkole katechezę. Zaledwie 

wszedł do sali, nie zdążywszy nawet usiąść przy biurku, zauważył  podniesioną 

rękę ucznia Claudio Pavesi, siedzącego na końcu pomieszczenia. Po dopuszczeniu 

do głosu ucznia, ks. katecheta usłyszał słowa: To zbyteczne, by ksiądz, mówił 

nam o religii gdyż aby o czymś mówić, trzeba posługiwać się rozumem, 

stosowanie rozumu do spraw wiary jest jednak bezcelowe, gdyż oba pojęcia 

są jak dwie proste równoległe: nigdy się nie spotkają.278  

Giussani zagregował od razu pytając na początku tego ucznia, a następnie 

kierując pytanei do całej klasy, czym jest rozum i wiara. Nie uzyskał jasnej 

odpowiedzi, a wywołany temat spowodował zażartą dyskusję w klasie. Sposób 

formułowania myśli przez uczniów, wskazywał na wpływ uczącego w tej samej 

szkole profesora filozofii Miccinesi. Gdy Giussani spotkał go na szkolny korytarzu, 

                                                           
278 L. Giussani, Ryzyko wychowawcze jako tworzenie osobowości i historii, dz. cyt., s. 22; Tenże, R. Roza, 

Il Movimento di Comunione e Liberazione, Mediolana 2014; C. Pavesi, Ręka jest nadal podniesiona, Ślady 

(XV) nr 1 styczeń/luty 2006, s. 14; M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. 

cyt., s. 40.  



172 

 

podzielił się z nim przeżytą przed chwilą sytuacją. Wtedy profesor filozofii 

stwierdził, że uczeń miał rację. Profesor swój pogląd argumentował 

postanowieniami II synodu w Orange.279 

Według nauczyciela filozofii  synod stwierdza, że wiara i rozum pozostają  

w sprzeczności. Wymiana zdań miedzy Giusem a Miccinesi wywołała poruszenie  

w szkole. Zaczęli otaczać ich kolejni uczniowie. Pojawił się również dyrektor, 

robiący obu nauczycielom wymówki za niepotrzebne zbiegowisko. Giussani, nie 

chcąc pozostawiać uczniów bez odpowiedzi, zaczął następujący wywód: Proszę 

posłuchać panie profesorze, przysięgam panu, że znajduje się pan tutaj 

przede mną: czy jest sąd racjonalny, czy nie? On na to: Tak, jest to dla pana 

oczywiste. Przysięgam panu i z podobną pewnością twierdzę, że Ameryka 

istnieje, a nigdy przecież jej nie widziałem. Twierdzę, że Ameryka istnieje 

niezależnie od tego, czy jutro lub pojutrze będę mógł tam pojechać.  

Czy według pana jest to, czy nie jest racjonalne? Chciał być konsekwentny, 

więc odpowiedział: Nie, nie było by to racjonalne. Patrzcie chłopcy – 

wykrzyknąłem – różnica pomiędzy mną a waszym profesorem nie polega  

na tym, że ja wierzę, a on nie wierzy, lub że ja wierze, a wy nie wierzycie, lecz 

na tym, że według mojej koncepcji rozumu fakt istnienia Ameryki jest możliwy 

do racjonalnego uznania przeze mnie w tej chwili, według jego koncepcji 

natomiast nie jest.280                                                

 W następnych dniach, chodząc po szkolnym korytarzu, ks. Luigi pytał 

napotkanych uczniów jednych z nielicznych w tej szkole członków Akcji 

Katolickiej czy Skautów: Czy rzeczywiście wierzycie w Chrystusa? Uczniowie 

pełni zdziwienia reagowali najczęściej osłupieniem, następnie ks. Giussani zadawał 

                                                           
279 II Synod w Orange (zwany również II Synodem Arauzyceńskim) - zwołany w roku 529 przez  

św. Cezarego biskupa Arles jako reakcja na naukę Faustusa z Riez dotyczące łaski. Św. Cezary poprosił 

papieża Feliksa IV o wyjaśnienie nauki katolickiej dotyczące łaski, jako odpowiedz otrzymał dwadzieścia 

pięć punktów, opatrzywszy je wstępem i wyznaniem wiary ogłosił 3 lipca 529 roku. Wyznanie wiary, będące 

dziełem tego synodu zostało zatwierdzone przez papieża Bonifacego II w 531 roku. Dokument synodalny 

zawiera dwadzieścia pięć kanony. Tradycja traktowała postanowienia II Synodu w Orange na równi  

z decyzjami soborów powszechnych. Breviarium Fidei, Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red.  

I. Bokwy, Poznań 2007, s. 76 – 83.  
280 L. Giussani, Ryzyko wychowawcze dz. cyt., s. 22 – 25; Tenże, Zmysł religijny, dz. cyt., s. 33 – 34; 

Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 29 – 30.           



173 

 

drugie pytanie: Czy według ciebie chrześcijaństwo jest tu w szkole obecne? 

Uczniowie zdumieni reagowali ironicznym śmiechem. Przy tym wielu 

odpowiadało: Ależ nie! Stąd też dla Giussaniego sytuacja stała się bardzo prosta, 

albo wiara w Chrystusa nie jest prawdziwa, albo wymaga nowego sposobu 

przekazywania. Należało odnowić propozycje doświadczenia chrześcijańskiego, 

ukazać ją jako odpowiedź na oczekiwania rozumu i serca każdego człowieka. 

Giussani zaczął od artykułu opublikowanego na łamach młodzieżowego pisma 

Akcji Katolickiej. W artykule tym po raz pierwszy używa wyrażenia ruch  

w znaczeniu czegoś, co uruchamia się w osobie w wyniku spotkania z Chrystusem. 

Zadziwiające, że w następnym tygodniu wyżej wspominani uczniowie na szkolnym 

apelu, odważnie wystąpili  z protestem wobec antykatolickich zachowań.281 

W ten sposób wokół ks. Luigiego zaczęła się gromadzić pierwsza grupa 

młodych. Ruch szybko zaczął się rozprzestrzeniać w całej szkole. W kolejnych 

latach GS wyszedł poza mury Berchet, ciesząc się dużą popularnością. Ogarnął cały 

Mediolan, skupiając na początku lat szejdziesiątych tych kilka tysięcy członków. 

Następnie rozprzestrzeni się po całej Italii. 282 

Początek działalności ks. Giussaniego nie był prosty. Spotykał się albo  

z obojętnością  albo nawet opozycją ze strony własnych przełożonych. Jedynym, na 

którym ks. Giussani mógł się oprzeć, był ówczesny biskup pomocniczy Sergio 

Pignedoli (1910 – 1940).283 

Podstawowym elementem formowania młodych, przyjętym przez 

ks. Giussaniego, były cotygodniowe spotkania tzw. Szkoły wspólnoty, które będą 

szerzej omówione w dalszej części pracy. Pierwsze spotkania odbywały  

się w niedzielne poranki w siedzibie Akcji Katolickiej przy ulicy Sant’ Antonio 5 

w Mediolanie. Z biegiem czasu oprócz wspólnoty licealnej na spotkania zaczęli 

uczęszczać inni młodzi, zapraszani przez swoich kolegów lub koleżanki. Giussani 

zauważył, że wiara jest spychana w strefę abstrakcji, bez odniesienia do życia. 

                                                           
281 L. Giussani, Jak rodzi się ruch, dz. cyt., s. 6; A. Perzyński, dz. cyt., s. 114, Comunione e Liberazione, 

Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 28. L. Giussani, Salendo quei gradini del Liceo Berchet, Tracce (XXXI) nr 2 

febbraio 2004, s. 52; M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. cyt., 256.  
282 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 31 – 33.   
283 L. Giussani, R. Roza, Il Movimento di Comunione e Liberazione, dz. cyt., s. 13.  

http://209.85.135.104/translate_c?hl=pl&sl=it&u=http://www.tracce.it/det_Articoli.asp%3FSezione%3Dfebbraio%2B2004%26ID%3D20040222&prev=/search%3Fq%3DCommunion%2Be%2BLiberazione%26hl%3Dpl%26lr%3D%26rls%3Dcom.microsoft:en-US&usg=ALkJrhgF6DYc-U8WnSMI9z2UUL_uNUOdkQ


174 

 

Owocowało to w parafiach czy stowarzyszeniach katolickich formalizacją, przez 

co zaangażowanie młodzieży zaczęło zanikać. Chociaż w połowie lat piędziesiątych 

Kościół we Włoszech wydawał się jeszcze mocno zakorzeniony, to jednak opierał 

się bardziej na sile przeszłości a nie na żywym doświadczeniu.284        

Ks. Luigi organizował większe wyjazdy dla młodzieży dwa razy w ciągu 

roku szkolnego. Celem wyjazdu była baszta zamku w Vairgotii. Pierwszy wyjazd 

odbył się w ostatnich dniach września i nosił nazwę Tydzień Uczniowski. Wyjazd 

ten trwał pięć dni. Pierwsze udokumentowane rekolekcje datowane są na 1958 rok. 

Drugi wyjazd odbył się w Wielkim Tygodniu. Te swoiste rekolekcje świętego 

tygodnia zaczynały się w środę popołudniu, a kończyły w sobotę odśpiewaniem 

orędzia wielkanocnego. Pierwotnie spotkania te gromadziły kilkudziesięciu  

a później kilkuset uczestników. W połowie lat sześćdziesiątych liczba biorących 

udział w spotkaniu przekroczyła tysiąc. Z powodów logistycznych koniecznym 

stało się z biegiem czasu wybranie innego miejsca, które mogło pomieścić 

wszystkich uczestników rekolekcji. Ponadto organizował również trzydniówki – 

krótkie wycieczki, zachęcał do sportu oraz proponował teatr.285        

 Giussani wymagał od swojej młodzieży zaangażowania w życie Kościoła 

i społeczeństwa. Młodzi zaczęli podejmować wiele dzieł charytatywnych 

i kulturalnych, np.  pomoc biednym dzieciom w rejonie Bassa koło Mediolanu. 

Prawie tysiąc sześćset młodych z GS na przełomie lat pięćdziesiątych  

i sześćdziesiątych, co niedziela, opuszczało Mediolan, aby udać  

się do sześćdziesięciu siedmiu parafii tego ubogiego regionu. Ich praca polegała  

na organizowaniu zabaw, katechizacji i pomocy materialnej. Wszystko przebiegało  

w uzgodnieniu z miejscowymi proboszczami.286  

Organizowali również kongresy wraz z innymi grupami Akcji Katolickiej. 

Jeden z takich kongresów odbył się w 1964 roku pod hasłem: Dzień wojny o pokój. 

                                                           
284 L. Giussani, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 5 – 9.   
285 M. Camisasca, Comunione e Liberazione, Le origini (1954 – 1968), dz. cyt., s. 205 – 206; ,,Promień” na 

wierzy, Ślady (XVI) nr 4 lipiec sierpień 2007, s. 22; Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 

33. 
286 R. Emilla, Obecność w środowisku, Ślady (XIV) nr 5 wrzesień/październik 2005, s. 4 Comunione e 

Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 55.  



175 

 

W 1962 roku zrodziła się pierwsza inicjatywa misyjna w miejscowości Belo 

Horizonte (Brazylia). Na czele tej grupy stanął ojciec Pigo Bernareggi.287  

Ważnym elementem była modlitwa. Członkowie Gioventu Studentesca 

modlili się wspólnie Liturgią Godzin. Zaledwie po dwóch latach działalności ruchu, 

wydrukowano aż pięć tysięcy egzemplarzy książeczek z Liturgią Godzin. Giussani 

zwracał dużą uwagę na intelektualne przygotowanie uczniów. Przykładem może 

być sytuacja, kiedy podczas jednej z lekcji historii, pewien nauczyciel uczył, że 

papieże drugiej połowy XVIII wieku byli niegodni. W odpowiedzi grupa młodzieży 

przygotowała skrótową informacje na temat Piusa IX i rozdała ją uczniom.  

W podobny sposób przygotowano pięćdziesiąt innych opracowań, które miały  

być pomocą naukową dla uczniów Gioventu Studentesca. Organizowano również 

szkolenia, studia artystyczne, targi, wystawy oraz centra młodzieżowe.288             

Dzięki życzliwości Akcji Katolickiej młodzież ks. Giussaniego była uważana 

za stowarzyszenie półoficjalne. Relacje pogorszyły się wraz ze wzmocnieniem 

stanowiska Federacji Włoskich Studentów Katolickich na kongresach Akcji 

Katolickiej.289  

Mimo traktowania przez kardynała Colombo – Arcybiskupa Mediolanu GS 

jako środowiskowego ruchu obydwóch gałęzi Akcji Katolickiej, kilka miesięcy 

po przejściu ks. Luigiego do nauczania uniwersyteckiego, w 1964 roku Gioventu  

Studentesca odłącza się od Akcji Katolickiej. Jak wspomina sam Giussani, wyjście 

z instytucji Akcji Katolickiej, nie było podyktowane jakimiś uprzedzeniami  

czy pychą, ale konsekwencją presji środowisk zrzeszeniowych. Gioventu 

Studentesca pragnęło zachować oryginalność doświadczenia, chociaż sam ruch nie 

był przygotowany na tak odważny krok. Członkowie GS gromadzili się wokół 

centrum Charles Péguy Mediolanie. Centra takie powstawały już od 1965 roku 

                                                           
287 G. Vittadini, Naprawdę użyteczni dla ludzkiej społeczności, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 2004, s. 10 

– 12.   
288R. Emilla, art. cyt., s. 3 – 5.  
289 Federazione Universitari Cattolici Italiani – skrót FUCI, organ sektorowy włoskiej Akcji Katolickiej.  

Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 117.  



176 

 

również poza Mediolanem. Młodzi przyjęli początkową nazwę Lettera a Diogneto 

(Listy do Diogneta).290 

 

 

§ 2. KRYZYS W RUCHU 

 

W 1965 roku ks. Giussani został skierowany przez kard. Giovaniego 

Colombo metropolitę mediolańskiego na kilka miesięcy  stażu  do USA. Został on 

przerwany po pięciu miesiącach ze względu na  zły stan zdrowia Giussaniego. 

Decyzja o skierowaniu Giussaniego do USA wiązała się z otwartą krytyką GS przez 

część włoskiego episkopatu. Krytyka ta była pogłębiona przez m.in. zarząd AK  

i FUCI. Pojawił się postulat rozwiązania GS lub chociażby zmniejszenia liczby  

jej członków. Giussani nigdy nie chciał rozłączenia GS od AK. Na pewno nikt nie 

chciał tego również w AK. Coraz większe różnicę wymuszało niejako rozdzielenie 

tych dwóch grup. Problem polegał na tym, że uznano GS jako strukturę obok 

istniejącej już struktury. Wymuszało to nadanie GS osobowości prawnej. A także 

wykorzystanie pewnych istniejących już form.  

Nie można zapomnieć, że wydarzenia te splotły się z soborem. Tarcia  

pomiędzy poszczególnymi frakcji, do których dochodziło podczas obrad, 

przekuwały się także na nastroje społeczne. Duch soboru postulował większe 

zaangażowanie świeckich w Kościele. Jednak bardzo szybko się okazało, że  

w wielu wypadkach zbyt wczesne i nieprzemyślane wpuszczenie świeckich  

w struktury Kościoła, nie przyniosło dobrych owoców. W gruncie rzeczy 

doprowadziło do nieprzewidywalnych konsekwencji w wielu krajach Europy 

Zachodniej. Ponieważ sama sytuacja we Włoszech była i tak dość napięta, starano 

się unikać wszelkiego rodzaju konfliktów. Stąd decyzja władz kościelnych  

o ograniczeniu GS. Nie chciano pozwolić na rozwój czegoś, nad czym tracono 

kontrolę. Chociaż dostrzegano pozytywne działanie GS w środowisku 

akademickim, nieufne nastawienie władz kościelnych wobec GS a potem CL 

pogłębiły wystąpienia studenckie. Studenci GS starali się bronić katolickiej nauki 

                                                           
290Tamże, s. 36 – 37.  



177 

 

społecznej na swoich uczelniach, dostrzegano wiele inicjatyw naukowych  

i publicystycznych w promowaniu przez GS tradycyjnych wartości.  

Mimo dynamicznego rozwoju GS, w latach 1965 – 1969 doszło również  

do wewnętrznego kryzysu. Rozłam miał swój początek na jednej z katedr 

Uniwersytetu Katolickiego w Mediolanie, gdzie grupa studentów wywodzących  

się z GS postanowiła iść inną drogą niż ta, którą wyznaczył ks. Giussani. Powodem 

tak nagłego kryzysu w młodym dobrze zapowiadającym się Ruchu były poglądy 

filozofa katolickiego José Maria Gonza Ruiz wyrażone w jego książce 

Chrześcijaństwo nie jest humanizmem. Ci którzy poszli za przekonaniami tego 

filozofa w roku 1966 stworzyli grupę opozycyjną, co doprowadziło w 1968 roku  

do rozpadu Gioventu Studentesca na dwie części. Członkowie owej grupy 

opozycyjne określanej wtedy jako ruch studencki, w dużej mierze zasili szeregi 

lewicy politycznej, tworząc z czasem mniejsze ugrupowania o różnych nazwach.291 

W dniu 18 czerwca 1971 roku organy główne AK wydały oświadczenie,  

w którym informują, że droga GS jest zupełnie nową rzeczywistością. Chociaż  

do tej pory prominentni członkowie GS byli włączani w zarząd AK,  kard. Colombo 

poszedł dalej i  niedługo potem stwierdził, że GS jako ruch apostolski nie jest żadną 

alternatywą dla AK, jest po prostu ruchem o innym charyzmacie i zasięgu.  

 Ks. Giussani wspominając tamte wydarzenia mówił: W latach 1968-69 

znaleźliśmy się jakby "poza domem". Byliśmy we wszystkich szkołach - 

byliśmy najsilniej reprezentowanym w szkołach stowarzyszeniem - a mimo to 

znaleźliśmy się "poza domem". Dlaczego? Ponieważ przewrót dokonany przez 

ideologię marksistowską przypisywał różnym swoim, odnoszącym  

się do przyszłości, formacjom intelektualnym, jedyną nadzieję, którą powinna 

żywić ludzkość. Cała reszta, tzn. wszystko to, co nie rodziło się z ideologii 

marksistowskiej w jej różnych odmianach było pozbawione wartości, 

zwłaszcza zaś chrześcijaństwo. 

                                                           
291 Tamże, s. 35; L. Giussani, Uznać Obecność, Komunia i Wyzwolenie  nr 6 (17) grudzień 1993, s. 4 oraz 

Leksykon Duchowości Katolickiej, red. M. Chmielewski, praca zbiorowa, Lubin – Kraków 2002, s. 146;  

E. Weron Kościelny Ruchu ,,Comunione e Liberazione” Collectonea Theologica, A. LIV F. II 1984 nr 54,  

s. 133 – 134. 



178 

 

Gioventu studentesca - tak nazywał się wówczas ruch - została w tej sytuacji 

zmieciona z drogi. Ponad połowa jej uczestników przyłączyła się do sekt 

marksistowskich. Inni zostali jakby sparaliżowani, upokorzeni, zamknięci  

w sobie. Pytali się mnie: "Co mamy robić?" A ja nie wiedziałem, co im mam 

odpowiedzieć. Odpowiedzieć nie znaczy reagować na posunięcia innych, albo 

upodobnić się do nich, ale otworzyć perspektywę "własnej" (oryginalnej), 

rozumnej i aktywnej interwencji.292 

 

 

§ 3. ZMAGANIA O NOWY KSZTAT COMUNIONE E LIBERAZIONE 

POD KONIEC XX WIEKU  

 

Członkowie Gioventu Studentesca byli tak  upokorzeni sytuacją rozłamu, że 

podstawowym dla nich pytaniem było: Co mamy dalej robić? Odpowiedzią stał  

się plakat przyniesiony ks. Luigiemu przez trzech lub czterech studentów w 1970 

roku. Widniał na nim napis: Comunione liberazione. Dopiero wskutek czyjegoś 

nalegania dopisano e czyli i. W ten oto właśnie sposób powstała do dziś 

obowiązująca nazwa: Comunione e Liberazione. Giussani, wspominając  

to wydarzenie podkreślał, że tytuł tego plakatu obwieszczał wyzwolenie człowieka 

z wszechwładzy, jednakowości, które zaciemniają i zadeptują najbardziej 

żywe uczucia serca. Dla ks. Luigiego wyzwolenie w świecie może dokonywać  

się dzięki komunii wspólnoty, komunii chrześcijańskiej.293          

Od roku 1970 do 1973 to czas pragnienia budowania społeczeństwa według 

kategorii chrześcijańskich. Społeczeństwo miało być bardziej skuteczne  

w podejmowaniu problemów, w wychodzeniu naprzeciw potrzebom ludzkim.  

W tym czasie organizowano wiele inicjatyw na terenie uniwersytetu w Mediolanie. 

W ten sposób ruch odbudowywał się, wokół Giussaniego na nowo gromadziła  

się młodzież, która albo nie posiadała żadnego innego punktu odniesienia, albo nie 

                                                           
292 L. Giussani, Uznać Obecność, dz. cyt. s. 4. 
293 Tamże, s. 4; M. Camisasca, Comunione e Liberazione. La ripresa (1969-1976), dz. cyt., s. 152 – 154.  



179 

 

chciała zaakceptować marksistowskiego punktu widzenia. W 1973 roku 

zorganizowano kongres w mediolańskiej hali sportowej Palalido.294 Ruch znowu 

wyszedł na zewnątrz. 

Okres od 1973 do 1976 roku, to czas próby wierności dla CL. W 1974 roku 

odbyło się we Włoszech referendum dotyczące rozwodów. Przegrana strony 

katolickiej wynikała ze zbyt słabej obecności katolików w życiu społecznym. 

Faktem jest, że po stronie katolickiej nie stanęły prawie żadne z obecnych wtedy 

mediów. Część winy wynikała również z braku kreatywności kulturowej 

i dualistycznej koncepcji; Kościoł – świat, historia – nadprzyrodzoność nie tylko  

ze strony władzy politycznej, ale również ze strony przywódców stowarzyszeń 

katolickich oraz niektórych duchownych. W zaistniałej sytuacji Sekretariat 

Episkopatu Włoch, pod kierownictwem bp. Bartolettiego, skierował zaproszenie 

do CL, aby wspomogła działania społeczno – polityczne. Wtedy też powstał 

Cattolici Popolari (Ruch Katolicki), który otrzymał duże poparcie społeczne 

podczas wyborów. Jesienią 1975 roku powstaje Movimento Poplare (Ruch Ludowy 

– dalej skrót MP).295 MP miał za zadanie bronić poglądów chrześcijańskich  

i przeciwdziałać eliminowaniu chrześcijaństwa z życia publicznego i politycznego. 

Wypełniał on swoje zadania poprzez angażowanie się w życie kulturalne  

i obywatelskie. W 1993 roku, MP posłuszny wskazaniom biskupów włoskich, 

skończył swoją działalność, a jego funkcje przejęło stowarzyszenie Compagna delle 

Opere (Towarzystwo dzieł – dalej skrót CDO), które będzie szerzej omówione  

w dalszej części pracy.296   

Ks Giussani wspominał: Któregoś dnia - wydaje mi się, że było to w roku 

1970 - pojawiła się grupa trzech albo czterech studentów z plakatem 

(pierwszym plakatem, jeśli tak można powiedzieć "kontrrewolucyjnym"); tym 

razem, być może dlatego, że było ich tylko trzech albo czterech, obyło się bez 

pobicia. Plakat nosił tytuł "Comunione e liberazione" (Komunia  

                                                           
294 L. Giussani, Uznać Obecność, dz. cyt. s. 5.  
295 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 38.  
296 R. Formigoni, Codzienna szkoła wolności, Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 2004, s. 27; M. Camisasca, 

Comunione e Liberazione. La ripresa (1969-1976), dz. cyt., 167 – 168.  



180 

 

i wyzwolenie), a właściwie "Comunione liberazione"; w istocie dopiero 

potem, wskutek czyjegoś nalegania pojawiło się również "i": "Comunione  

e liberazione"). Tytuł ten obwieszczał, że również my chcieliśmy wyzwolenia 

człowieka - wyzwolenia z wszechwładzy, z niewoli jednakowości, która 

zaciemnia i depcze najbardziej żywe uczucia ludzkiego serca. 

Dlaczego jednak używaliśmy słowa "wyzwolenie"? Czy dlatego, że wszyscy 

krzyczeli "wyzwolenie, wyzwolenie"? Nie, ale przede wszystkim dlatego, że 

nasze serce chciało wyzwolenia. Gdybyśmy ostali się we czterech na całym 

świecie, by mówić "wyzwolenie", czynilibyśmy to samo. Zbieżność słowa była 

zewnętrzna, ale niezupełnie: istniała nić, która łączyła nas z sercem 

wszystkich ludzi, ponieważ krzycząc "wyzwolenie, wyzwolenie", również 

marksista wyrażał pierwotną potrzebę serca, choć niejasną, zaciemnioną, 

przepuszczoną przez sito ideologicznego dyskursu. Istniał jednak inny motyw, 

który kazał nam mówić "wyzwolenie", ten mianowicie, że Chrystus dał  

się nam poznać jako wybawiciel człowieka, w ten sposób właśnie 

komunikował Go nasz ruch wszystkim tym, którzy się z nim zetknęli.297 

Stąd też lata siedemdziesiąte to walka ruchu z tendencjami lewicowymi 

i antyklerykalnymi, które zaczęły się bardzo silnie pojawiać wśród społeczeństwa 

włoskiego. Dla wielu wszystko miało wymiar polityczny, co odpowiada ideałom 

marksistowskim. W stronę CL kierowano oskarżenia o integralizm. Dla wielu 

członków Kościoła niezrozumiałe było utożsamianie doświadczenia 

chrześcijańskiego jako integralnego kryterium angażowania się osoby w rodzinie, 

pracy, szkole czy polityce.298  

Giussani opisywał te wydarzenia w słowach: Co właściwie robiliśmy przez 

pierwsze trzy lata od tamtego momentu? Staraliśmy się w kręgach 

animowanych przez intelektualistów "średniej" klasy (wtedy jeszcze nie byli 

profesorami uniwersyteckimi) sformułować perspektywy, wypracować 

                                                           
297 Tamże, s. 5.  
298 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt ., s. 37 – 38; L. Giussani, Uznać Obecność, dz. cyt.,  

s. 5. 



181 

 

 i sugerować idee, studiować problemy (jedni zajmowali się pewnym 

określonym problemem, drudzy innym, a potem spotykaliśmy się razem), po 

to, aby przekonać się, czy można wypracować wizję społeczeństwa różniącą 

się od wizji marksistowskiej, tzn. lepszą, bardziej ludzką. Staraliśmy  

się zbudować wizję społeczeństwa według odpowiednich kategorii 

chrześcijańskich, społeczeństwa, które byłoby bardziej skuteczne  

w podejmowaniu problemów, w wychodzeniu naprzeciw potrzebom, a więc  

w wyzwalaniu człowieka, bez wszystkich tych jawnych niesprawiedliwości, 

które napełniały wówczas place protestującymi tłumami (tak jak dzisiaj 

zapełniają sale sądowe). W konsekwencji zrealizowaliśmy nieskończoną ilość 

inicjatyw, przede wszystkim wewnątrz uniwersytetu. W ten sposób gromadzili 

się wokół nas ludzie pogubieni, to znaczy ci, którzy nie posiadali innego 

punktu odniesienia albo nie mogli zaakceptować marksistowskiego punktu 

widzenia.299  

Grupa zwoleników stale zwiększała się. Aż po trzech latach podjęto decyzję, 

aby urządzić spotkanie w mediolańskiej hali Palalido. Ks. Gusanni wspomna dalej: 

Jak tylko o tym usłyszałem od moich przyjaciół powiedziałem: "Jesteście 

wariaci. Istnieje niebezpieczeństwo ogólnej bijatyki - wówczas nie trzeba było 

wiele, żeby ją sprowokować; dwa lata później zarejestrowaliśmy sto 

dwadzieścia napadów na nasze biura w ciągu czterech miesięcy. A poza tym, 

jak zdołacie zapełnić salę Palalido? Zapełniło ją sześć tysięcy studentów.  

Ja nie poszedłem, ze strachu, nie żebym się bał pobicia, bałem się, że  

nic z tego nie wyjdzie (spędziłem ów poranek w klasztorze opodal Mediolanu 

na modlitwie różańcowej w intencji powodzenia tej inicjatywy). Po południu 

około pierwszej, z obawami udałem się do Palalido. Wszystko odbywało  

się spokojnie, dookoła i wewnątrz pełno było ludzi, był Aldo Moro, ze swą 

białą zmarszczką, nieomal naprzeciwko w pierwszych rzędach. Pozostałem  

                                                           
299 Tamże, s. 5. 



182 

 

za podium, a przychodzący tam jeden za drugim dziennikarze, którzy byli 

obecni na spotkaniu, powtarzali jak refren: "Stworzyliście drugi ruch 

studencki". A nam przypadło w udziale dokonać tego nim się właściwie 

zorientowaliśmy, co się stało. Spotkaliśmy się w tak licznej; grupie  

i mówiliśmy tak przekonywującym językiem, że - jak powiedziałem - szanowny 

pan Moro słuchał nas z największą uwagą i odtąd zawsze nas darzył 

sympatią.300 

Ks. Giussani we swych wspomnieniach wspomina również Po tym 

wydarzeniu jednak, po tym tak udanym "starcie", chcieliśmy, żeby miał 

miejsce nowy, jeszcze bardziej dynamiczny start. Byliśmy pochłonięci przez 

gorączkę "działania", chęć realizacji odpowiedzi i działań, poprzez które 

moglibyśmy zademonstrować innym, że w oparciu o zasady chrześcijańskie 

"postępujemy" (czynimy) lepiej niż oni. Tylko w taki sposób również  

my mogliśmy mieć ojczyznę, również my mogliśmy zdobyć prawo 

zamieszkiwania tej ziemi, pośród ludzi, pośród mieszkańców naszego miasta, 

razem z tymi wszystkimi, których obchodzą rzeczy nowe! Wielu z nas 

chciałoby dzisiaj, żebyśmy powrócili do tamtych czasów, do lat 73, 74, 75, 

poprzedzających pewien punkt zwrotny, który miał miejsce w roku 76  

i o którym za chwilę (to tak jakby twierdzili: "CL sprzed 76 roku - kiedy 

rzucaliśmy się w wir polityki, kiedy toczyliśmy walkę ideologiczną, 

przedstawialiśmy propozycje swojego projektu w społeczeństwie - było 

znacznie lepsze. Natomiast teraz... ": nie są w stanie powiedzieć czym 

jesteśmy teraz, nie są w stanie tego określić)301.  

W końcu dla niektórych ludzi CL zaczęło się stawać niewygodne. 

Zaowocowało to stu dwudziestoma napadami na siedziby CL na przestrzeni  

                                                           
300 Tamże, s. 5. 
301 Tamże, s. 5.  



183 

 

od listopada 1975 do lutego 1976 roku. W obronie młodych z CL w 1975 r. stanął 

m.in. Wikariusz Rzymu kardynał Ugo Poletti, potępiając te ataki.302       

O tamtych wydarzenia ks. Giussani opowiadał z wielkim przejęciem  

w czasie jednej z swoich konferencji: Przypominam sobie dokładnie - 

mieszkałem wtedy na via Statuto - jak podczas pewnej rozmowy telefonicznej 

usłyszałem pod naszym adresem słowa z podsłuchu: "Trzeba się ich pozbyć, 

wszystkich, za bardzo rosną w siłę" - jak również inne, których  

nie zapamiętałem, wskutek przypływu emocji. To właśnie w tamtym okresie  

(od listopada 75 aż do lutego następnego roku) dokonano stu dwudziestu 

napadów na nasze biura, zwłaszcza w Mediolanie, ale nie tylko.303 

Niezwykle ważnym wydarzeniem w historii CL była konferencja w Riccone, 

która zgromadziła wielu uczniów ks. Giussaniego. Wyznaczono wówczas nowy 

kierunek działania CL. Ks. Luigi po latach tak opisuje to wydarzenie: Gdy  

w październiku 76 roku w Riccione, w obliczu 2000 odpowiedzialnych za ruch 

studencki, powstałem, żeby przemówić, poczułem wielkie zakłopotanie: 

wszyscy, aż do tego momentu, odpowiednio do drogi, którą kroczyliśmy przez 

tamte lata, nie mówili o niczym innym, tylko o kulturze - "kulturą" nazwa  

się systematyczną organizację pewnej koncepcji życia i wynikającą stąd 

praktykę, łącznie z dziełami, które mogą się stąd zrodzić. Czułem się zatem 

zakłopotany, tak jak bym nie wiedział, co powiedzieć, i rozpoczynając 

przemówienie z hukiem oświadczyłem: "Nie po to tu jesteśmy: owszem 

możemy wypracować alternatywną wizję człowieka i społeczeństwa według 

zasad chrześcijańskich, możemy kontynuować mnożenie inicjatyw, będących 

konsekwencją owej wizji i zakładać spółdzielnie, tworzyć dzieła, realizując  

w ten sposób nasz wkład w dobro wspólne, ale cel naszego chrześcijańskiego 

życia nie jest ten, chrześcijaństwo nie na tym polega. Chrześcijaństwo  

nie jest, jeśli tak można powiedzieć, organizacją istniejącą po to, aby 

                                                           
302 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 39. 
303 L. Giussani, Uznać Obecność, dz. cyt., s. 5.  



184 

 

wychodzić naprzeciw ludzkim potrzebom". I ostatecznie - wtedy tego  

nie powiedziałem, ale teraz dopowiadam - chrześcijaństwo nie ma prawa  

do istnienia tylko dlatego, że myśli o religijnym przeznaczeniu człowieka  

(o religijnym przeznaczeniu człowieka myśli również tysiące młodych ludzi  

na zachodzie, którzy udają się do guru w Indiach albo imają się sztuk 

magicznych, jak to ma miejsce w setkach albo tysiącach, pojawiających  

się w Ameryce Południowej, sekt304. 

Chociaż Ruch przeżywał wiele trudnosci, to jednak stale się rozwijał. 

Od drugiej połowy lat siedemdziesiątych upowszechniała się Szkoła wspólnoty. 

Zaczęły dojrzewać owoce pracy ks. Giussaniego. Dotychczasowi uczniowie 

i studenci, którzy wchodzili w życie ludzi dorosłych, odczuwali potrzebę 

pogłębienia swojego doświadczenia. Stąd też nastąpiła ekspansja Ruchu do nowych 

krajów, pragnienie misji, coraz większe angażowanie się w życie społeczne. 

Już w latach siedemdziesiątych  Ruch funkcjonował także w Brazylii, Argentynie, 

Chile, Ugandzie, Szwajcarii i Hiszpanii. W latach osiemdziesiątych doświadczenie 

CL dotykało kolejnych państw. W trzydziestą rocznicę powstania CL, było już ich 

osiemnaście. Natomiast w 2004 roku CL obecne było w siedemdziesięciu krajach 

świata. 305 

Ważnym owocem pracy ks. Giussaniego było ukształtowanie, a następnie 

zatwierdzenie przez wyższą władzę kościelną Fraternità di Comunione  

e Liberazione, Memores Domini (Pamiętając o Panu – dalej skrót MD), a także 

Bractwa Św. Józefa, których historia i struktura przedstawiona będzie poniżej.  

Rok 2004 był okazją do świętowania pięćdziesięciolecia istnienia CL, pośród 

wielu ważnych wydarzeń, upamiętniających ten jubileusz należy wymienić 

chociażby dziękczynną pielgrzymkę do Świętego Domu w Loret. Na zawołanie  

ks. Giussaniego do sanktuarium maryjnego 16 października 2004 roku przybyło 

                                                           
304 Tamże, s. 5.  
305 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 40 – 41, 89; M. Camisasca, Comunione  

e Liberazione. Il riconoscimento (1976-1984). Appendice 1985-2005, dz. cyt., s. 168 – 175.  



185 

 

ponad czterdzieści pięć tysięcy członków Ruchu.306 Warto wspomnieć, że do tego 

sanktuarium członkowie CL pielgrzymowali pod wodzą ks. Giussaniego 

wielokrotnie w czasie historii Ruchu.   

Następny rok – 2005 przyniósł śmierć ks. Giussaniego. Jako swojego 

następcę ks. Luigi wyznacza ks. Juliàna Carróne. Dla CL dużą stratą była również 

śmierć papieża Jana Pawła II w tym samym roku. Radością zaś stał się wybór  

na Stolicę Piotrową kardynała Josepha Ratzingera – Benedykta XVI, od lat 

przyjaciela ks. Giussaniego i Ruchu. O znacznym stopniu życzliwości Ojca 

Świętego wobec Ruchu świadczy chociażby fakt, że cztery członkinie Memores 

Domini w 2006 roku zastąpiły polskie siostry, które dotąd opiekowały się domem 

papieskim.307      

19 marca 2005 roku w tajnym głosowaniu Rada Generalna złożona 

z dwudziestu siedmiu członków i dwóch wybranych dodatkowo delegatów wybrała 

ks. Juliàna Carróne jako następcę ks. Giussaniego na funkcji Prezydenta. Wyborowi 

przewodniczył biskup – elekt ks. Luigi Negri.308 Wybór potwierdzono 8 marca 2008 

r., również w tajnym głosowaniu, tym razem przewodniczył mu ks. Prałat Massimo 

Camisasca. Elekcji dokonano na sześcioletnią kadencje.309    

24 marca 2007 roku, o czym już wspominałem we wstępie, FCL przeżywało 

jubileusz dwudziestej piątej rocznicy kościelnej akceptacji Bractwa. Na placu św. 

Piotra zgromadziło się wtedy przeszło sto tysięcy członków Ruchu z pięćdziesięciu 

trzech krajów na osiemdziesiąt, w których istnieje obecnie Ruch.310   

W kolejnych latach Ruch CL stale się rozwijał, docierają do nowych miejsc  

i środowisk niekiedy narażając się także na krytykę i oskarżenia również pośród 

duchowieństwa. Na łamach La Repubblika 11 czerwca 2015 roku opublikowno 

artykuł, w którym oskarżono członków CL ze spółdzielni La Cascina o korupcje 

wobec ośrodka dla uchodźców w Cara w Mineo. Ponadto pojawiło się także 

                                                           
306 Oltre 45 mila persone al pellegrinaggio a Loreto per i 50 anni di Comunione e Liberazione, Ufficio stampa 

di CL – 16.10.2004. 
307 Vite Straordinarie don Giussani,  Zmiana w najbliższym otoczeniu papieża (tekst redakcji), Niedziela 

(XLIX) nr 8 19 II 2006, s 4. 
308 J. Carron. Un nuovo inizio, Tracce (XXXII) nr 4 aprile 2005, s. 1. 
309 Don Carròn confermato alla guida di Cl (tekst redakcji), La Repubblica 9 Marzo 2008 sezione Cronaca,  

s. 21 (tekst redakcji).  
310 Wyjątkowość nie znajduje porównania( tekst redakcji), Ślady (XVI) nr 2 marzec/kwiecień 2007, s. 7.   

http://209.85.135.104/translate_c?hl=pl&sl=it&u=http://www.tracce.it/det_Articoli.asp%3FSezione%3Daprile%2B2005%26ID%3D20050401&prev=/search%3Fq%3DCOMUNIONE%2BE%2BLIBERAZIONE%26hl%3Dpl%26rls%3Dcom.microsoft:en-US&usg=ALkJrhiRQwDSlWwyS1dGxfxz0DJw7FI9Iw


186 

 

oskarżenie, iż wspomniani już członkowie CL współpracowali z miejscową mafią. 

W 2012 roku skierowano zarzuty wobec członków CL z Lombardii również  

o działalność przestępczą. Związku z tym Przewodniczący CL zastosowal stosowne 

kroki personalne..311 

   

 

§ 4. WPŁYW ŚW. JANA PAWŁA II NA ROZWÓJ COMUNIONE  

E LIBERAZIONE  

 

 Od samego początku swego pontyfikatu św. Jan Paweł II wspierał działania 

CL i darzył jej członków ogromną życzliwością. Miał bezpośredni wpływy  

na rozwój CL. Stąd też istotnym wydarzeniem dla historii Ruchu była wizyta 

papieża Jana Pawła II na Meeting w Rimini 29 sierpnia 1982 roku.312  

16 marca 1980 roku podczas pielgrzymki grupy dwunasto tysięcznej 

uczniów CL do Rzymu, św. Jan Paweł II zachęcał młodych: Na was, młodzi  

z ruchu Comunione e Liberazione, którzy przybyliście z całych Włoch nawet 

za cenę znacznych wyrzeczeń, pragnę dzisiaj nałożyć obowiązek i powierzyć 

wam zadanie: bądźcie doręczycielami i przekazicielami chrześcijańskiej 

radości! Zanoście chrześcijańską radość do środowisk, w których normalnie 

żyjecie, to znaczy do waszych rodzin, do waszych stowarzyszeń, ale przede 

wszystkim do środowisk szkolnych!313 

Innym ważnym spotkaniem była trzydziesta rocznica powstania CL 

obchodzona w Rzymie 29 września 1984 roku. Papież w przemówieniu wezwał 

Ruch do ofiarnej służby na rzecz misji: Idźcie na cały świat (…) Idźcie i nieście 

                                                           
311 P. Rodari, Ogromne rozczarowanie, ale CL znajduje się na antypodach, Ślady (XXIV) nr 4 lipiec/sierpień 

2015, s. 6.  
312 Hans – Gert Poettering, R. Fontolan (wywiad), Chrześcijanie podnieście głos, Ślady (XVI) nr 5 

wrzesień/październik 2007, s. 15; M. Gargantini, Kiedy natura zaczyna odpowiadać, Ślady (XVI) nr 5 

wrzesień/październik 2007, s. 21; Komunikat prasowy XXVIII Meetingu dla przyjaźni między narodami, 

Rimini 25 sierpnia 2007 r., Ślady (XVI) nr 5 wrzesień/październik 2007, s. 23 oraz Komunika końcowy z 25 

Meetingu na rzecz przyjaźni między narodami – 28 sierpnia 2004, Ślady (XII) nr 5 wrzesień/październik 

2004, s. 23.     
313 Przed 7 marca. W towarzystwie Kościoła (tekst redaakcji), Ślady (XXIV) nr 1 styczeń/luty, s. 10.  



187 

 

wszystkim narodom prawdę, piękno i pokój, które spotykają się w Chrystusie 

Odkupicielu. To wezwanie, które Chrystus skierował do swoich uczniów  

i które Piotr ma obowiązek bezustannie ponawiać stało się częścią waszej 

historii. W ciągu tych trzydziestu lat okazywaliście otwartość  

w najróżniejszych sytuacjach rzucając ziarno obecności waszego ruchu (…) 

Weźcie na swoje barki tę potrzebę Kościoła; pozostawiam wam dziś to 

zadanie. Wzywam was, byście prowadzili swą działalność coraz bardziej 

owocnej i silnej jedności i współpracy z biskupami, proboszczami, ze 

wszystkim innymi ruchami kościelnymi.314       

Wyrazem bliskości myśli papieża z CL stała encyklika – Redemptor 

Hominis, w której Jan Paweł II ukazuje Chrystusa jako centrum wszechświata  

i historii, co odpowiada idei Ruchu, z którego członkami i wspólnotami spotykał  

się wielokrotnie podczas swojego pontyfikatu.315    

Skutkiem wezwania papieskiego do głoszenia Ewangelii stały się kolejne 

stowarzyszenia takie jak: Bractwo Kapłańskie Misjonarzy św. Karola Boromeusza, 

czy Zgromadzenie Sióstr Służebniczek Wniebowzięcia, zrodzone z doświadczenia 

Ruchu. Obecnie stowarzyszenia te nie funkcjonują na terenie Polski, chociaż  

są częścią Bractwa CL. 

 Dla członków CL postać św. Jana Pawła II była ogromnie ważna. Ruch 

odczuwał  przez cały pontyfikat ojcowską troskę ze strony papieża. Wpływ św. Jana 

Pawła II na Kościoł spowodował większe jego otwarcie na wspólnoty 

charyzmatyczne. Św. Jan Paweł II podkreślał humanistyczny charater 

społeczeństwa. Wołając o prawa człowieka w każdym wymiarze politycznym, 

społecznym i ekonomicznym, dał szerokie możliwości działania CL. Papież widział 

w ruchach posoborowych sposób na odnowę Kościoła, sposób nowej ewangelizacji. 

Konsekwentnie stalał się realizować idee soboru, wprowadzając postanowienia  

w rzeczywistość, w życie. Ruch CL, podobnie zresztą jak i  inne wspólnoty odnowy 

                                                           
314 Jan Paweł II, Idźcie i nieście wszystkim narodom prawdę, piękno i pokój, dz. cyt., s. 32.   
315 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 41.  



188 

 

posoborowej, nie rozwinąłby się do obecnych form, gdyby nie życzliwość  

i wsparcie ze strony św. Jana Pawła II.  

 Ks. Giussani wielokrotnie i przy wielu okazjach odnosił się do autorytetu  

św. Jana Pawła II. O szczególnym zainteresowaniu papieża Ruchem świadczy 

bardzo osobista korespondencja pomiędzy nim a ks. Giussanim.316  

 Św. Jan Paweł II miał świadomość, że współczesny świat domaga  

się nowego sposobu przekazania Dobrej Nowiny. Był również świadomy 

ograniczoniom ludzkim. Wiedział, że do niektórych środowisk z Ewangelii mogą 

się dostać jedynie ludzie świeccy. Miał świadomość, że chrześcijaństwo musi 

dotknąć każdej sfery ludzkiego życia (od życia prywatnego po życie publiczne)  

w innym wypadku Kościół zostanie zamknięty jedynie w granicach ziemskich 

świątyń.  

 CL pozostawało pod szczególną opieką także kolejnych papieży  

Benedykta VI i Franciszka, którzy wielokrotnie spotykali się z jej członkami  

i kierowali do nich swoje słowo. 22 listopada 2014 roku podczas Światowego 

Kongresu Ruchów Kościelnych papież Franciszek zwracając się m.in. do członków 

CL mówił: By osiągnąć kościelną dojrzałość, zachowujcie – powtarzam – 

świeżość charyzmatu, szanujcie wolność osób i zawsze poszukujcie komunii. 

Nie zapominajcie jednak, że do osiągnięcia tego celu potrzeba misyjnego 

nawrócenia: siła do przezwyciężania pokus i słabości pochodzi z głębokiej 

radości ewangelicznego orędzia, stojącego u podstaw wszystkich waszych 

charyzmatów.317  

 7 marca 2015 roku papież Franciszek przypominał: Wierność 

charyzmatowi nie oznacza jego „petryfikacji” (utwardzenia, skamienienia) – 

to diabeł jest tym, który „petryfikuje”, nie zapominajcie! Wierność 

charyzmatowi nie oznacza, że mamy spisać go na pergaminie i oprawić  

w ramki. Odniesienie do dziedzictwa, które pozostawił wam ksiądz Giussani, 

                                                           
316 L. Giussani, List do Ojca Świętego Jana Pawła II na XXV-lecie pontyfikatu za 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html (4 grudnia 2014, 00:26);  
317 Przed 7 marca. W towarzystwie Kościoła, dz. cyt., s. 10.  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html%20(4


189 

 

nie może sprowadzać się do muzeum wspomnień, podjętych decyzji, reguł 

wychowania. Zakłada, owszem, wierność tradycji, ale wierność tradycji – jak 

mawiał Mahler – „oznacza podtrzymywanie ognia żywym, a nie czczenie 

popiołów”. Ksiądz Giussani nie wybaczyłby wam nigdy, gdybyście utracili 

wolność i zamienili się w przewodników muzealnych albo czcicieli popiołów. 

Podtrzymujcie żywym płomień pamięci tego pierwszego spotkania i bądźcie 

wolni!318 Nie mniej jednak to za czasów pontyfikatu św. Jana Pawła II CL 

przeżywało swój największy rozkwit.  

 

 Historia CL jest nierozerwanie związana z historią ks. Giussaniego. 

Dynamizm, który charakteryzował Giussaniego, był też charakterystczny  

dla Comunione e Liberazione. W histori Ruchu dostrzegamy moment załamania, a 

nawet prześladowania. Nie doprowadziło to jednak do rozpadu CL. Wprost 

przeciwnie, ks. Giussani wykorzystał ten moment jako okazję powrotu  

do pierwotnych idee Ruchu. Po śmierci ks. Giussaniego Ruch stał się żywym 

świadectwem jego charyzmatu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
318 Franciszek, Pieszczta miłosierdzia, dz. cyt., s. 5.  



190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 

 

ROZDZIAŁ VI 

 

 

PODSTAWOWE IDEII COMUNIONE E LIBERAZIONE 

 

 

 Wyjątkowość Comunione e Liberazione pośród innych wspólnot i ruchów  

w Kościele Katolickim wiąże się z jego charyzmatem. Orginalność CL jest również 

związana ze metodą działania charakterystyczną dla Ruchu. Wytyczne dotyczące 

metody życia określił ks. Giussani.  

 

 

§ 1. CECHY CHARAKTERYSTYCZNE RUCHU 

 

a) Cele i pedagogika Ruchu Comunione e Liberazione 

Głównym celem CL jest wychowywanie człowieka do wiary rozumnej  

i dojrzałej. Dojrzałość ta wyraża się w rozpoznaniu i uznaniu we własnym życiu 

wyjątkowej Obecności Boga, który dla naszego zbawienia stał się człowiekiem, 

a następnie pójściem za rzeczywistością osobową, która wprowadza człowieka 

w wydarzenie obecności Boga.319  

W liście na piędziesiecio lecie istnienia Ruchu, św. papież Jan Paweł II 

komentując cele i pedagogikę CL stwierdził: Pierwotną intuicją pedagogiczną 

waszego Ruchu było ukazanie na nowo, w sposób atrakcyjny i zgodny  

ze współczesna kulturą ,,wydarzenie chrześcijańskie”, rozumiane jako źródło 

nowych wartości, które mogą ukierunkować całe ludzkie życie. Trzeba pilnie 

pomagać w spotkaniu z Chrystusem, aby również dziś stał się dla każdego 

człowieka ostateczną racją życia i działania. To doświadczenie wiary pozwala 

spojrzeć w nowy sposób na rzeczywistość, jest źródłem odpowiedzialności  

                                                           
319 A. Rynio, Aby objawiło się to, co Bóg już uczynił, Inspiracje R. VII nr 1 (49) styczeń/luty 1998, s. 16.     



192 

 

i twórczego działania we wszystkich dziedzinach życia: w pracy i w relacjach 

rodzinnych, w dziedzinie społecznej, w środowisku kulturowym  

i politycznym.320    

Dla ks. Luigiego wiara jest życiem, źródłem wszystkiego. Jeżeli więc 

traktujemy wiarę poważnie, wtedy musi być ona osadzona w życiu i historii 

człowieka. W innym wypadku treść wiary stanie się tylko jakąś ideologią. Proces 

wychowania, który ma doprowadzić do wiary dojrzałej, nie jest działalnością 

cząstkową, lecz otwarciem się na rzeczywistość, otwarciem na Chrystusa.321  

Wiara jest realną i rozumną postawą człowieka. Ks. Luigi argumentuje, że 

wiara rozkwita na najwyższym poziomie rozumu jako kwiat łaski, jej wybór zaś 

staje się wyrazem prawdziwej wolności człowieka. Ponadto samym punktem 

wyjścia wiary jest rozum jako świadomość rzeczywistości, albo inaczej zmysł 

religijny.322  

 Niestety w czasach współczesnych – w epoce racjonalizmu – zatraca  

się prawdziwą naturę rozumu, myląc przy tym zmysł religijny z wiarą. 

Współczesny racjonalizm, mieszając obie te rzeczywistości, fałszuje naturę wiary, 

gdyż naturą wiary jest osąd rzeczywistości, a nie odczytywanie obecności Boga, tak 

jak mi się wydaje lub przeżywanie religijności, tak jak mi się podoba. Stąd też 

wiara w Chrystusa przekracza zmysł religijny, gdyż dociera do tego punktu, w 

którym rozum nie może pojąć wszystkiego, co niesie Chrystus. Chrystus niesie  

coś nowego, przekraczającego dotychczasowy sposób postrzegania świata. Wiara 

przekracza zmysł religijny człowieka, staje się światłem, dzięki któremu odkrywa 

prawdziwy przedmiot zmysłu religijnego, do którego rozum nie mógłby się sam 

zbliżyć.323 W niewłaściwym pojmowaniu tych rzeczywistości ks. Giussani 

upatrywał przyczynę współczesnego kryzysu wiary. Racjonalizm, zdaniem  

                                                           
320 Jan Paweł II, Waszą drogą jest Chrystus, L’Osservatore Romano nr 6 (264) 2004, s. 6 – 7.  
321 A. Rynio, Myśl pedagogiczna Luigi Giussaniego w kontekście współczesnego pluralizmu, Paedagogia 

Christiana nr 2 (10) 2002, s. 168, L. Giussani, Boże Narodzenie czas nadziei dla człowieka, który już w nic 

nie wierzy. Il Giornale, 24 grudnia 1996 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html (30 listopada 2014, 

15:28). 
322  L. Giussani, Wiara w Boga jest wiarą  w Chrystusa, Rekolekcje Bractwa – Cud przemiany, Rimini 1998, 

s. 29 – 30.    
323 Tamże, s. 29 - 31.   

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html%20(30


193 

 

ks. Luigiego, prowadzi do wykreślenia z pojęcia Boga osoby Jezusa Chrystusa. 

Współczesna mentalność racjonalistyczna oddziela Chrystusa od Jego dzieła, jakim 

jest Kościół. Kolejnym następstwem tego procesu jest wykreślenia Kościoła z życia 

świata, co prowadzi ostatecznie do całkowitego wyrugowania Boga z życia 

człowieka.324  

Dlatego też w procesie wychowawczym Ruchu ważnym elementem  

jest osobiste doświadczenie człowieka, które początkuje jego wybór. Jednym  

z narzędzi tego procesu oraz skutecznym środkiem w poznawaniu i określaniu 

ludzkiego doświadczenia jest tradycja. Ks. Giussani definiuje tradycje jako sumę 

doświadczeń i odkryć ludzi wierzących w perspektywie historii. Dzięki tradycji 

jesteśmy w stanie łatwiej i pewniej zrozumieć prawdę, zrozumieć to, co aktualnie 

przeżywamy. Odwołanie się do tradycji pomaga w uniknięciu błądzenia, natomiast 

odrzucenie więzi z tradycją powoduje zamknięcie drogi ku autentycznemu 

ludzkiemu doświadczeniu. Na siłę przekonywania, jaką niesie tradycja, wpływa 

postawa wierzących, Jeżeli ktoś nie tylko ją proponuje innym, ale też osadza  

w swoim życiu,  tradycja nabiera atrakcyjności. Wtedy też spotkanie z tradycją  

nie będzie postrzegane  jako coś odległego, dawnego, niezrozumiałego, ale 

czytelnego dla człowieka, który spotykając dziś wspólnotę kościelną, widzi jak jej 

członkowie realizują w swoim życiu treść i orędzie wiary. Duże znaczenie  

w pedagogii Ruchu ma metoda posłuszeństwa autorytetowi, jest  to naturalna droga 

rozwoju i czerpania z tradycji. Autorytet jest pomocą dla skutecznej krytyki, przy 

tym nie ograniczając wolności człowieka. W każdym środowisku kościelnym 

istnieją osoby, które posiadają większą wrażliwość na ludzkie doświadczenie. 

Potrafią lepiej zrozumieć i nazwać środowisko, ludzi, wpływają na dynamizm 

wspólnoty. Osoba, która staje się autorytetem, nie musi być posiadaczem jakiś 

specjalnych uprawnień, wykształcenia czy dyplomu. Autorytetem staje się ten, kto 

trafniej pojmuje i przeżywa ludzkie doświadczenie, przez co skłania do pójścia  

za nim, do stania się jego uczniem. Spotkanie z takim naturalnym autorytetem 

                                                           
324 Tenże, Wiara w Boga jest wiarą  w Chrystusa, dz. cyt., s. 31 – 39.  



194 

 

kształtuje naszą wrażliwość i świadomość. Pomaga w odkrywaniu tego, kim 

jesteśmy, jaki jest cel naszej egzystencji, do czego wzdychamy, na co czekamy.325        

 Istotone znaczenie w pedagogice Ruchu ma zaangażowanie ludzkiej 

wolności w propozycję chrześcijańską. To ofiarowanie siebie jest jakby logiczną 

koniecznością, nie można bowiem upewniać się w wierze, nie podejmując ryzyka 

zaangażowania w konkretnej wspólnocie pod wodzą autorytetu.326             

 CL w myśli pedagogicznej akcentuje potrzebę wspólnoty. Komunia  

jest Wyzwoleniem jest to nie tylko hasło czy nazwa, ale rzeczywistość zbawcza. 

Człowiek łączy swoje życie z życiem konkretnej wspólnoty, ponieważ właśnie  

w tej wspólnocie zaczyna rozumieć piękno chrześcijańskiego orędzia, spełnia swoje 

powołanie, angażując się całym sobą w to, co wspólne dla wszystkich. Ciekawy  

jest fakt, że to nie my wybieramy wspólnotę, najczęściej bowiem znajdujemy  

się w niej przez przypadek, jesteśmy w nią włączeni.327   

 Podsumowując, cała troska wychowawcza CL skupiona jest na dostrzeżeniu 

przez ludzi obecności Chrystusa w świecie. Nie tylko  w znakach sakramentalnych  

i granicach świątyń, ale w konkretach codziennego życia: w domu, szkole, pracy 

czy na wakacjach. Pedagogika Ruchu pragnie ukazywać chrześcijaństwo jako 

wydarzenie, spotkanie z realnie istniejącą, historyczną i konkretną obecnością 

Chrystusa we wspólnocie – komunii. Wspólnota Kościoła, zdaniem ks. Luigiego, 

ma być terenem, gdzie rozpoznaje się i uznaje się Chrystusa jako Pana.  

W wydarzeniu chrześcijańskim akcent nie jest położony tylko na przekazywaniu 

doktryny chrześcijańskiej, wartości i zasad moralnych, ale również  

na urzeczywistnianie obecności wspólnoty Kościoła w życiu. Chodzi więc  

o wnoszenie Chrystusa w każdy przejaw życia ludzkiego. Dosłownie w każdy: 

politykę, kulturę, działalność dobroczynną, życie rodzinę, rekreacje, naukę, 

wszędzie tam, gdzie jest człowiek i we wszystko to, czym żyje człowiek. 328    

                                                           
325 J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie, dz. cyt., s. 139 – 140; L. Giussani, Doświadczenie jest drogą  

do prawdy, dz. cyt., s. 90 – 91.   
326 J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie, dz. cyt.., s. 140.   
327 Tamże, s. 140 oraz L. Giussani, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 87 – 88.   
328 J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie, dz. cyt.., s. 137 – 138.  



195 

 

Decyzję podążenia za Chrystusem i zaangażowanie się w pełni wolności   

w relacje z Nim, ks. Giussani nazywa prawdziwą moralnością. Przemiana moralna 

dokonuje się, nie jako wynik przestrzegania jakiś reguł czy praw, lecz jako 

przylgnięcie wolności i uczuciowości. Wtedy ta decyzja Pójścia za, w sposób 

zupełnie nieoczekiwany, staje się odpowiedzią na potrzeby serca człowieka.329   

 

 

b)Charyzmat Ruchu Comunione e Liberazione  

Giussani definiuje charyzmat jako: Pewien dar Ducha powierzony osobie 

w określonym kontekście historycznym, tak by osoba ta zapoczątkowała 

doświadczenie wiary, mogące okazać się w jakieś mierze pożyteczne dla życia 

Kościoła.330 Na innym miejscu ks. Giussani rozszerzył tę definicje w słowach: 

Charyzmat to energia, poprzez którą Duch Chrystusa, posługując  

się określoną osobą (albo kilkoma osobami), stwarza ruch wewnątrz 

Kościoła, ponieważ ruch jest bezpośrednim owocem charyzmatu: charyzmat 

jest łaską, która porusza, która rodzi ruch.331 

Rodzi się jednak pytanie, skąd wiadomo, że doświadczenie wiary niesione 

przez ten konkretny charyzmat jest doświadczeniem autentycznym, że rzeczywiście 

jest darem Ducha Świętego, a nie np. próbą wykorzystania człowieka? Dzisiejszy 

świat bogaty jest w postacie podające się bądź uważane za charyzmatyczne. 

Odpowiedź niesie świadectwo życia osoby obdarzonej charyzmatem. Jej postawa, 

sposób przeżywania wiary, akcenty stawiane w dzieleniu się doświadczeniem wiary 

z innymi. To wszystko sprawia, że spotykający charyzmat, dostrzega jego źródło. 

Przekonuje się, że orędzie chrześcijańskie głoszone w danym kontekście 

historycznym kulturowym, staje się bardziej sugestywne i przystępne. Człowiek 

                                                           
329 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 20; L. Giussani, Który zbawiając zbawiasz darmo, 

Notatki z rozmowy księdza Luigi Giussaniego ze studentami w La Thuile z dnia sierpień 1991 roku za 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html (4 grudnia 2014, 00:42);  
330Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 16. 
331 L. Giussani, 74 pytań, 74 odpowiedzi, Z rozmowy odpowiedzialnych Ruchu z księdzem Luigi Giussanim. 

Szkice możliwych odpowiedzi na pytania, które wyłoniły się na rekolekcjach CL i Bractwa 1993, w: 

www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0002.html (30 listpada 2014, 14:56). 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0002.html%20(30


196 

 

zaczyna postrzegać chrześcijaństwo nie jako pogląd filozoficzny czy ideę, wymysł 

lub zabobon, lecz jako rzeczywistość atrakcyjną i aktualną.332  

Giussani widzi charyzmat jako narzędzie, którym Bóg posługuje  

się dla zbawienia człowieka. Zdaniem ks. Luigiego konsekwencją logiki  

jest istnienie i funkcja charyzmatu w Kościele. Swój sposób rozumienia charyzmatu 

wyraził m.in. w następujących słowach: (…) charyzmat jest krańcowym punktem 

Wcielenia, czyli szczególnym sposobem poprzez który Fakt Jezusa Chrystusa, 

Boga – Człowieka, chwyta mnie i poprzez pośrednictwo mojej osoby, może 

pochwycić również innych. Urzeczywistnia się to poprzez ludzkie spotkanie 

(…) rzeczywistość zrodzona z daru charyzmatycznego jest najbardziej 

krańcowym i bliskim okolicznościom punktem, w którym uobecnia  

się wydarzenie Chrystusa. Jednak, przy swojej prowizoryczności, jest to punkt 

w życiu osoby najistotniejszej, gdyż właśnie przy pomocy tego efemerycznego 

ekstremum osoba zostaje pochwycona przez wielką Obecność, tam gdzie żyje. 

W jaki sposób bowiem Chrystus pojawił się przed dwoma tysiącami lat?  

W konkretnej historii. Jan i Andrzej zostali ogarnięci jego obecnością nad 

brzegiem Jordanu i… poszli i zobaczyli, gdzie mieszkał. Nasz ruch nie jest 

niczym innym, jak jedną z wielu aktualizacji tej metody.333    

Każda osoba charakteryzuje się swoistą mentalnością, temperamentem, 

każda posiada swoją historią. Uprawnia to człowieka do samodzielnego 

decydowania o losach charyzmatu, którym został obdarzony. Może go albo 

rozwijać albo też doprowadzić do jego zniszczenia. Warto pamiętać, że skoro 

charyzmat jest darem, wiąże się również z odpowiedzialnością. Charyzmat 

                                                           
332 J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie, dz. cyt., s. 136.  
333 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 16 patrz również J. Waloszek, Komunia  

i Wyzwolenie, dz. cyt., s. 137; L. Giussani, 74 pytań, 74 odpowiedzi, dz. cyt.; Tenże, Wydarzenie  

jest metodą, Litterae Communionis nr 1 1993, s. 31 – 34 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0066.html  

(03 grudnia 2014, 15:18); Tenże, Notatki z końcowego wystąpienia podczas Międzynarodowego 

Zgromadzenia Odpowiedzialnych La Thuile 30 sierpnia 2000 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0046.html (4 grudnia 2014, 00:29). 



197 

 

kształtuje się w człowieku zgodnie z jego wspaniałomyślnością (rozumianą jako dar 

własnego życia dla dzieła kogoś innego).334 

Ks. Giussani utożsamia życie charyzmatem z życiem Ruchem: Ruchem 

żyjemy wtedy, kiedy postępujemy za charyzmatem, w przeciwnym wypadku 

przeżywamy charyzmat według własnej interpretacji, wprowadzając tym 

samym domniemanie niejasności. A pójście za ruchem oznacza pójście  

za tym, kogo Pan stawia na czele ruchu (ustanawia przewodnikiem ruchu), a 

nie za kimś innym. Do nieba można się dostać na różne sposoby, różnymi 

drogami; Pan jest bogaty, twórczy, pomysłowy, jeśli jednak pochwycił nas 

wewnątrz wydarzenia tego charyzmatu, to właśnie w posłuszeństwie temu 

konkretnemu charyzmatowi życie czerpać będzie bogactwo, radość, jedność ... 

i na końcu zbawione będzie, osiągając pełnię Bożego szczęścia. Idąc za tym, 

kto przewodzi ruchowi, a nie za kimś innym, coraz bardziej uczymy  

się poznawać charyzmat, który był dla nas punktem wyjścia. Punktem wyjścia 

jest obecny aktualnie charyzmat, a idąc za tym, kto przewodzi, człowiek coraz 

bardziej zagłębia się w przeszłość charyzmatu, którą jest sama Tajemnica 

Chrystusa.335 

Charyzmat CL polega na akcentowaniu doświadczenia chrześcijańskiego. 

Naturę tego charyzmatu tworzą dwa czynniki. Pierwszym jest orędzie, że Bóg stał 

się człowiekiem, historycznym towarzyszem drogi człowieka. Drugi czynnik polega 

na stwierdzeniu, że Jezus jest obecny w znaku komunii, wspólnoty i jedności 

w Kościele. Te dwa czynniki powodują pragnienie podzielenia się doświadczeniem 

z innymi (zapał misyjny). W ten sposób Chrystus zostaje poznany i uznany za Pana 

czasu i historii. Ks. Giussani wskazuje na początki tej metody, mówił: Już od 

pierwszej lekcji w mediolańskim liceum Berchet pragnąłem ukazać młodzieży 

to, co mnie motywowało: nie wola przeforsowania mojej racji, lecz 

pragnienie ukazania im rozumności wiary, tego co wymóg przylgnięcia  

                                                           
334 Tenże, Największą ofiarą jest oddanie życia dla dzieła Kogoś Innego, Ślady (XIV) nr 2 marzec/kwiecień 

2005, s. 29.  
335 Tenże, 74 pytań 74 odpowiedzi, dz. cyt.  



198 

 

ich wolności do orędzia chrześcijańskiego miał za swą podstawę 

odpowiedniość tego, co mówiłem, w stosunku do wymogów ich serca, tak 

ściśle wiążących się z definicją rozumu. Jedynie ta dynamika rozpoznania  

i uznania czyni z każdego, kto przylgnie do naszego ruchu, twórcę  

i protagonistę, a nie powielacza formuł i definicji. Myślę, że dlatego właśnie 

rodzący się z charyzmatu fakt społeczny przedstawia się nie jako projekt lecz 

jako ruch przemienionych spotkaniem osób, które starają się uczynić świat  

i zastane okoliczności możliwie bardziej ludzkimi. Z przeżywanej pamięci  

o Chrystusie niechybnie zrodzi się obecność, bez oglądania się na rezultaty.336      

W wspominanej już pozycji L’avveniometo cristiano, ks. Giussani wskazuje 

również na trzeci punkt charyzmatu CL. Fundamentalny jego zdaniem  

dla charakterystyki tegoż charyzmatu : (…) jedynie w Bogu, który stał  

się człowiekiem, zatem jedynie w Jego obecności, czyli jedynie – w jakiś 

sposób – poprzez formę Jego obecności, człowiek może być człowiekiem, a 

ludzkość może być ludzka. Konsekwencją tego punktu, jest fakt, że każdy kto chce 

żyć charyzmatem, jest wezwany do ciągłego porównywania swoich postanowień, 

działań i myśli z obrazem charyzmatu. W innym wypadku może dojść  

do zniekształceń, a nawet zafałszowania treści charyzmatu. Wykorzystując 

sprzeczny z prawdą obraz charyzmatu, mówimy, że tworzymy CL, a  

w rzeczywistości czynimy z Ruchu to, co chcemy.337  

Doświadczenie (wezwanie) chrześcijańskie, zdaniem Giussaniego, ma trzy 

zasadnicze wymiary (czyli sposoby otwarcia się na rzeczywistość całkowitą, którą 

wyraża ludzki gest), są nimi: kultura, miłość oraz katolickość.338  

Jan Paweł II 16 stycznia 1982 roku wskazywał, że Wiara, która nie staje 

się kulturą jest wiara nie w pełni przyjętą, nie do końca przemyślaną, nie 

                                                           
336 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 16 – 17.  
337 L. Giussani, Największą ofiarą jest oddanie życia dla dzieła Kogoś Innego, dz. cyt., s. 29 – 30.    
338 Tenże, Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, Warszawa/Stryga – Kraków 1988, s. 84 – 85;  

Tenże, JEST, skoro działa, 30 Giorni, 10 Ottobre 1993, s. 37–44 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0034.html 

(4 grudnia 2014, 00:49). 



199 

 

przeżywaną w wierności.339 To stwierdzenie tłumaczy niejako wagę, jaką 

przykłada się w CL do kultury i sposób jej rozumienia. Giussani postrzega kulturę 

nie jako posiadanie wiadomości czy wiedzy, lecz jako klucz pozwalający 

człowiekowi zrozumieć znaczenie całej otaczającej go rzeczywistości. Dlaczego? 

Gdyż – jak to wskazuje ks. Luigi – nawet wiadomości pochodzące ze studiów 

tysiąca ludzi nie są w stanie odpowiedzieć na pytania dotyczące więzi 

człowieka z wszystkimi rzeczami, to jest dotyczące znaczenia jego istnienia.  

Z tego właśnie powodu początek i ostateczny sens każdej rzeczy objawił  

się ludziom.340 Często przytaczane przez ks. Giussaniego słowa z Ewangelii wg św. 

Jana – Słowo stało się ciałem341, oznaczają, że Rozumność, która zbawiła 

wszelkie stworzenie od absurdu, nie jest abstrakcyjną ideą czy bezrozumnym 

mechanizmem, lecz osobą – Jezusem Chrystusem. W ten sposób doświadczenie 

chrześcijańskie staje się zaspokojeniem potrzeby każdego człowieka, jaką jest 

wymóg całkowitego zrozumienia otaczającej go rzeczywistości. Z tego też powodu 

w chrześcijańskim rozumieniu kultury nie można rozdzielać rozumu od reszty 

człowieczeństwa. 342  

Taki sposób myślenia tłumaczy zasadność przytoczonego wcześniej pytania:  

Co Chrystus ma wspólnego z matematyką?343 Odpowiedź niejako nasuwa  

się sama. Jeżeli Chrystus nadaje sens wszystkiemu, co istnieje, to nie ma niczego  

na świecie w życiu człowieka, co mogłoby istnieć bez nieuchronnej więzi z Nim, w 

tym również kultura. Termin kultura ks. Giussani wiąże z terminem cywilizacja. 

Ukazuje cywilizacje jako pełne wprowadzenie kultury w całość ludzkiego życia. 

Stąd też powstanie kultury chrześcijańskiej zdaniem ks. Luigiego daje nadzieje 

odnowionej cywilizacji i w zasadzie w pewnym stopniu już ją realizuje.344  

 

 

                                                           
339 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 53 i 118.   
340 L. Giussani, Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, dz. cyt., s. 85 – 86.    
341 J, 1,14.   
342 L. Giussani, Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, dz. cyt., s. 86.  
343 Tenże, Początek Wydarzenia, Ślady (XIII) nr 1 styczeń/luty 2004, s. 30.  
344 Tenże, Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, dz. cyt., s. 86.  



200 

 

c)Struktura organizacyjna Ruchu Comunione e Liberazione  

Struktura Ruchu jest dość elastyczna. Na czele CL stoi Rada Generalna 

(Consiglio Generale) zwana potocznie Centrum lub Diakonią centralną. Pierwszym 

Prezydentem Rady był ks. Luigi Giussani. Obecnie na czele Centrum stoi ks. Juliàn 

Carróne. W skład Rady Generalnej wchodzą odpowiedzialni za wszystkie włoskie  

i zagraniczne środowiska: szkolne, uniwersyteckie, pracownicze, kulturalne, w 

których działa CL. Siedziba generalna Ruchu znajduje się w Mediolanie.345  

Centrum nie jest jakąś organizacją, która dąży do narzucania swojej woli 

poszczególnym wspólnotom CL. Giussani widzi Radę Generalną jako przewodnika  

w doświadczeniu chrześcijańskim, wyraz jedności wszystkich wspólnot, które 

pozostając sobą, tworzą jeden Ruch.346  

Reprezentantem Rady Generalnej w poszczególnych krajach jest Wizytator 

(visitor). Przebywając w danym kraju, pozostaje w ciągłym kontakcie z Centrum, 

wspomaga swoją obecnością odpowiedzialnych za Ruch w tym kraju.347 

Wizytatorem jest najczęściej ktoś z Włoch, niekoniecznie włoskiego pochodzenia. 

Zostaje posłany (lub zostają posłani – mogą to być np. dwie osoby) przez Centrum, 

aby swoją osobą reprezentować charyzmat ks. Giussaniego. Wizytatorem jest często 

prezbiter, chodź nie jest to zasadą. Ich pomoc, odpowiedzialnym w danym kraju, 

polega na spotkaniach z Diakonią krajową oraz z poszczególnymi wspólnotami 

lokalnymi, również na uczestnictwie w rekolekcjach i wakacjach dla członków 

CL.348      

W strukturze krajowej inną istotną funkcją jest Odpowiedzialny krajowy, 

posiada podobne kompetencje jak Wizytator, tyle że to Odpowiedzialny krajowy 

powołuje do składu Diakonii krajowej z poszczególnych członków CL oraz 

pochodzi tylko z tego kraju. Jego głównym zadaniem jest być pierwszym punktem 

łączności z Diakonią centralną. Odpowiedzialny krajowy wyznacza również 

odpowiedzialnych za poszczególne aspekty życia Ruchu, takie jak: Ruch studencki 

(CLU), Młodzież uczniowską (GS), wydawnictwa oraz wakacje. Zarządza również 

                                                           
345 Comuenione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., 58, 119.  
346 L. Giussani, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 77.  
347 J. Adamowicz, 15 – lat obecności, dz.. cyt., s. 4.  
348Wywiad z Markiem Biernackim, przeprowadzony drogę e – mailową. 



201 

 

funduszem wspólnym. Odpowiedzialny krajowy po złożeniu dymisji, wyznacza 

swojego następcę po uprzedniej konsultacji z Diakonią krajową i zatwierdzeniu 

przez Centrum. Organami pomocniczym dla Odpowiedzialnego krajowego  

jest Diakonia krajowa oraz sekretariat. W tym ostatnim powinno znajdować  

się archiwum.349      

Do podstawowych zadań Diakoni krajowej należy zapewnienie obecności 

i trwania Ruchu w danym kraju poprzez pomoc poszczególnym wspólnotom  

oraz zapewnienie stałej łączności z diakonią we Włoszech. Łączność ta wyraża  

się m.in.: w udziale w międzynarodowych rekolekcjach czy dniach skupienia  

dla odpowiedzialnych,  publikacji książek ks. Giussaniego, biuletynu Ruchu, 

plakatów na święta Bożego Narodzenia i Wielkanocnych, śpiewników  

i modlitewników wewnętrznych Ruchu. Obecnie Polska Diakonia krajowa składa 

się z czternastu członków, z których zaledwie trzech jest prezbiterami.350 

Częstą i aprobowaną przez Ruch praktyką jest powoływanie przy aprobacie 

biskupa miejsca Odpowiedzialnego diecezjalnego. Najczęściej jest nim prezbiter, 

który jest opowiedzianym za CL na terenie danej diecezji.351 Ks. Giussani  

od początku istnienia Ruchu zalecał, aby powstawały również Rady diecezjalne  

w skład których miałby wchodzić Odpowiedzialny diecezjalny oraz asystenci 

pochodzący z każdego miasta danej diecezji, gdzie żyje Ruch.352 

W każdej wspólnocie lokalnej, miejskiej (chociaż w jednym mieście może 

mieścić się kilka wspólnot, związanych z jakimiś parafiami, albo grupami, stanami 

np. kleryków czy księży) – wg zaleceń ks. Giussaniego – powinien znajdować  

się ktoś odpowiedzialny za Promyk oraz jego zastępca. Obydwaj  powinni 

reprezentować tą samą jedność i ciągłość, jak istnieje w życiu wspólnotowym. 

Funkcją pomocniczą spełnia sekretarz, który zajmuje się mechanizmem 

organizacyjnym danej wspólnoty np. przygotowuje teksty itd.353 

                                                           
349 Tamże oraz Wywiad z ks. Jerzym Kowalczykiem, Bytom 27 luty 2007 roku.   
350 Wywiad z Markiem Biernackim.  
351 Wywiad z ks. Jerzym Kowalczykiem.  
352 L. Giussani, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 80.  
353 Tamże, s. 79.  



202 

 

Co roku w sierpniu odbywa się pięciodniowe międzynarodowe spotkanie  

dla odpowiedzialnych za Ruch w La Thuile. Gromadzi ono wszystkich 

odpowiedzialnych z siedemdziesięciu krajów w którym żyje Ruch, np. w 2014 na to 

forum przyjechało ponad osiemset osób. Spotkanie jest bogate w świadectwa  

i wymianę doświadczeń, trosk i radość odpowiedzialnych ze wszystkich 

kontynentów świata.354 

 

 

§ 2. SZKOŁA WSPÓLNOTY  

 

Podstawowym instrumentem zaangażowania w życie Ruchu jest Szkoła 

wspólnoty zwana również Raggio – Promyk. Ma ona postać zebrania, w którym  

co tydzień uczestniczą członkowie danej wspólnoty. Od samego początku Promyk 

pozostaje propozycją otwartą dla każdego, kto chce w niej uczestniczyć i dzielić  

się doświadczeniem. Pierwotnie bazą dla Promyka były fragmenty literatury  

oraz Pisma Świętego, a także aktualne dokumenty i wydarzenia z życia Kościoła.355  

Jak to już wcześniej wspomniałem pierwsze spotkania miały charakter katechezy  

i odbywały się w siedzibie Akcji Katolickiej.    

Wraz z rozwojem doświadczenia zwiększała się liczba wspólnot, a co za tym 

idzie również i miejsc, w których gromadził się Promyk. Z biegiem czasu podstawą 

spotkania stały się fragmenty dzieł ks. Giussaniego. Przede wszystkim wspomniana 

już seria PerCorso, a także inne pozycje np. w 2008 roku tekstem omawianym  

w ramach spotkania na terenie Polski była książka pt.: Czy można tak żyć. Chociaż 

również i dziś zdarza się, że w ramach tego spotkania omawia się jakiś bardzo 

ważny tekst papieski czy inne, szczególnie istotne dla danych okoliczności, 

dokumenty kościelne. Wybór tekstów nigdy nie był dowolny, zawsze wskazywał  

je do wspólnego odczytania ks. Luigi, a obecnie wyżsi odpowiedzialni.356  

                                                           
354 R. Farina, Doświadczenie niemożliwej odpowiedzialności, Ślady (XIII) nr 5 wrzesień/październik 2004, s. 

12;  
355 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 33.  
356 J. Adamowicz, I. Skubiś (wywiad), Aby się objawiło to, co Bóg już uczynił, Komunia i Wyzwolenie nr 6 

(33) listopada – grudzień 1996, s. 2.       



203 

 

To co jest szczególne dla Szkoły wspólnoty, to łączność pomiędzy 

wszystkimi grupami, niezależnie więc gdzie się jest na spotkaniu wspólnoty, tam 

czytane jest to samo dzieło. Sugestia, który fragment powinno się obecnie czytać 

jest podawana np. na stronie internetowej Ruchu lub w formie ogłoszenia  

na inauguracji pracy rocznej. Jeżeli nie ma powszechnego tłumaczenia danego 

dzieła, Diakonia krajowa przygotowuje takie tłumaczenie i zamieszcza na stronie 

internetowej.  

Sam ks. Giussani tłumacz metodę szkołę wspólnoty w takich oto słowach: 

Szkoła wspólnoty powinna ubogacać (czynić bogatą) autonomię z jaką  

my przyśpieszamy dojrzewanie samych, a my powodujemy dojrzewanie  

nas samych, kiedy bardziej staramy się zrozumieć relację jaka zachodzi 

między nami a wielką obecnością Chrystusa. Pomyślmy, bo jest to jeden  

z fragmentów, które najbardziej uderzają, i który często cytowaliśmy, o 

Chrystusie i Zacheuszu. Ostatnią rzeczą, której ten człowiek mógł  

się spodziewać, było, że Chrystus się zatrzyma i powie: "Zacheuszu!" Zawołał 

go po imieniu, "Zacheuszu", on był szefem mafii z Jerycha, wszyscy go 

przeklinali, kradł bez litości. "Zacheuszu!", i takim głosem... pomyślcie jak 

ześlizgnął się z drzewa, i poleciał do swojego domu (trzeba by tu powtórzyć 

to, co powiedzieliśmy o żonie Andrzeja). Szkoła wspólnoty opisuje ci fakt, i 

opisuje zaszłą przemianę, a to uzmysławia w jaki sposób powinna zajść 

przemiana w nas, sprawia, że pragniemy, by w nas zaszła przemiana: każe 

nam się modlić. Dlatego nie sposób przeprowadzać szkołę wspólnoty  

bez modlitwy - nie da rozumieć bez modlitwy, rozumiemy modląc się, modlimy 

się bo rozumiemy. A potem nie sposób, żeby czytać i rozumieć szkołę 

wspólnoty nie przewidując nie planując przemiany siebie: plan, który bardzo 

pokornym znakiem, ze względu na wszystkie poczynione już doświadczenia 

własnej słabości, "nadziei wbrew nadziei", żeby posłużyć się słowami 

świętego Pawła. Mamy nadzieję! Dlatego człowiek, który serio przeżywa 

szkołę wspólnoty jest jak ktoś, kto wędruje prosto przed siebie ze wzrokiem 



204 

 

utkwionym w przeznaczenie, upada i powstaje, i nic nie może go zatrzymać. 

Szkoła wspólnoty jest aktem życia, w przeciwnym razie nie jest szkołą 

wspólnoty, aktem, który w słowniku chrześcijańskim mógłby się zwać 

"medytacja". Medytacja jednak jest poznaniem głębszym, nie jest jakimś 

nieokreślonym stanem opuszczenia duszy.357 

Powyższy tekst ukazuje rozumienie ks. Giussaniego wobec spotkania 

formacyjnego. Dla Giussaniego nie ma być ono jedynie jednorazowym aktem, 

nawet najwyższego rzędu jak np. medytacja, ale rzeczywistości ciągle żywą  

i dynamiczną nie jako zmuszająco do konfrontacji z otaczającym mnie światem. 

Świadczy o tym także dalsza część zacytowanej wypowiedzić. Pod koniec szkoły 

wspólnoty człowiek potrafi zdać sobie bardziej sprawę z tego, co czyni, 

potrafi bardziej uzasadnić to, co czyni przed innymi. I patrzy na tych, z 

którymi uczestniczy w szkole wspólnoty, urzeczywistniając to, co mówi  

św. Paweł: "Uważajcie innych za lepszych od siebie, miejcie wobec nich 

więcej szacunku niż wobec siebie". Patrzy na nich i mówi: "Kochają się i to 

przez nich zdarza się to, co się wydarzyło, a więc zdarza się moje stawanie  

się mną samym, to że mogę kroczyć naprzód: to jest droga, kocham swoją 

drogę. Idę do szkoły i kocham moją drogę, idę do pracy i kocham moją drogę, 

wracam do domu, gdzie mama i tata ciągle się kłócą i kocham moją drogę, 

jestem chory i kocham moją drogę". Istnieje pewne słowo, które uzmysławia 

wszystko, które streszcza cały owoc i wartość szkoły wspólnoty rzeczywiście 

przeprowadzonej: tym słowem jest ofiara. Co znaczy ofiarować? Co znaczy: 

"Panie, ofiaruję Ci"? Mam pragnienie, piję: nie jest wtedy rzeczą 

bezpodstawną, śmieszną, myśl: "Panie, ofiaruję Ci!". Oznacza to dwie 

rzeczy358. 

                                                           
357 L. Giussani, Wydarzenie chrześcijańskie i jego trwanie w historii, Międzynarodowe Spotkanie 

Odpowiedzialnych La Thuile, z 30 sierpnia 1994, opublikowane na łamach Tracce, październik 1994  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html (3 grudnia 2014, 16:00).  
358 Tamże  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html%20(3


205 

 

Przy interpretowaniu tekstów szkoły, warto pamiętać, że Ruch powstał 

z troski o młodych. Główna myśl CL polega więc na tym, aby młodzi poznali 

Chrystusa w taki sposób, by Jego obecność stała się dla nich przekonująca. Stąd też 

charakter pedagogiczny Ruchu wyraża się m.in. w tekstach Szkoły wspólnoty. 

Raggio jest tak ważnym elementem w życiu ruchu, że bez niego nie można 

przekroczyć progu. Jest źródłem życia ruchu a nie jego narzędziem. Stąd też już 

przeżywanie tego spotkania jako drogi powoduje przemianę u jego uczestników. 

Tym bardziej staje się konieczne, aby ten, kto przemawia w ramach spotkania, 

dawał świadectwo swojej przemiany:  Jak ja to przeżywam, co zmieniło  

to konkretne doświadczenie w moim życiu. Promyk jest minimalnym czasem  

i przestrzenią (miejscem) odniesienia. Jeżeli ktoś bierze udział w tym spotkaniu 

tylko raz, to jego udział nie jest początkowym, ale prawdziwym i pełnym 

uczestnictwem w doświadczeniu Ruchu.359    

Bardzo duży wpływ na to, jak wygląda Promyk ma osoba prowadzącego. 

Jeżeli jest świadkiem, obecnością, wtedy inteligencja i uczucia uczestników 

spotkania zostają poruszone. Natomiast jeżeli prowadzący wygłasza wykład, nie 

staje się świadkiem, a więc nie porusza, tym samym nie wprowadza niczego 

nowego. Jedynym, co rodzi poruszenie, to jego sposób prowadzenia dyskusji, tok 

myśli. Jednym z mierników pracy prowadzącego, jest to, czy uczestnicy spotkania 

wychodzą inni niż przyszli.360 Należy również pamiętać, że jeżeli ktoś, kto 

prowadzi spotkanie, nie angażuje się osobiście w wydarzenie, to prędzej czy później 

zatrzyma się jedynie na troskach organizacyjnych.361 

Szkołę wspólnoty należy przede wszystkim rozumieć jako rozwój 

doświadczenia, które nastąpiło wcześniej, zanim dana osoba udała się na spotkanie 

Promyka. Giussani w czasie spotkania z odpowiedzialnymi za Comunione  

                                                           
359Uwagi metodyczne na temat szkoły wspólnoty, tłum. J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie nr 1/2 (12/13) 

styczeń/ marzec 1993, s. 11; L. Giussani, Szkoła wspólnoty, Komunia i Wyzwolenie nr 1/2 (12/13) styczeń/ 

marzec 1993, s. 7 – 9, Tenże, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 52.     
360 Tenże, Obecność, która porusza, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 4; Szkoła wspólnoty i Obecność, 

Synteza spotkania odpowiedzialnych CL z ks. Luigi Giussanim opublikowane na łamach Litterae 

Communionis, nr 6 1993 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html (1 grudnia 2014, 14:10). 
361 Tenże, Szkoła wspólnoty, dz. cyt., s. 9.  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html%20(1


206 

 

e Liberazione Educatori362 w 1993 roku tłumaczył swoim słuchaczom, że jeżeli  

jest coś, co wydarzyło się wcześniej przed Szkołą wspólnoty i jeżeli dana osoba żyje 

tym, jest w to wszczepiona, zanurzona, wtedy spotkanie wspólnoty tętni życiem  

i głosząc wykład, człowiek przekazuje innym żywe doświadczenie. W innym 

wypadku,  słowa są po prostu puste.363  

Szkoła jest metodą i miejscem nauki. Uczenie zakłada zrozumienie tekstu 

omawianego na spotkaniu i uchwyceniu związku tego tekstu z rzeczywistością. 

Pracę szkoły można podzielić na cztery zasadnicze punkty. Pierwszy to czytanie  

ze zrozumieniem. Drugi to dzielenie się we wspólnocie doświadczeniem. Trzeci 

punkt można określić jako rozwijająca się kultura. Motywacja i kryteria muszą 

rodzić się z wnętrzna doświadczenia. Można powiedzieć, że jesteśmy coraz bardziej 

sprawni w formułowaniu myśli. Im bardziej wnikamy w wydarzenie, które nas 

pociągnęło tym bardziej jesteśmy za. Czwarty punkt spotkania to synteza 

przeprowadzona przez prowadzącego spotkanie. Najczęściej synteza ta ma postać 

doświadczenia, które stało się udziałem podczas wydarzenia spotkania.364     

Szkoła, aby spełniała swoją funkcję, musi stawać się punktem porównania. 

Nie polega to jednak na interpretacji tekstów, a na naśladowaniu literalnym. 

Następnie warto postawić sobie pytanie, w jaki sposób to, co czytaliśmy  

i próbowaliśmy literalnie zrozumieć przełożyć na  swoje życie, na to, co wydarzyło 

się poprzedniego dnia i co dzieje się na świecie i w moim życiu również teraz.365  

Kryterium, według którego tworzy się grupę Szkołę wspólnot,  nie jest jakaś 

osobista więź czy sympatia. Wręcz przeciwnie, grupę tworzy się tak, aby stawała 

się wyzwaniem dla dotychczasowego sposobu życia. Ponadto liczba uczestników 

nie wpływa na jakość spotkania, bowiem to, co wydarzyło się w czterotysięcznej 

grupie, również dobrze może wydarzyć się , kiedy jesteśmy tylko we czwórkę.366     

Promyk pomaga lepiej zrozumieć wydarzenie, jakim jest chrześcijaństwo. 

Zrozumienie tego wydarzenia powoduje, że człowiek otwiera się na obecność Boga, 

                                                           
362 Comunione e Liberazione Educatori – skrót CLE. Jest część ruchu w skład którego wchodzą nauczyciele.   
363 L. Giussani, Szkoła i metoda, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 1.    
364 Tenże, Obecność, która porusza, dz.. cyt., s. 4.   
365  Uwagi metodyczne na temat szkoły wspólnoty, dz. cyt. s. 11.  
366 L. Giussani, Szkoła wspólnoty, dz. cyt., s. 9.      



207 

 

jest bardziej czuły na jego działanie. Raggio opisuje fakty i zachodzące przemiany. 

Uzmysławia nam, w jaki sposób powinna zajść w nas przemiana. Warunkiem  

jest pragnienie przemiany, nie byłaby ona pełna bez modlitwy. Dlatego też nie 

prowadzi się szkoły bez modlitwy. Tym bardziej trudno jest rozumieć Promyk, 

jeżeli nie planuje się przy tym przemiany siebie. Szkoła staje się więc aktem życia, 

gdyby nie byłaby nią, wtedy akt spotkania można by porównać do terminu 

medytacja. Pod koniec spotkania, człowiek powinien  zadać sobie pytanie: Czy to, 

co czynię, potrafi przed innymi bardziej uzasadnić, to co czynię?367 

Każde spotkanie Szkoły wspólnoty kończy taka oto modlitwa: Maryjo, Ty 

jesteś Matką Chrystusa, Matką Komunii, którą Twój Syn nam daje jako dar 

ciągle nowy i potężny, będący smakiem nowego życia. Przez Ciebie więc 

poświęcamy nas samych, wszystkie cierpienia, które Twój Syn wybiera  

dla nas, jak też samo nasze życie, abyś Ty stałą się Matką życia, a Chrystus 

obdarował wszystkich ludzi tym samym smakiem nowego życia, którym 

obdarowałeś nas. Amen. Przyjdź Duchu Święty, Przyjdź przez Maryję.368                   

Wszystko, co się wydarza na Promyku nie jest po to, aby się to podobało 

ludziom, ale po to, aby doświadczenie spotkania zrodziło wymiar misyjny.  

Im bardziej ktoś żyje życiem CL, tym bardziej staje się misyjny. W konsekwencji 

coraz bardziej pragnie to życie pogłębić. Spotkanie prowadzi do wiary przez 

rozpoznanie Chrystusa, afektywności dzięki miłości do Chrystusa oraz misyjności 

wyrażającej się w świadectwie dawanego Chrystusowi.369  

Owocem Szkoły wspólnoty staje się inicjatywa. Dzieje się tak dlatego, gdyż 

szkoła jest zderzeniem i osobistym pogłębieniem faktu chrześcijańskiego. 

Okoliczność, w której dochodzi do spotkania z Chrystusem i w której ta relacja 

stale jest pogłębiana, nazywamy Towarzystwem powołaniowym. Ta okoliczność 

wpływa również na moją świadomość odpowiedzialności za świat.370           

                                                           
367 Wydarzenie chrześcijańskie i jego trwanie w historii, tłum. J. Waloszek, Komunia i Wyzwolenie nr 1-2  

(24 – 25) kwiecień 1995, s. 8 – 9.    
368 Nasze wołanie, Opole 2003, s. 192.   
369 L. Giussani, Szkoła wspólnoty, dz.. cyt., s. 10.  
370  Tamże, s. 9.  



208 

 

Treści omawiane na Szkole wspólnoty są skrótowo przypominane przy 

kolejnym spotkaniu. Zachęca się również członków Szkoły, aby indywidualnie 

w domu, codziennie przeglądali teksty ze spotkania. Tak, aby omawiane teksty były 

przeżywane każdego dnia. Częstą praktyką jest również robienie notatek 

ze spotkania lub zaznaczanie najważniejszych zdań. Skutkiem takiej praktyki  

jest zachowanie wielu tekstów ks. Giussaniego, które były wygłaszane podczas 

niektórych Szkół, czy innych spotkań w których brał udział. Wiele z nich zostało 

opublikowanych.   

 

 

§ 3. FORMACJA PRZEZ INICJATYWE   

 

Chrześcijańskie wezwanie nie jest oderwane od życia jako coś nie z tego 

świata, ale angażuje się w życie każdego człowieka. Wspólnotowe zastosowanie 

wezwania chrześcijańskiego do różnych wymagań i doświadczeń, które niesie 

ze sobą ludzkie życie, nazywamy Inicjatywą. W zasadzie Ruch nie określa granicy 

dla inicjatywy danych wspólnot. Powstawanie tych gestów jest znakiem żywotności 

przynależących do danej wspólnoty. Mnogość tych gestów ubogaca Ruch  

oraz pomaga jego członkom w działaniu. Szeroka możliwość wyboru odpowiada 

różnorakim wymogom, stanom ducha, zdolnościom czy upodobaniom członków 

wspólnoty. Inicjatywa, czyli gest, może być najróżniejsza: od modlitwy 

wspólnotowej, np. Eucharystia, Liturgia Godzin, śpiew religijny, rekolekcje  

po debaty kulturalne, misje, dzieła charytatywne, gazetę, teatr itd. Wszystko  

to jednak musi mieć swoje źródło w Szkole wspólnoty, z niej wypływać i prowadzić  

do wzmacniania więzi wewnątrz wspólnoty.371  

Warto zwrócić uwagę na fakt, iż w działaniu pedagogicznym Ruchu, jakim 

jest Inicjatywa, można mieć swój udział na dwa sposoby. Pierwszym jest fizyczne 

uczestniczenie w inicjatywach. Chociaż żadna z inicjatyw nie jest obowiązkowa, to 

jednak udział w nich jest wpisany w rozwój osobistego doświadczenia. Oczywiście, 

nikt nie wymaga, aby wybierano takie gesty, które przekraczają fizyczne czy 
                                                           
371 Tenże, Doświadczenie jest drogą do prawdy, dz. cyt., s. 57 – 58.  



209 

 

intelektualne możliwości człowieka. Stąd też rozsądne jest wybieranie na początku 

takich inicjatyw, do których wybierający czuje się najbardziej uzdolniony.  

Nie oznacza to jednak, że należy odrzucić trudniejsze zadania, wprost przeciwnie. 

Drugim sposobem jest proponowanie inicjatyw. Wymaga to szczególnie od osób 

mniej uzdolnionych pomysłowości. Im więcej pomysłów, tym dana wspólnota  

jest żywsza. Zagrożeniem dla inicjatywy, które może ją osłabiać jest strach przed 

własną niewystarczalnością lub kompromitacją.372      

Sposób podziału Inicjatywy na mniejsze podgrupy mógłby być najróżniejszy, 

chociażby ze względu na czas powstania tzn. na takie, które towarzyszyły 

od pierwszych chwil istnienia GS i takie, które z biegiem czasu powstały jako 

element formacji w Ruchu. Innym kryterium mogłoby być wskazanie punktu 

ciężkości, a więc gesty, które skierowane są przede wszystkim na zewnątrz, np. gest 

charytatywny, czy wewnątrz wspólnoty np. śpiew, modlitwa, lektura. Następnym 

kryterium mógłby być zasięg gestu, a więc czy jest on wspólny dla całego Ruchu, 

czy też jest inicjatywą tylko jakieś mniejszej wspólnoty.  

Jednym z charakterystycznych dla formacji w CL gestów jest gest 

charytatywny. Funkcjonuje on w Ruchu już od 1958 r. Gest charytatywny polega  

na systematycznym zaradzaniu dostrzeżonym potrzebom społecznym. Gest nie 

może być jednorazową odpowiedzią na potrzeby, lecz stałym towarzyszeniem. Gest 

miłosierdzia jest również narzędziem wychowawczym w Ruchu, proponowanym 

każdej wspólnocie i każdemu, kto spotkał charyzmat CL. Dzieje się tak, gdyż gest 

charytatywny kształtuje w człowieku postawę wdzięczności i przeżywania darmo 

otrzymanej łaski. Uczy również bezinteresowności, współdzielenia potrzeb innych 

na wzór Chrystusa, który podzielił z nami ludzki los. W geście tym nie chodzi  

o wielkość wykonywanego dzieła, ani o czas, jaki należało mu poświecić, ale  

o systematyczność w realizacji dzieła i posłuszeństwo osobie odpowiedzialnej  

za prowadzenie gestu charytatywnego. Tak rozumiany gest nabiera walorów 

wychowawczych. Gest miłosierdzia nigdy nie zaczyna się od tworzenia struktur, np. 

fundacji, stowarzyszenia itd. Najpierw jest działanie, które z biegiem czasu może 

                                                           
372Tamże, s. 58.  



210 

 

nabrać jakiś organizacyjnych struktur. Postać, charakter i częstotliwość gestu 

miłości jest zależna od aktualnych potrzeb, z jakimi spotykają się członkowie CL.373 

Ks. Giussani zwraca uwagę, że przy realizacji gestu charytatywnego należy 

wiedzieć, dlaczego pomaga się innym i rozumieć, na czym polega ten gest miłości. 

Gest miłości, aby miał swój właściwywymiar, powinien być czyniony w ramach 

czasu wolnego bez naruszania przy tym obowiązków wynikających z pracy 

zawodowej, nauki czy stanu życia.374  

Warto wspomnieć, że wiele wielkich gestów charytatywnych rodziło  

się od małych bardzo prostych akcji, podejmowanych przez lokalną wspólnotę CL, 

które z biegiem czasu przerodziły się w większe dzieła, czasem przekraczający 

granice państw czy kontynentów.  

Następnym gestem wychowawczym w Ruchu jest wspólne przeżywanie 

wakacji. W zasadzie gest ten jest przeżywanym w CL od początku jego istnienia. 

Już od pierwszych lat katechizacji w Berchet, Giussani zabierał liczne grupy 

dziewcząt i chłopców razem w ramach jednego wyjazdu, co było nowością 

szczególnie dla AK i innych stowarzyszeń katolickich. Ks. Luigi zwracał uwagę  

na wspólne przeżywanie czasu wolnego, zwłaszcza wakacji, traktując je jako 

uprzywilejowany moment formacyjny, a nawet misyjny. Przestrzeń czasu wolnego 

pomaga w ukazaniu, kim człowiek jest naprawdę, jakie ideały mu przyświecają. 

Wakacje to czas budowania wspólnoty, przeżywania wspólnej modlitwy, posiłków, 

śpiewu, zabawy np. teatru, kina itp. Wakacje sprzyjają też długim rozmowom  

i odkrywaniu piękna dzieła stworzenia, np. gór, wodospadów itp. Uczą również 

rozumienia i szacunku do przyrody jako dzieła Stwórcy. Wakacje dają również 

szansę przekazywania napotkanych doświadczeń innym przez zaproszenie  

czy świadectwo.375    

                                                           
373 J. Waloszek, Komunia i wyzwolenie, dz. cyt., s. 141; Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt.,  

s. 50. Informacja na temat posługi charytatywnej (tekst redakcji), Komunia i Wyzwolenie nr 6 (33) 

listopad/grudzień 1996, s. 9 oraz A. Weiss, A. Sulikowska-Orkisz, Obecność zmysłu religijnego na 

płaszczyźnie działalności charytatywnej, w: Wychowanie człowieka otwartego, red. A. Rynio, Kielce 2001, 

s. 208 – 209.         
374 L. Giussani, Sens gestu charytatywnego, Komunia i Wyzwolenie nr 1 – 3 (18 – 20) maj 1994, s. 15. 
375 J. Waloszek, Komunia i wyzwolenie, art. cyt., s. 142 oraz Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt., s. 50.    



211 

 

Kolejnym gestem, funkcjonującym w CL od początku, jest modlitwa.  

Ks. Giussani zachęcał swoich pierwszych uczniów do uczestnictwa nie tylko  

w spotkaniach Ruchu, ale również w wspólnej Eucharystii. Mszę św. dla członków 

GS, ks. Luigi odprawiał rano, w któryś dzień tygodnia. Co ciekawe, uczestniczyli 

w niej często także protestanci czy Żydzi.376  

Ponadto Giussani zwraca często uwagę na konieczność modlitwy zarówno 

prywatnej jak i wspólnotowej, jako elementów życia chrześcijańskiego. Wyrazem 

zatroskania o modlitwę jest wydanie specjalnych modlitewników, np. Il libro delle 

ore (Nasze wołanie), w których oprócz polskiego tłumaczenia Liturgii Godzin, 

znajdują się również inne modlitwy oraz pieśni stosowane w liturgii.377           

Modlitwa, zdaniem ks. Giussaniego, to najprawdziwsza postawa człowieka 

wobec Boga. To gest człowieka, który jest największym realistą, pełnego  

i prawdziwego. Modlitwa jest więc inicjatywą, która rodzi się ze świadomości 

istnienia Boga.378 

Oprócz modlitwy, gestem sprzyjającym rozwójowi wewnętrznemu 

wspólnoty, zacieśniającym więzi między ludźmi, jest wspólny śpiew. Gest ten 

należy do pierwotnych elementów formacyjnych w Ruchu. Już przed pierwszą mszą 

GS w kościele p.w. św. Gottarda al Palazzo w Mediolanie, w ramach 

przygotowania do liturgii, ćwiczono wspólny śpiew. Repertuar utworów 

propagowanych przez Ruch jest szerszy od śpiewów liturgicznych: poprzez piesni  

i piosenki religijne, na utworach ludowych skończywszy. Wszystko to buduje 

jedność wspólnoty, dlatego też jest częstym elementem spotkań Ruchu. Giussani 

wielokrotnie podkreślał, że śpiew jest najbardziej pożyteczną i wielkoduszną służbą 

na rzecz wspólnoty. Jeżeli w jakieś wspólnocie brakuje chóru tzn., że brakuje  

                                                           
376 R. Emilia, dz. cyt., s. 1 – 2.  
377 Il libro delle ore – śpiewnik wydany przy imprimatur ks. bp. Giuseppe Martinoli – 18 maja 1975 roku, w 

Polsce jego tłumaczenie wraz z dodatkami wydało wydawnictwo św. Krzyża w Opolu w. 2003 pt. Nasze 

wołanie. Zgodę na druk wydała Kurii Diecezjalnej w Opolu, jako modlitewnik do użytku wewnętrznego CL 

w Polsce. Patrz. Nasze wołanie, dz. cyt., s. 2.    
378 L. Giussani, Cała ziemia pragnie Twojego oblicza, Kielce 2004, s. 11. 



212 

 

jej pasji.379 Aby ułatwić formacje śpiewem wydano np. w Polsce śpiewnik Nasz 

głos.380                             

Muzyka odgrywała w CL istotną rolę w formacji sam Giussani pisał: Ludzka 

„muzyka” jest sceną, na której to wszystko się wydarza: a Tajemnica staje  

się ludem człowieczym i „chórem” Nieskończoności. W ten sposób kształtuje 

się (urzeczywistnia się) wyrazistość chrześcijańskiej osobowości: wstajemy 

rano, aby pójść na Mszą świętą, aby poddać się leczeniu, by pójść do pracy, 

dla dzieci... wstajemy rano, aby w nas samych eksplodował fakt Chrystusa!381 

Na wychowanie członków CL, wpływa również kontakt ze sztuką rozumianą 

bardzo szeroko. Jednym z elementów odwołania do kultury jest książka miesiąca, 

wskazywana przez centrum Ruchu. Stanowi jakby dopełnienie Szkoły wspólnoty. 

Książka miesiąca ma za zadanie pomoc w kształtowaniu u człowieka zmysłu 

krytycznego, otwartego na odkrywanie prawdziwej godności człowieka i oblicza 

chrześcijańskiego. Oprócz wyżej wspomnianego śpiewu ks. Giussani podkreślał 

również rolę muzyki. W zasadzie każde spotkanie Ruchu jest poprzedzane 

słuchaniem arcydzieł sztuki muzycznej, stałym punktem jest także wspólny 

śpiew.382  

Przykładami może być Inauguracja pracy rocznej czy Rekolekcje Bractwa 

CL w Rimini, gdzie na sale konferencyjną wchodzi się przy muzyce i w ciszy tzn., 

że wchodząc na salę, nie wypowiadając żadnych słów, słyszy się tylko jakiś 

wybrany przez prowadzących utwór muzyczny. Do swego rodzaju grupy gestów 

kulturalnych należy również wspólne redagowanie biuletynu oraz strony 

internetowej. Biuletyn komentuje aktualne wydarzenia kulturalne i społeczne. 

Ponadto jest oficjalnym narzędziem prezentacji życia Ruchu. Litterae communionis 

                                                           
379 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 51 oraz J. Waloszek, Muzyka w pedagogii Ruchu 

CL, Ślady  nr 3 2000, s. 13 oraz R. Farina, La massima espresione, Tracce nr 4 (XXI) 1994. s. 3, za   

J. Waloszek, Muzyka w pedagogii Ruchu CL, w: Wychowanie człowieka otwartego, red. A. Rynio, Kielce 

2001, s. 195 – 197.        
380 Nasz głos – śpiewnik zawierający ponad pięćset różnych propozycji śpiewów i zabawa w języku polskim, 

włoskim, francuskim, angielskim i hiszpańskim. Wydany przez wydawnictwo św. Krzyża w Opolu w 2002 

zespołem redakcyjnym kierował ks. J. Waloszka.   
381 L. Giussani, Wzruszeni z powodu Nieskończoności, list z 22 czerwca 2003 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html (3 grudnia 2014, 22:41);  
382J. Waloszek, Komunia i wyzwolenie, art. cyt., s. 142 oraz Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt., s. 50; L. Giussani,Fryderyk Chopin - Nuta życia, Ślady (IX) nr 1 styczeń luty 2000, s. 2 – 3;  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html%20(3


213 

 

posiada również rubrykę na listy – świadectwa o przeżywaniu wiary, mimo 

codziennych problemów i wyzwań, jakie niesie życie. 383    

Niezwykle ciekawym gestem wychowawczym jest fundusz wspólny, polega 

on na tym, że członkowie Ruchu dobrowolnie (dla należących do Bractwa CL  

jest to obowiązek), co miesiąc wpłacają zdeklarowaną przez siebie sumę  

do wspólnej kasy. Jest to jakiś ustalony w pełnej wolności procent z własnych 

przychodów. Zebrane w ten sposób fundusze są przeznaczane na działalność 

misyjną, charytatywną i kulturalną. Najważniejsza w tym geście nie jest suma, 

może to być nawet dosłowna złotówka, ale konsekwencja w podjętym 

zobowiązaniu. Inicjatywa ta swymi założeniami jest pokrewna z gestem 

charytatywnym. Nie ma też podziału na tych, co dają więcej i mniej. Fundusz 

wspólny wychowuje do postawy ubóstwa i miłosierdzia. Uczy, że to, co posiadamy, 

nie należy tylko do nas, a w osobistych wypadkach należy brać pod uwagę potrzeby 

innych. Dla Bractwa gest ten jest tak ważny, że jeżeli ktoś nie potraktuje poważnie 

tej dyrektywy, nie może się uważać za część Bractwa Comunione e Liberazione.384     

 Swoje znaczenie w formacji Ruchu ma również inauguracja roku pracy. 

Spotkanie to gromadzi wszystkich członków CL w danym kraju. Na spotkaniu 

sygnalizuje się temat, jaki będzie omawiany w bieżącym roku pracy w ramach 

Szkoły wspólnoty, przypomina istotne elementy charyzmatu oraz formacji w Ruchu, 

podaje się najważniejsze ogłoszenia itd. Jest także okazją do pogłębienia relacji 

pomiędzy członkami Ruchu. We Włoszech inguracja odbywała się zasadniczo  

w Mediolanie. Dla przykładu w Polsce inauguracja roku pracy odbywało  

                                                           
383J. Waloszek, Komunia i wyzwolenie, art. cyt., s. 142 oraz Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. 

cyt., s. 51; L. Giussani, Do nowicjatu, La Thuile 6 sierpnia 2000 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html 

(4 grudnia 2014, 01:12); Tenże, Ja i wielka okazja, roztargnienie ludzkiej natury, Konferencja wygłoszona  

w czasie rekolekcji studenckich Rimini w grudniu 1993 roku za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html  

(4 grudnia 2014, 11:00); Tenże, Pamięć nie pobożne wspomnienie, Medytacja ks. Luigi Giussaniego  

we Wielki Czwartek, opublikowana w Litterae Communionis nr 5 1991, s. 31–34  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html (4 grudnia 2014, 00:01); Tenże, Jedność, prawo poznania, 

podsumowanie z Zebrania Odpowiedzialnych CL z 4 kwietnia 2000 roku w Mediolanie  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html (4 grudnia 2014, 00:52); Tenże, Z łaski nowy Lud, Notatki  

z Inauguracji roku. Mediolan z 14 września 1991 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html (3 grudnia 

2014, 22:36);  
384 J. Waloszek, Komunia i wyzwolenie, art. cyt., s. 141; Dyrektorium dla Grup Bractwa, Rekolekcje Bractwa 

- Cud przemiany, Rimini 1998, s. 71; L. Giussani, P. Colognesi (wywiad), Dla dojrzałej wiary, Komunia 

 i Wyzwolenie Bractwo CL – wydanie specjalne 1992, s.14 oraz P. Bergamini, Fundusz wspólny, Komunia  

i Wyzwolenie nr 3 (30) maj/czerwiec 1996, s. 16.  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html%20%0b(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html%20%0b(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html%20(3


214 

 

się w październiku przeważnie w Częstochowie, chociaż gospodarzami inauguracji 

roku była również Łódź, Wesoła, Warszawa czy Niepokalanów.385     

 

 Bogactwo charyzmatu ks. Giussaniego, będącego jednocześnie charyzmatem 

CL, otwiera człowieka na nowy sposób przezywania chrześcijaństwa. To stanowiło 

zamysł ks Giussaniego:  ukazanie wiary w najprostszy i zrozumiały sposób. CL  

u swej podstawy zakładało znalezienie takich form przekazu i dotarcia  

do człowieka, które będą najlepsze. Istotnym rysem ideei CL jest kultura jako 

nośnik wartości uniwersalnych i ponadczasowych.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
385 M. Faldi, Inauguracja roku pracy, Komunia i Wyzwolenie nr 1/2 (12/13) styczeń/marzec 1993, s. 3;  

A. D’Auria, Żyć tym co realne, Ślady (XIV) nr 6 listopad/grudzień 2005, s. 24 – 25; Wywiad z Markiem 

Biernackim, przeprowadzony drogą telefoniczną 28 lutego 2009 roku.   



215 

 

ROZDZIAŁ VII 

 

 

SFERY ODDZIAŁYWNIA RUCHU  

COMUNIONE E LIBERAZIONE 

 

 

 Charyzmat ks. Giussaniego zakładał zaangażowanie w życie społeczne, 

polityczne i kulturowe współczesnego świata. Poniżej przedstawiony przykłady 

form zaangażowania uczniów ks. Luigiego w konkretne dzieła kulturotwórcze, 

naukowe i charytatywne.  

 

 

§ 1. TOWARZYSTWO DZIEŁ 

 

Przykładem wzorcowym dla wszystkich inicjatyw Ruchu jako gestu 

dojrzałego, dobrowolnego i odpowiedzialnego jest wspomniane już wcześniej 

Towarzystwo Dzieł. Geneza powstania CDO wiąże się z pewnym wydarzeniem, 

które miało miejsce w 1986 roku. Ks. Giussani podczas swojego pobytu w Alcamo 

odwiedził jednego z właścicieli miejscowej winnicy. Dowiedział się wówczas  

o jego problemach ze sprzedażą własnych produktów. Po zakończeniu tego 

spotkania ks. Giussani odwiedził jeszcze innych członków CL. Zadał im wtedy 

pytanie: Jakimi jesteście przyjaciółmi, skoro nie pomagacie mu w sprzedaży 

jego produktów. To wydarzenie zrodziło pomysł współpracy pomiędzy członkami 

CL w celu wspólnego sprzedawania towarów i usług, aby być bardziej 

konkurencyjnymi na rynku. Forma prawna CDO została ustalona 11 lipca 1986 

roku, już na początku 2015 roku zrzeszało ok. trzydzieści sześć tysięcy małych  

i średnich przedsiębiorstw, dzieł charytatywnych, organizmów kulturalnych, 

społecznych i wychowawczych oraz około tysiąca przedsiębiorstw non profit. 

Wszystkie te dzieła istnieją w formę zorganizowanej, w postaci spółek prawa 



216 

 

handlowego, towarzystw, fundacji, instytutów czy stowarzyszeń. Towarzystwo 

posiada swoją siedzibę w osiemnastu krajach (Argentyna, Brazylia, Bułgaria, Chile, 

Francja, Izrael, Kenia, Polska, Szwajcaria, Hiszpania, Węgry, Kolumbia, Paragwaj, 

Peru, Republika San Marino, Włochy, Wenezuela). W samych Włoszech jest ponad 

czterdzieści siedzib CDO głównie w północnych Włoszech (szejdziesiąt dziewięć 

procent przedsiębiorstw). Compagnia delle Opere stanowi wyjątek w panorami 

zrzeszeń obywatelskich, gdyż nie jest ani spółką akcyjną, ani holdingiem, ani 

częścią jakieś partii politycznej czy grupą służących jej interesów. Towarzystwo 

jest wyrazem, próbą odpowiedzi  na potrzeby, problemy, wyzwania, które  

są nieodłącznym elementem ludzkiej egzystencji. Czerpie swoją siłę z mniejszej  

lub większej świadomości związku z Chrystusem. Każda inicjatywa swój naturalny 

rozwój formuje poprzez odpowiednie struktury organizacyjne. Od 2008 roku 

Prezydentem CDO jest Bernard Sholz. Wcześniej funkcją tą pełnili Giorgio 

Vittadini i Raffaello Vignali.386  

Towarzystwo ma za zadanie wyrażać obecność katolików w społeczeństwie 

polskim w świetle społecznej nauki Kościoła Rzymsko-katolickiego. Dlatego  

też CDO dba o godne życie osób w kontekście społecznym, o pracę wszystkich 

ludzi oraz obecność dzieł i przedsiębiorstw w społeczeństwie, sprzyjając przy tym 

takiej koncepcji rynku i reguł nim rządzących, które rozumiałyby i szanowały 

jednostkę ludzką w każdym momencie jej życia. Towarzystwo Dzieł nie ma celów 

zarobkowych, gdyż promuje ducha wzajemnej współpracy pomiędzy pracodawcami 

i ideę pomocy dla lepszej waloryzacji zasobów ekonomicznych i ludzkich  

w zakresie działalności przedsiębiorczej, spółdzielczej, opiekuńczej, kulturalnej  

i społecznej, ze szczególnym uwzględnieniem przedsiębiorstw i dzieł 

wytwarzających usługi na rzecz osób oraz przedsiębiorstw.387  

 Towarzystwo Dzieł realizuje swoje cele poprzez: działanie na rzecz tworzenia 

i utrzymania pokoju społecznego w stosunkach pracy; oddziaływanie na kształt 

polityki społecznej i ustawodawstwa dotyczącego interesów pracodawców  

w tym współpracy, rozwoju i integracji europejskiej; wspieranie organizacji 

                                                           
386 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 67 oraz Wywiad z Krzysztofem Prokopem.  
387 Statut Towarzystwa Dzieł §5. 



217 

 

pracodawców i przedsiębiorców, prowadzenie polityki w zakresie rokowań 

zbiorowych i układów zbiorowych pracy; organizowanie i wspieranie kształcenia 

pracodawców i przedsiębiorców w sferze stosunków pracy; prowadzenie 

działalności w zakresie promowania, udzielania pomocy, koordynacji i ochrony 

swoich członków; wspieranie tworzenia nowych przedsiębiorstw oraz instytucji  

non profit, również w celu zwiększenia zatrudnienia; współpracę z najbardziej 

reprezentatywnymi podmiotami świata gospodarczego, takimi jak zrzeszenia 

branżowe, związki zawodowe, centrale spółdzielcze, izby handlowe, ministerstwa. 

A także pozyskiwanie informacji, redagowanie raportów, promowanie  

oraz organizowanie procesów badawczych, zjazdów, debat i konferencji krajowych  

i międzynarodowych. CDO angażuje się wspieranie badań naukowych, 

technologicznych i technicznych. A także w programy modernizacyjne 

przedsiębiorstw. CDO prowadził działalność publikacyjny (wydawanie dzienników 

dla przedsiębiorców). Zajmuje się udzielaniem pomocy pracodawcom problemu 

natury gospodarczej, handlowej, produkcyjnej i finansowej, w szczególności  

w pozyskiwaniu kredytów, zabezpieczeniem członków CDO w pomoc prawną, 

ubezpieczeniową i finansową, organizowaniem szkoleń dla pracodawców.388 

 W liście do nowych członków CDO Prezydent Scholz określił zasady 

pedagogiczności Towarzystwa Dzieł. Młody człowiek, który rozpoczyna swoją 

karierę zawodową, potrzebuje nie tylko kształcenia zawodowego, ale również 

wychowania. Miejsce wychowania nie może być jedynie szkoła i rodzina, gdyż  

to by oznaczało, że na etapie pracy zawodowej wychowanie człowieka  

nie jest potrzebne. Takie stwierdzenie nie byłoby zgodne z zamysłem  

ks. Giussaniego, dla którego wychowanie człowieka jest procesem ciągłym. Stąd 

też Scholz zaznacza konieczność dojrzewania w pracy zawodowej, która wpływa 

również na życie osobiste. Tak wychowywany człowiek jest zdolny  

do współdziałania, oczywiście zależnie od zakresu własnego przedsiębiorstwa. 

                                                           
388 Tamże.  



218 

 

Wspólne budowanie jest płaszczyzną rozwoju nie tylko przedsiębiorstwa, ale także 

rozwoju jednostki ludzkiej.389  

 CDO zajmuje się więc również formacją przedsiębiorców i pracowników. 

Współpraca pomiędzy różnymi przedsiębiorstwami i organizacjami podejmowana 

jest również na płaszczyźnie krajowej jak i międzynarodowej. Najlepszym tego 

przykładem jest Meeting w Rimini oraz Machtnig w Mediolanie. CDO stworzył 

rozwiązanie jakim jest panel pracy. Ów panel ma za zadanie pomagać  

w spotkaniach między tymi, którzy szukają pracy, a tymi, którzy zamieszczają 

ofertę pracy oraz dokonuje prezentacji różnorodnych i najbardziej korzystnych form 

zatrudnienia. CDO stara się zaznaczyć obecność i zaangażowanie w życiu państw, 

w których funkcjonuje. Działalność CDO jest bowiem wkładem w rozwój 

społeczeństwa. Towarzystwo Dzieł przez różne stowarzyszenia i ruchy z jasną 

tożsamością kulturową  jest otwarte na współpracę dla dobra wszystkich. Chce 

prowadzić dialog ze wszystkimi inicjatywami społecznymi i politycznymi, w celu 

kształtowania społeczeństwa bardziej zorientowanego na dobro wspólne.390  

 Sens idei CDO najlepiej wyraża wypowiedź jej obecnego Prezydenta 

Bernharda Scholz: Towarzystwo Dzieł pojawia się w momencie, gdy ktoś bierze 

inicjatywę w swoje ręce. Nie na poziomie indywidualistycznym, ale angażując 

możliwości innych, jak najwięcej innych. Piękno CDO polega na tym, że 

pomaga temu, kto taką inicjatywę wykazuje. Jeśli popatrzycie na historię  

to zobaczycie, że wielkie rzeczy zawsze zaczynały się od takiego punktu.  

Bo wszystkie wielkie dzieła, także w chrześcijaństwie zaczynały  

się od jakiegoś świętego. Zauważcie, ile osób taki święty za sobą pociągnął, 

zaangażował.391 

 Pozycja Tworzyć przedsiębiorstwo wydana w Mediolanie w 2010 roku 

wskazuje na wytyczne, jakimi powinien się kierować przedsiębiorca w codziennych 

relacjach. Pozycja ta stanowi niejako kodeks etyczny w przedsiębiorstwie. 

                                                           
389 B. Scholz, List odpowiedzialnego za CDO Berhnarda Scholza do wszystkich członków z 15 maja 2008 

roku.  
390 Tenże, Wystąpienie podczas Zgromadzenia Ogólnego Towarzystwa Dzieł 20 listopada 2011 roku  

w Mediolanie, s. 6 – 7. 
391 Tenże, Wypowiedź z 28 stycznia 2010 w Warszawie.  



219 

 

Dokument stwierdza: Przedsiębiorstwo to „wspólnota ludzi, którzy na różny 

sposób zdążają do zaspokojenia swych podstawowych potrzeb i stanowią 

szczególną grupę służącą całemu społeczeństwu”. Ponadto, przedsiębiorstwo 

jest środowiskiem, w którym można doświadczyć „stosunków prawdziwie 

ludzkich, zacieśniać więzi przyjacielskie i społeczne, oparte na solidarności  

i wzajemności”. W tym znaczeniu, przedsiębiorstwo odgrywa fundamentalną 

rolę w integrowaniu społeczeństwa i budowaniu wspólnoty: między dorosłymi 

a młodymi, między osobami różnego pochodzenia społecznego, kulturalnego  

i etnicznego.392 

 Dokument stwierdza, że przed przedsiębiorcą staje wiele trudności.  

Nie oznacza to jednak, że przedsiębiorca zwolniony jest z uczciwości zarówno 

wobec konkurentów jaki własnych pracowników czy organów państwa. Kluczem 

do sukcesu nie jest stosowanie nieuczciwej konkurencji, lecz gotowość  

do podejmowania nowych wyzwań. Pozytywna relacja pracodawcy z pracownikami 

musi być oparta na zaufaniu. Dzięki temu pracownik jest bardziej otwarty  

na konieczne zmiany w celu lepszego prosperowania przedsiębiorstwa. 393  

 Pracodawca jest odpowiedzialny za kształtowanie w swoim pracowniku 

pozytywnych umiejętności. Praca winna umożliwiać człowiekowi poznanie  

i rozwój osobistych talentów. Nie oznacza, to jednak, że pracodawca ma zapomnieć 

o wadach czy słabościach swojego pracownika. Nie powinien się jednak  na nich 

koncentrować, tylko pomóc pracownikowi je przezwyciężyć.394  

 Tak ujęta idea przedsiębiorstwa odpowiada zamysłowi ks. Giussaniego, 

który chciał,  by wszelkie aspekty życia, również te dotyczące środowisk pracy, 

były środowiskami sprzyjającymi rozwojowi człowieka. Chodziło mu więc  

o nadaniu chrześcijańskiego charakteru każdemu aspektowi rzeczywistości.  

 

 

 

                                                           
392 Tworzyć przedsiębiorstwo, Mediolan 2010, s. 7.  
393 Tamże, s. 9 – 10.  
394 Tamże, s. 11 – 12.  



220 

 

§ 2. DZIEŁA KULTUROTWÓRCZE   

 

a)Spotkanie dla przyjaźni między narodami w Rimini 

Celem Fundacji Meetingu w Rimini jest wspieranie rozwoju kulturalnego  

i społecznego człowieka, budowanie relacji przyjaźni i solidarności między 

narodami. W swojej działalności Meeting w Rimini koncertuje się na ochronie  

i promowaniu wartości istotnych dla budowania zgodnego współistnienia, w tym  

szacunku dla rzeczywistej godności istot ludzkich. Fundacja jest organizacją non-

profit, działającą w ramach prawa włoskiego i międzynarodowego.395   

W celu realizacji celów statutowych Meetingu w Rimini Fundacja organizuje  

co roku tygodniowe spotkanie w formie wystaw, koncertów i inicjatyw 

inscenizowanych w Rimini. Fundacja organizuje także szereg innych działań 

użytecznych dla osiągnięcia statutowych celów. Przykładami mogą być okresowe 

spotkania międzynarodowe, inscenizacje, wystawy i koncerty. Fundacja swym 

zakresem obejmuje poszczególne inicjatywy nie tylko międzynarodowe, ale także 

krajowe i te o lokalnym charakterze. Prowadzi także szereg inicjatyw 

publikacyjnych oraz wykorzystuje mas media (kino, programy telewizyjne  

i radiowe, internet) w promowaniu wartości określonych w statucie. Fundacja  

jest otwarta na współpracę z placówkami dyplomatycznymi, firmami, 

organizacjami i stowarzyszeniami w celu realizacji swoich celów.396  

Meeting odbywa się corocznie w końcowym tygodniu sierpniu. Pierwszy 

Meeting odbył się od 23 do 30 sierpnia 1980 roku. Każdoroczne spotkanie  

ma określony temat i poświęcony jest danemu problemowi społecznemu  

i międzynarodowemu, jak chociażby sytuacji w Związku Radzieckim, systemowi 

komunistycznemu w Polsce, kapitalizmowi, pracy ludzkiej, emigracji, pojęciu 

własności itd. Na Meeting zapraszano co roku poszczególnych prelegentów  

z różnych dziedzin: teologii, filozofii, etyki, polityki w tym głowy państw, 

gospodarki, nauki. W Meetingu uczestniczyli bezpośrednio lub za pomocą telebimu 

św. Jan Paweł II, Benedykt XVI, Franciszek. Wielu hierarchów zarówno 

                                                           
395 Statut Fundacji Spotkania dla przyjaźni miedzy narodami w Rimini art. 2.  
396 Tamże, art. 3.  



221 

 

katolickich jaki prawosławnych i protestanckich. Także przedstawiciele innych 

religii.397  

 Każdy Meeting składał się z serii spotkań dla przykładu w 2010 roku 

uczestniczyło w nim ponad osiemset tysięcy uczestników. Zorganizowana sto 

trzydzieści spotkań, osiem wystaw i trzydzieści pięć spektaklów. O skuteczności 

działania Meeting najlepiej świadczy wypowiedź samych uczestników: Zaczęło  

się od zwykłej przyjacielskiej rozmowy na leżakach przy basenie w Szczyrku. 

Pojawiło się pragnienie, żeby po prostu pojechać i zobaczyć wszystko  

na własne oczy, doświadczyć tego, spotkać się, zdumieć – rozbudziło  

się pragnienie rzeczy wielkich. Tak zrodził się pomysł wyjazdu na tegoroczny 

Meeting do Rimini, podczas którego miałam okazje uczestniczyć w wielu 

spotkaniach ze świadkami prawdziwego przeżywania swojego 

człowieczeństwa, mogąc uczyć się od nich patrzeć na rzeczywistość tak, jak 

uczy nas patrzeć na nią ksiądz Giussani. Szczególnie ważne był jednak  

dla mnie krótka rozmowa z Gianną Emanuelą Mollą, córką świętej Gianny 

Beretty Molli (...) Byłam bardzo poruszony tym, co usłyszałam i jakbymwtedy 

dopiero wtedy odkryłam, czym jest organizowany od trzydziestu jeden lat 

inicjatywy Comunione e Liberazione Meeting a jest on – takim  

go zobaczyliśmy – wielkim świętem Ruchu, na które z nieba, z uśmiechem, 

patrzy zapewne nasz drogi ksiądz Giussani (…) Trudno opowiedzieć o tym 

wszystkim, co się wydarzyło w ciągu tych kilku dni, o wszystkich spotkaniach, 

przytoczyć pokrzepiające duszę słowa, zreferować wymianę myśli (…) Trzeba 

tam po prostu być i wziąć udziałł w tym Spotkaniu przez duże S. 398  

 

 

 

 

                                                           
397 www.meetingrimini.org (06 października 2014; 23.38). 
398 Mój Meeting – Wielkie świeto, (tekst redakcji), Ślady (XIX) nr 5 wrzesień/października 2010, s. 13 –14.  



222 

 

b) Machting w Mediolanie 

Ciekawą inicjatywą podjętą przez członków CL są Targi Rzemiosła 

(L'Artigiano in Fiera) w Mediolanie. Targi odbywają się rokrocznie na przełomie 

listopada i grudnia. Powierzchnia wystawowa podzielona jest na trzy strefy 

(Włochy, Europa, pozostałe kraje świata). Tak skontrowany podział pozwala 

zaprezentować różne regiony, narody i kontynenty. Odwiedzając targi mają okazje 

poznać unikalne i tradycyjne produkty związane z prezentowaną kulturą. W tym 

meble, odzież, ozdoby, prezenty, jedzenie i wino. Całość powierzchni ekspozycji 

obejmuję tysiąc pięćset metrów kwadratowych. Targi gromadzą około trzech 

tysięcy wystawców z stu trzynastu krajów świata. Coroczne targi umożliwiają 

dokonanie zakupu pośród sto tysięcy różnych produktów.399  

 

c) EncuentroMadrid 

EncuentroMadrid jest wydarzeniem publicznie dostępnym i kulturotwórczym 

Wystawy organizowane są w salach Casa de Campo w Madrycie, w Hiszpanii. 

Pierwsze spotkanie odbyło się w 2003 roku i co roku rośnie liczba i jakość 

oferowanych propozycji do debaty publicznej. Wystawy są wspierany przez różne 

stowarzyszenia  chrześcijańskie związane z Ruchu Komunia i Wyzwolenie  

w Hiszpanii. Dziesiątki tysięcy ludzi każdego roku bierze udział w trzech dniach 

pełnych spotkań, wystaw, koncertów. Celem EncuentroMadrid jest stworzenie 

przestrzeni do dialogu z ludźmi różnych kultur, tradycji i przekonań w budowania 

dobra wspólnego.400  

Przez szereg lata na zaproszenie organizatorów EncuentroMadrid 

odpowiedziała ok. stu osiemdziesięciu przedstawicieli świata kultury, polityki, 

Kościoła, gospodarki. Którzy w ramach wystaw lub konferencji prezentowali różne 

wymiary życia chrześcijańskiego.401 

W 2014 roku gościem specjalnym EncuentroMadrid był kard. Angelo Scola 

(metropolita mediolański). W konferencji wprowadzającej kard. Scola słusznie 

                                                           
399 www.towarzystwodziel.pl/dzialalnosc/wydarzenia/87-targi-rzemiosla (14 listopada 2014, 15:21). 
400 www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14063  

(14 listopada .2014, 13:45) 
401 www.encuentromadrid.com/participantes (14 listopada2014, 14:19) 

http://www.towarzystwodziel.pl/dzialalnosc/wydarzenia/87-targi-rzemiosla
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14063
http://www.encuentromadrid.com/participantes%20(14


223 

 

zauważył najistotniejszy cel EncuentroMadrid jest nią pilne potrzebę świadectwa  

i właściwego zrozumienie rzeczywistości, którym jest poznanie prawdy.  

Kard. Scola podkreśla, iż stojąc wobec różnych ideologii i rozczarowania życiem 

politycznym elit, musimy budować razem wyraźną inicjatywę kulturową.402  

 

d) Fundacja pomocniczości  

Fundacja pomocniczości (wł. Fondazione per la sussidiarieta) została 

założona w 2002 roku przez Giorgio Vittadiniego. Zadaniem fundacji  

jest podejmowanie studium nad nauką i kulturą. Fundacja została powołana także, 

do rozprzestrzeniania się wizji społeczeństwa opartego na centralne miejsce osoby  

i zasady pomocniczości, ze szczególnym uwzględnieniem aspektów edukacyjnych. 

Fundacja kieruje się zasadą wdrożenia w codzienność społeczną, gospodarczą 

 i polityczną tak rozumianą koncepcje kultury. Aby była ona nie tylko świadoma, 

ale również krytyczna.403  

 Zgodnie z założeniami Fundacja organizuje i przeprowadza badania, 

szkolenia, seminaria i konferencje. Fundacja ponadto podejmuje się publikacji 

naukowych. Fundacja podkreśla prymat jednostki nad społeczeństwem  

i społeczeństwa nad państwem. Tak rozumiany kierunek, wskazuje na człowieka 

jako najwyższą wartość, co zgodne jest z założeniem chrześcijańskiej 

antropologii.404  

 Fundacja w realizacji swoich celów opiera się o następujące sfery: edukacja, 

szkolenia, kapitał ludzki, opieka społeczna, bankowość, finanse, biznes, innowacja, 

historia i prawo. Fundacja co kwartał podejmuję próbę syntezy rzeczywistości  

w oparciu o w/w sfery. W tym też celu posiłkuje się ona specjalistami  

z poszczególnych dyscyplin naukowych. W ten sposób Fundacja wpływa  

na poziom i jakoś kształcenia szczególnie zaś w ośrodkach akademickich. Fundacja 

zgodnie z założeniami kulturowymi ks. Giussaniego wpływa na kształtowanie  

                                                           
402 www. encuentromadrid.com/prensa. (14 listopada 2014, 13:43) 
403 www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14060  

(14 listopada 2014, 23:53). 
404 Tamże 



224 

 

się społeczeństwa wielokulturowego otwartego na dialog nie tylko na poziomie 

religii, ale także kultury i nauki.405 

 

e) Bibliotek Ducha  

Inicjatywa powstała w 1993 roku w Moskwie. U podstawy swego istnienia 

inicjatywa ta zakłada stworzenie miejsca spotkania pomiędzy kulturą, a także 

tradycją wschodu i zachodu. Dzieło to jest szczególnie wzniosłe przez fakt, iż 

ideologia socjalistyczna na terenach byłego Związku Radzieckiego skutecznie przez 

lata niszczyła wszelkie przejawy religijności zarówno zachodniej jaki wschodniej. 

Kościół w Rosji stanął przed palącą koniecznością przypomnienia obywatelom 

Rosji o wielowiekowym bogactwie kultury Europejskiej. Bogactwo kultury, 

filozofii i sztuki Europy od początku w pełnej synergii tworzył zarówno Wschód 

jaki Zachód.406  

W celu rozpropagowania tego bogactwa podjęto na szeroką skalę publikacje 

najważniejszych dzieł filozoficznych i teologicznych. Ponadto Biblioteka Ducha 

podjęła się rozprowadzeniu tych pozycji, często w formie bezpłatnych egzemplarzy 

zarówno do osób prywatnych, jaki ośrodków i organizacji religijnych, 

dydaktycznych, wychowawczych i resocjalizacyjnych. Od listopada 2004 roku 

dokonano zmiany siedziby na bliższą centralnej części Moskwy. W nowo zajętym 

budynku oprócz pomieszczeń bibliotecznych zalazło się również miejsce  

na odpowiednie zaplecze techniczne. Umożliwiło to zwiększenie zakresu działań. 

Biblioteka oferuje codziennie różne wydarzenia kulturalne takie jak: konferencje, 

prezentacje pozycji wydawniczych, wystawy, projekcje filmów, koncerty, spektakle 

(w tym także adresowane do dzieci).407   

 

 

 

 

                                                           
405 Tamże 
406 wwwit.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14066  

(15 listopada 2014; 00:19).  
407 Tamże 



225 

 

§ 3. INICJATYWY CHARYTATYWNE  

 

a)Międzynarodowa Organizacja do spraw Misji i Wolontariatu  

Międzynarodowa Organizacja do spraw Misji i Wolontariatu w oryginale 

Associazione Volontaria per il Servizio Internazionale (dalej skrót AVSI), powstało  

w 1972 roku we Włoszech, założone i prowadzone przez członków CL. Obecnym 

szefem Stowarzyszenia jest Arturo Alberti. Zarówno we Włoszech, jak i poza nimi 

Stowarzyszenie nie używa swojej pełnej nazwy, lecz skrótu.408       

AVSI współpracuje z wieloma innymi międzynarodowymi organizacjami 

charytatywnymi takim jak: Fundusz Narodów Zjednoczonych na Rzecz Dzieci 

(UNICEF), Program Narodów Zjednoczonych ds. Rozwoju (UNDP) itp. AVSI ma 

swoje filię w Europie środkowo – wschodniej, na Bałkanach, Azji (w szczególności 

na bliskim wschodzie i w krajach byłego ZSRR), Ameryce Środkowej  

i Południowej.   

Do celów AVSI należą: działanie na rzecz realizacji i popularyzacji 

Katolickiej Nauki Społecznej; wspieranie rozwoju działalności charytatywno – 

opiekuńczej; walka z patologiami społecznymi, ubóstwem i bezrobociem, 

promowanie wolontariatu i innych zachowań prospołecznych; podejmowanie 

działań wychowawczych i edukacyjnych; popularyzacja aktywnego wypoczynku 

pośród dzieci, młodzieży, dorosłych i osób w podeszłym wieku. Swoje cele AVSI 

realizuje głównie przez prowadzenie działalność charytatywnej, podejmowanie 

działań na rzecz niepełnosprawnych, wspieranie wspólnot i środowisk lokalnych, 

promowanie zdrowia i higieny. Niesienie pomocy ofiarom katastrof, działań 

zbrojnych, klęsk ekologicznych w kraju i za granicą. AVSI promuje zatrudnienie  

i aktywizacje zawodową osób bezrobotnych albo mogących nimi zostać  

w niedługim czasie. Organizuje kursy, seminaria, konferencje krajowe  

i międzynarodowe. Upowszechnia wolność i prawa człowieka, ochronę praw kobiet 

oraz działalność na rzecz równych praw kobiet i mężczyzn. Promuje kulturę  

                                                           
408 Wywiad z Małgorzatą Hydzik (pracownikiem AVSI Polska). 



226 

 

i sztukę oraz działania na rzecz ochrony zabytków, ponadto wspiera krajoznawstwo 

oraz ekologię.409     

AVSI stara się odpowiadać na najbardziej naglące potrzeby. Jednak biorąc 

pod uwagę społeczność, w której funkcjonują odziały AVSI, można stwierdzić, że 

narzędzia, adresaci oraz charakter pomocy będzie inny w Polsce niż ten np. w Iraku, 

gdzie pomoc opierała się przede wszystkim na zażeganiu kryzysu humanitarnego, 

wywoływanego upadkiem reżimu Saddama Husseina już na początku maja 2003 

roku. Pierwszy zespół AVSI przyjechał do Bagdadu, aby określić najpilniejsze 

potrzeby tamtejszej społeczności. Czego wynikiem była chociażby pomoc  

w organizowaniu  żłobków należących do Kościoła na terenie Bagdadu.410    

Innym przykładem działalności AVSI był projekt zbieranie funduszy  

na rzecz ponad tydzieści tysięcy uchodźców z Iraku, głównie chrześcijan. Uchodź 

schronili się w Erbli. Od sierpnia 2014 roku ponad sto dwadzieścia tysięcy 

chrześcijan w Iraku musiało opuścić swoje miejsce zamieszkania. Projekt AVSI 

obejmował udzielanie pomocy żywnościowej ze wsparciem Caritas Patriarchatu 

Irak.411  

 

 

b) Banki Żywności 

Zbieranie nadmiaru żywności po supermarketach i restauracjach zrodziło się  

w Stanach Zjednoczonych. W latach sześćdziesiątych Jean Van Hengel w Phoenix 

zorganizowała jeden z pierwszych banków żywności. Pomysł został szybko 

wykorzystany przez CL. Przez lata działalności banki miały swoje siedziby  

w takich miejscach jak: Valle d'Aosta, Liguria, Veneto, Friuli-Wenecja Julijska, 

Trentino Alto Adige, Emilia Romagna , Toskania, Umbria, Lacjum, Marche, 

Abruzja, Apulia, Kampania, Kalabria, Sardynia i Sycylia. Obecnie  Fundacja Banki 

                                                           
409 Statut Stowarzyszenia AVSI Polska §6 – 7.  
410 G. Silvestri, Akcja AVSI na rzecz przerwania kryzysu humanitarnego w Iraku, Ślady (XII) nr 5 

wrzesień/październik 2003, s. 17.  
411 www.it.clonline.org/altre-notizie/default.asp?id=625&id_n=20966 (15 listopada 2014, 23:35).  

http://www.it.clonline.org/altre-notizie/default.asp?id=625&id_n=20966


227 

 

Żywności prowadzona przez członków CL rozwinęła się także w Brazyli, 

Paragwaju, Chile i Argentynie.412 

Banki mają na celu zbieranie nadmiaru żywności lub żywności która  

z różnych powodów nie nadaje się do sprzedaży, nie tylko z miejsc sprzedaży, ale 

także produkcji. Za pomocą wachlarzy projektów w tym także projektów unijnych, 

nadmiar żywności nie ulega zniszczeniu, lecz jest rozprowadzany do osób, które  

w znacznym stopniu odczuwają biedę. Narzędziem do sprawiedliwego i celowego 

działania Fundacji jest szereg instytucji charytatywnych, za których pośrednictwem 

żywność ta dociera do osób najbardziej potrzebujących. Banki żywności nie mają 

na celu rozdawania żywności pomiędzy osoby prywatne (choć i tym też się 

zajmują), lecz o wiele bardziej przekazywanie pomocy do poszczególnych 

instytucji i punktów charytatywnych.413  

 

 

c)Międzynarodowy Meeting Point  

Inicjatywa powstała w 1992 roku w Kampali skierowana do osób żyjących  

z wirusem HIV. Zadaniem inicjatywy jest nie tylko fizyczna pomoc, ale także 

doradztwo, odwiedzanie chorych zarówno w szpitalach jak i w domu, prowadzenie 

kursów i szkoleń z zakresu AIDS. Programem  objęto także sieroty, osoby chore.  

Inicjatywa Meetingu posługuje przede wszystkim w czterech slumsach Kampili: 

Naguru, Kireka, Ntinda i Nsambya w Ugandzie.414  

 

 

d)Rodzina Zastępcza 

Pomysł powstania Famiglie per l’Accoglienza (Rodzin Zastępczych) zrodził 

się 18 maja 1982 roku w Mediolanie. Stowarzyszenie to obejmuje pomocą dzieci, 

którym pomaga w uzyskaniu nowej rodziny. Program troszczy się również o osoby 

                                                           
412 www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14087  

(15 listopada 2014, 00:57). 
413 Tamże 
414 www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14065  

(14 listopada 2014, 14:39). 

http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14087
http://www.it.clonline.org/adulti-di-comunione-e-liberazione-all-opera/default.asp?id=535&id_n=14065


228 

 

starsze, które nie mają własnych rodzin lub którymi rodziny nie chcą się opiekować. 

Stowarzyszenie podejmuje trud odnalezienia im nowego domu, w którym będą 

mogli czuć się kochani i spokojnie przeżywać swoją starość.415  

 O skuteczności działania Rodzin Zastępczych świadczyć może następująca 

wypowiedź: Jesteśmy małżeństwem od pięciu lat. Zaraz po ślubie pragnęliśmy, 

by nasza rodzina się powiększyła, a więc od razu zaczęliśmy starać się  

o dziecko, które jednak się nie pojawiało. Moja żona bardzo cierpiała z tego 

powodu. Wówczas zaproponowałem jej odprawienie nowenny do świętego 

Ryszarda Pampuriego, z prośbą o dar dziecka. Pewnego wieczoru, po jednej  

z tych co zwykle kolacji z naszymi najlepszymi przyjaciółmi, gdy piliśmy kawę, 

siedząc na kanapie, powiedzieli nam: „Jest 2-letnia dziewczynka, którą trzeba 

się zaopiekować w sobotę, a być może również w niedzielę. Co wy na to?”. 

Pamiętam zdumienie, jakie nas ogarnęło wobec tej niespodziewanej 

propozycji, ponieważ myśleliśmy, że zanim można się kimś zaopiekować, 

trzeba stać się specjalistami, to znaczy trzeba mieć swoje dziecko, nauczyć 

się, jak to się robi, tymczasem my byliśmy małżeństwem zaledwie od sześciu 

miesięcy. Lecz tak naprawdę by kogoś przyjąć, trzeba po prostu doświadczyć 

tego objęcia na sobie, a to było to, czego doświadczaliśmy w tej przyjaźni. 

Dlatego powiedzieliśmy „tak”. Zresztą tamtego wieczoru, gdy wracaliśmy  

do domu, przypomnieliśmy sobie, że niedawno skończyliśmy nowennę, i 

chciało nam się śmiać z całej sytuacji. Byliśmy też poruszeni, ponieważ była 

to odpowiedź na to, o co prosiliśmy, nawet jeśli nie była ona taka, jak to sobie 

wyobrażaliśmy.416 W/w cytat wskazuje na idee pedagogiczną ks. Giussaniego 

odczytywaną póżniej przez jego uczniów. Ks. Giussani wielokrotnie powtarzał 

gromadzącej się wokół niego młodzieży, że należy odczytywać Boże wezwanie  

w codzienności. Tak samo Bóg odpowiada na nasze prośbę poprzez wydarzenie 

Spotkania, stąd też rodzicę, którzy modlili się o dziecko mogli odczytać  

                                                           
415 J. Carrón, Punkt źródłowy darmowości, Ślady (XXI) nr 3 maj/czerwiec 2012, s. 2.  
416 Tamże, s. 2. 



229 

 

w konkretne sytułacji spotkania Boży zamysł. Czego poświadczenie można 

odczytać w dalszej części tego świadectwa: To doświadczenie przyjęcia dziecka 

przyniosło dobro naszej rodzinie, dlatego zdecydowaliśmy, że pozostawimy 

otwarte drzwi naszego domu, a ponieważ mieszkaliśmy w bardzo małym 

mieszkaniu, postanowiliśmy przenieść się do innego, gdzie moglibyśmy 

przyjąć kogoś na stałe. Podczas przeprowadzki, zasygnalizowano nam 

potrzebę przyjęcia 19-letniego chłopaka, który pomógł nam  

się przeprowadzić. Wciąż z nami mieszka. Po czterech miesiącach od jego 

przybycia zgłoszono potrzebę przyjęcia 8-letniego dziecka, dotkniętego  

od urodzenia paraliżem kończyn dolnych i górnych. My w tamtym czasie 

byliśmy bardzo uważni na zgłaszane potrzeby, kiedy jednak pojawiła się ta, 

pozwoliliśmy jej nieco przejść obok: „To nie dotyczy nas”. Po kilku dniach 

znów pojawia się zgłoszenie. W ten sposób powiedzieliśmy „tak”. I tamto 

dziecko przybyło do naszego domu (który zmieniliśmy w międzyczasie na 

jeszcze większy, by mieć pokój również dla niego). Temu, kto pyta nas, jak 

podjęliśmy decyzję, by powiedzieć „tak”, odpowiadamy, że za każdym razem 

ulegaliśmy oczywistości: że to, co się wydarzało, było dla nas dobre. Stokroć 

nie jest żadnym żartem, ale jest tu i teraz, ponieważ 3 grudnia ubiegłego roku 

przyszedł na świat nasz pierwszy rodzony syn. Gdy tylko odkryliśmy z żoną, że 

spodziewa się dziecka, oprócz odczuwanej wdzięczności oczywiście, 

powiedzieliśmy też sobie, że nie byłoby to to samo, gdyby to dziecko pojawiło 

się od razu, tak jak my to sobie wyobrażaliśmy, i że wszystko to było sto 

tysięcy razy piękniejsze, niż moglibyśmy to sobie wyobrazić.417 Nie ma lepszego 

sprawdzianu dla systemu pelagicznego niż przekucie ideei na póżniejsze decyzje 

wychowanków. Jeżeli ks. Giussani mylił by się w wskazanym przez siebie systemie 

kształtowania osobowości ludzkiej. To wówczas jego wychowankowie nie byli by 

w stanie podejmowania w przyszłości decyzji wymagającej niezwykłej 

odpowiedzialności i odwagi. A nawet postępowania wbrew naturalnym 

                                                           
417 Tamże, s. 2. 



230 

 

pragnieniom posiada potomstwa tylko biologicznego i otworzyli by się na 

konkretną sytuacje spotkania. Zgodnie z myślą ks. Giussaniego spotkanie  

to nie miało by dla nich żadnego znaczenia. Pomogli, by człowiekowi, ale  

nie zaangażowali by w to samych siebie.  

 

 

 Wachlarz działalności członków CL dotyka wielu sfer życia społecznego. 

Członkowie CL obecni się w świecie polityki, gospodarki, nauki czy działalności 

charytatywnej. Podstawa ich obecności w poszczególnych sferach życia wynika  

z charyzmatu ks. Giussaniego.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 

 

ROZDZIAŁ VIII 

 

 

WSPÓLNOTY OPIERAJĄCE SIĘ NA DUCHOWOŚĆ 

COMUNIONE E LIBERAZIONE 

 

 

 Konkretnym wyrazem duchowości ks. Giussaniego są wspólnoty, które 

zrodziły się z jego charyzmatu. Poniższy rozdział przedstawia wspólnoty świeckie  

i zakonne, które za metodę swojego działa obrały duchowość CL. Wspólnoty te są 

ponadto dowodem na współczesną żywotność charyzmatu ks. Giussaniego.  

 

 

§ 1. BRACTWO KOMUNIA I WYZWOLENIE 

 

 Wraz z rozwojem Ruchu CL, dotychczasowi uczniowie ks. Giussaniego, 

którzy skończyli studia i założyli własne rodziny, zapragnęli kontynuować 

rozpoczęte doświadczenie chrześcijańskie. Na początku powstał tzw. Gruppi  

di Comunione (Grupy Komunii), później wspólnoty te nazywano Confraternita 

(Bractwa). Szczególnie od roku 1978 ks. Giussani zaczął propagować idee Bractwa 

pośród członków CL. Zaowocowało to powstawaniem nowych wspólnot Bractwa 

CL. Nastała pora nadania osobowości prawnej tymże grupom w Kościele. W dużej 

mierze przyczynił się do tego kanonista ks. Giuseppe Lobin, który pomógł 

w opracowaniu statutu oraz w zalezieniu biskupa, który zatwierdzi Bractwo. W ten 

sposób Bractwo CL zostało założone 11 lipca 1980 roku w uroczystość  

św. Benedykta z okazji 1500 – lecia narodzin tego świętego. Powstało Fraternita  

di Comunione e Liberazione (dalej skrót FCL) Zatwierdzającym statut FCL  

był Opat Monte Casino bp. Martino Matronola (1903 – 1994). Oprócz niego  

w uroczystości uczestniczył ks. Giussani i dwanaście innych osób. W ciągu roku 

liczba zapisanych do Bractwa zwiększyła się z dwunastu do prawie dwóch tysięcy. 



232 

 

Podstawą prawną nowo powstałego bractwa były kanony 100, 684, 685 i następne 

ówczesnego obowiązującego Prawa Kanonicznego. W dekrecie ustanawiającym 

FCL bp. Matronola zachęcał swoich współbraci w biskupstwie do przyjaznego 

przyjęcie tego Stowarzyszenia. Niestety w wielu wypadkach, zachęta ta nie spotkała 

się z pozytywną odpowiedzią. A w kręgach Episkopatu Włoskiego zaczęto mówić  

o nadużyciu prawnym. Wobec tego ks. Luigi za namową ks. Giuseppe 7 kwietnia 

1981 roku, złożył oficjalną prośbę do Papieskiej Rady ds. Świeckich o papieskie 

rozpoznanie Bractwa CL.418 

 Papieska Rada pozytywnie oceniła działania apostolskie, społeczne, 

charytatywne i misjonarskie FCL nie tylko w wielu regionach Włoch, ale także  

w innych krajach na całym świecie. Aby dokonać takiej oceny Papieska Rada 

przeanalizowała złożoną przez FCL dokumentację. Ponadto zasięgnięto opinii 

konsultantów i ekspertów. Na decyzje Papieskiej Rady wpłynęły również listy  

od kardynałów, biskupów diecezjalnych i rezydencjalnych pozytywnie opiniujących 

FCL. Po przekazaniu tych opinii papieżowi. Św. Jan Paweł II zgodził się na nadanie 

papieskich praw Bractwu 16 stycznia 1982 roku. Uczynił to podczas audiencji 

udzielonej przewodniczącemu Rady Kard. Opilio Rossi (1910 – 2004). Skutkiem 

czego Papieska Rada ds. Świeckich zatwierdziła Bractwo CL dekretem z 11 lutego 

1982 roku jako Stowarzyszenie świeckie. Dykasteria papieska zastrzegła 

jednocześnie, że wszelkie zmiany w statusie, muszą być konsultowane z Papieską 

Radą. 419 

 Celem FCL jest promowanie komunii jako podstawowej potrzeby życia. 

Komunii, która wyraża się we wspólnym uczestnictwie w duchu Ewangelii. Wyraża 

się to intensywnej formacji duchowej swoich członków poprzez posługę słowa  

i katechezę, a także poprzez systematyczne sprawowanie sakramentów, pracę  

                                                           
418 Dekret zatwierdzający Bractwo Comunione e Liberazione, Bractwo CL - wydanie specjalne 1992, s. 4 – 

7; L. Giussani, List do Bractwa, Komunia i Wyzwolenie Bractwo CL - wydanie specjalne 1992, s. 16 – 17 

oraz G. Feliciani, Papieskie rozpoznanie – Największa łaska w historii ruchu, Ślady (XVI) nr 1 styczeń/luty 

2007, s. 18, 21.    
419 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 94 – 95. 



233 

 

w przestrzeni kultury i środków społecznego przekazu. Ponadto FCL ma za zadanie 

angażować się w darmową służbę bliźnim i aktywność misyjną.420 

 Przynależność do Bractwa, to wolna decyzja człowieka, nikt w Ruchu  

nie zmusza nikogo do wstąpienia, ani mu nie zabrania. W przyjęciu do FCL  

nie liczy się płeć ani sytuacja społeczna. Można trwać w Bractwie, żyjąc  

w konkretnej grupie lub poza nią, chociaż obecność w grupie jest dużo lepszym 

sposobem rozwijania swojego człowieczeństwa. Chociażby ze względu na fakt, że 

łatwiej być korygowanym niż korygować samego siebie. Dlatego też grupy Bractwa 

wspomagają w uświęceniu się oraz rozwoju powołania. Przez co prowadzą  

do otwierania się na działanie Chrystusa, co jest głównym zadanie Bractwa.421        

 Warto zwrócić uwagę, że uczestnictwo w Bractwie jest wyrazem dojrzałej 

obecności w CL. Aby więc stać się członkiem Bractwa CL, należy złożyć podanie 

(napisane własnoręcznie z zachowanie odpowiedniego formularza) do prezydenta 

Bractwa z prośbą o włączenie go do Bractwa CL. Decyzje o pozytywnym 

rozpatrzeniu podania podejmuje Diakonia centralna. W roku 2015 liczba członków 

FCL sięgnęła szejdziesiąt tysięcy członków.422 

 Grupy Bractwa stanowią osoby dorosłe, ideą przewodnią Bractwa jest życie 

dojrzałe wiarą w sposób odpowiedzialny za swoją pracę, rodzinę i świętość 

osobistą. Reguła Bractwa streszcza się w trzech głównych punktach. Pierwszym 

punktem jest modlitwa. Według zaleceń ks. Giussaniego, każda grupa powinna 

założyć dla siebie pewne reguły, np. odmówienie jednego Zdrowaś Maryjo  

albo uczestnictwo w codziennej Eucharystii. Ważne jest podkreślenie, że nie liczy 

się ilość ani wielkość gestu modlitewnego tylko wierność wobec zobowiązań. 

Kolejnym punktem jest ubóstwo. Wiąże się to z comiesięcznym wkładem  

na fundusz wspólny, o czym już wcześniej była mowa, a także ze wzajemną 

pomocą materialną. Trzeci punkt reguły polega na rozwijaniu znajomości doktryny 

Kościoła. Chodzi tu przede wszystkim o wspomnianą już Szkołę wspólnoty, która 

stanowi punkt stałej formacji w Ruchu. Regułę tę dopełnia zachęta  

                                                           
420 Tamże, s. 94 – 96. 
421 Wizerunek Grup Bractwa w Rekolekcje Bractwa Comunione e Liberazione – Przeznaczenie człowieka, 

Rimini 2004,  s. 65.    
422 L. Giussani, P. Colognesi, Dla dojrzałej wiary, dz. cyt., s. 10 – 11.     



234 

 

do zaangażowania w dzieła Bractwa, które pomagają we wzroście Ruchu w służbie 

Kościoła.423 

 Zapisanie do FCL wiąże się z następującymi zobowiązaniami duchowymi. 

Po pierwsze przeżywać wiarę w duchu CL. A więc rozpoznanie własnej wiary  

i uznanie wydarzenia obecności Boga, który stał się wydarzeniem przedłużającym 

się w historii. Istotną rolę odgrywa wydarzenie obecności komunii ludzi uznających 

swoją jedność w imię Boga. Po drugie trwać wewnątrz Bractwa pojęte jako 

towarzystwo. Należy rozumieć to jako pojmowanie siebie samego w ograniczonym 

związku z FCL. Członek Bractwa rozumie owe towarzystwo jako towarzystwo 

powołaniowe, trudno bowiem mówić o człowieku – chrześcijaninie, który nie jest 

wewnątrz jakiegoś towarzystwa. Obecność więc w jakimś konkretnym 

towarzystwie zakłada przyjęcie ograniczeń jego struktur np. norm statutu, a także 

posłuszeństwa wobec centralnego kierownictwa. Osobista dyspozycja członka FCL 

zakłada również zaangażowanie materialne (tj. pieniądze, czas, siły itd.). Członek 

Bractwa wedle osobistej świadomości ma być zaangażowany w realizacje 

wspólnego celu.424 

 Grupy Bractwa zrodzone zostają dość często jako owoc przyjaźni między 

członkami danego środowiska. Kryterium, jakim powinno się kierować przy 

wyborze grupy, do której chce się należeć, to pragnienie bliskości i możliwości 

współdzielenia życia oraz wiary.425 

 Narzędziami do prowadzenia grup Bractwa są chociażby parodniowe 

rekolekcje w Rimini przeżywane w okresie wielkanocnym. Na każdy punkt 

Rekolekcji wchodzi się przy muzyce i w ciszy, tzn. w ciszy zajmuje się swoje 

miejsca, słuchając przy tym jakiegoś fragmentu muzyki poważnej wybranej 

odpowiednio do treści konferencji, wygłoszonej po celebracji jednej z godzin 

kanonicznych lub w czasie homilii mszalnej. Ponadto Bractwo przeżywa dni 

skupienia w okresie Adwentu oraz Wielkiego Postu, których treść oparta jest  

o lekcje z ostatnich Rekolekcji rocznych. Warto wspomnieć, że dzień skupienia, 

                                                           
423 Dyrektorium dla Grup Bractwa, dz. cyt., s. 70 – 72; L. Giussani, List do Bractwa, dz. cyt., s. 19.   
424 L. Giussani, List do nowo przyjętych do Bractwa w Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, red.  

D. Rondoni, Milan 1998 (aneks) s. 97 – 99. 
425 Wizerunek, Grup Bractwa, dz. cyt., s. 65. 



235 

 

który ma za zadania aktualizować treść Rekolekcji powinien również zawierać 

momenty ciszy, wskazówki i ogłoszenia Centrum, a także Eucharystie.  

Wzajemnemu ubogacaniu się służą również spotkania regionalne, które według 

zaleceń ks. Giussaniego powinny poprzedzać Rekolekcje. Swoją strukturą 

przypominają dzień skupienia, wzbogacone jednako spotkania, na których istnieje 

możliwość zadania pytania i podzielenia się świadectwem.426 

 Naczelną zasadą Bractwa, w świetle której należy odczytywać jego regułę 

czy inne zalecenia Centrum, jest wspólnotowość. W świetle wspólnotowości 

członek Bractwa osądza siebie i podejmowane decyzje. Najważniejsze więc jest nie 

to, ile uda się zrobić, np. w kwestiach charytatywnych czy społecznych, ale to, że 

członkowie Bractwa są czymś jednym w bogactwie według bogactw osobistych 

wezwań. Zadaniem naczelnym Bractwa staje się ukazanie światu, że całe 

chrześcijaństwo jestjednością.427 

 O znaczeniu Bractwa dla jego członków w przeżywaniu codzienności 

chrześcijańskiej świadczy m.in. następująca wypowiedź jednej z członkiń FCL:  

Do Bractwa CL przynależę już od wielu lat. Użycie czasownika 

„przynależeć” jest właściwe, ponieważ ten czasownik opisuje to, czym żyję. 

Przynależę, jestem częścią, pochodzę z tej rodziny. Tej przynależności nie 

przekreśliły zmiany miejsca zamieszkania, niekonsekwencje moje oraz innych, 

trudności w relacjach, zmęczenie serca i umysłu, sytuacje zewnętrzne, będące 

w opozycji do mojej przynależności. Przynależność dla mnie, podczas tej 

trwającej już 40 lat historii, miała znaczenie dla mojego „tak” 

wypowiedzianego podczas spotkania: spotkałam księdza Giussaniego poprzez 

osoby, z którymi z czasem straciłam kontakt, poprzez księdza Giussaniego 

jednak spotkałam Boga Ojca i postanowiłam należeć do Niego.  

Odpowiedziałam „tak” i rok po roku przynależność do Jego rodziny stawała 

się jakby przeniesieniem na inny poziom. Osoby się zmieniły, sens mojego 

                                                           
426 Tamże, s. 66 – 67; L. Giussani, P. Colognesi, Dla dojrzałej wiary, dz. cyt., s. 14; K. Bosowska, 

Adwentowe spotkanie Bractwa CL, Ślady nr 5 2002, s. 23. 
427 L. Giussani, List do Bractwa, dz. cyt., s. 19. 



236 

 

życia, ukryty w latach młodości, staje się powoli coraz bardziej wyraźny, a 

świadomość przynależności do Niego pogłębia się coraz bardziej. Osoby  

z mojej grupy Bractwa to oblicza, które Ojciec daje mi w szczególny sposób, 

aby mi się objawić. Potrzebuję osób, które mi towarzyszą, by pamiętać o Nim, 

nawet jeżeli razem nie realizujemy żadnego wielkiego projektu. Mieszkamy 

daleko od siebie i przez to nie mogliśmy towarzyszyć sobie konkretnie  

w dorastaniu naszych rodzin oraz dzieci. Jednak dla mnie każda z tych osób 

jest świadectwem i przewodnikiem, kiedy obserwuję ze wzruszeniem, jak 

realizuje w swoim życiu swoje „tak” wypowiadane wobec Ojca, w 

okolicznościach bolesnych, normalnych albo wyjątkowych, tych, które  

są dane. Te osoby są jak żyjące ikony, które patrzą na mnie oczyma Chrystusa 

i uczą mnie, jak patrzeć na innych Jego spojrzeniem. One są częścią mnie, 

opiekuję się nimi i w ten sposób uczę się troszczyć o tych, których spotykam  

w mojej codzienności, osoby znajome i obce, tak że to staje się moim stylem 

życia.428 

 Struktura organizacyjna Bractwa stanowi część wspominanej ogólnej 

struktury CL. Na czele całego Bractwa stoi Diakonia centralna. Prezydentem 

Bractwa CL od jego założenia aż do swojej śmierci był ks. Giussani. 19 marca 2005 

roku, Diakonia Centralna na stanowisko Prezydenta Bractwa CL wybrała ks. Julian 

Carróne. Do zadań Centrum wobec Bractwa należy wyznaczanie wyższych 

odpowiedzialnych, takich jak: wiceprezydent, sekretarz generalny, odpowiedzialni 

regionalni oraz ustalanie autorytatywnych dyrektyw dla życia Bractwa.429 

 Na czele każdej grupy złożonej z ok. dziesięciu, dwunastu członków stoi 

odpowiedzialny, wskazany przez członków danej grupy i uznany przez 

odpowiedzialnego krajowego lub, gdy takiego nie ma, odpowiedzialnego 

regionalnego.430 

                                                           
428 Bractwo CL, Ślady (XXI) nr 5 wrzesień/październik 2012, s. 3 (tekst redakcji). 
429 L. Giussani, P. Colognesi, Dla dojrzałej wiary, dz. cyt., s. 14. 
430 Tenże, List do Bractwa, art. cyt., s. 19 oraz Wywiad z Marzeną Paurowicz (prowadząca sekretariat FCL  

w Polsce). 



237 

 

Ponadto każda ze wspólnot wywodzących się z CL tj.: Memores Domini, 

Bractwo św. Józefa, Misjonarze św. Karola Boromeusza (zarówno gałąź kapłańska 

jaki świecka), a także Zgromadzenia Sióstr Służebniczek Wniebowzięcia. Mają 

swoich przedstawicieli w Diakoni Centralnej FCL. 

 

 

§ 2 MEMORES DOMINI  

 

Początki Memores Domini sięgają już roku 1964, niektórzy z GS  

ks. Giussaniego zapragnęli życia w stanie dziewictwa, nie wybierając przy tym 

jakiegoś konkretnego zgromadzenia, lecz pozostając w świecie. Młodzi nalegali  

na ks. Luigiego, aby pokierował ich rodzącą się wspólnotą. Jak sam później 

wspomina, początkowo nie podchodził do tego pomysłu z jakimś wielkim 

entuzjazmem, chociaż podziwiał ich decyzje. Na przełomie 1966/67 ks. Giussani 

widząc coraz większe owoce duchowe przynoszone przez tą grupę, zdecydował się, 

aby ich poprowadzić. Jako dom macierzysty oraz centrum formacji, za namową 

młodzieży, ks. Luigi wybrał pewne gospodarstwo na peryferiach Mediolanu. 

Pierwsza wspólnota zamieszkała tam w grudniu 1968 roku. Tę grupę swoich 

uczniów Giussani nazwał Gruppo Adulto (Grupa dojrzałych – dalej skrót GA)  

i ta nazwa obowiązywała w zasadzie do lat osiemdziesiątych. 14 czerwca 1981 roku 

MD zostało uznane przez biskupa Pianezy Enrico Manfrediniego jako Pobożne 

Stowarzyszenie Świeckie, a następnie 8 grudnia 1988 roku przez Papieską Radę  

ds. Świeckich jako Prywatne Stowarzyszenie kościelne o powszechnym zasięgu.431 

Stowarzyszenie liczy obecnie około dwóch tys. członków różnej płci, 

ponadto pięciuset odbywa obecnie nowicjat. Formacje rozpoczyna się od stażu, 

który trwa około roku. Następny etap to nowicjatu, który trwa w zależności  

od konkretnego przypadku. Włosi dopuszczani są do złożenia przyrzeczenia 

zasadniczo po okresie czterech, pięciu lat. Cudzoziemcy natomiast po siedmiu 

                                                           
431 L. Giussani, Memores Domini, Komunia i Wyzwolenie nr 5 listopad 1991, s. 12; Statut Stowarzyszenia 

Kościelnego Memores Domini w Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, red. D. Rondoni, Milan 1998 

(aneks) s. 102 oraz A. Giavinim, L. Doninelli (wywiad), Memores Domini – Towarzystwo Powołaniowe, 

Ślady (XIII) nr 6 listopad/grudzień 2004, s. 45.      



238 

 

latach. Na czele Gruppo Adulto stał do swojej śmierci ks. Luigi, obecnie jest nim 

ks. Julian Carróne.432  

Każdy członek Memores jest zobowiązany do naśladowania Chrystusa, które 

ma się wyrażać przez zachowania posłuszeństwa (jako wysiłku duchowego, który 

ułatwia i potwierdza pójście za), ubóstwa (jako dystansu do posiadania pieniędzy  

i rzeczy) oraz dziewictwa (czyli wyrzeczenia się rodziny, aby poświęcić  

się całkowicie Chrystusowi). Chociaż nie są one fundamentem Memores, gdyż 

podstawą życia MD są zobowiązania wynikające z przyjętego chrztu  

i bierzmowania. A wypełnienie tych cnót nie wynika z podjętych ślubów. Gdyż 

osoba świecka, zdaniem ks. Giussaniego powinna być całkowicie zanurzona  

w świecie z całkowitą odpowiedzialnością osobistą.433 W okresie przygotowania 

nowicjusze przechodzą rozmowę z lekarzem, ponieważ jak to mówił ks. Giussani, 

droga Memores wymaga zaangażowania całej osoby, łącznie z aspektem fizycznym 

i psychologicznym, oraz wolnej i świadomej decyzji.434        

Członkowie Memores żyją w osobnych domach męskich i żeńskich, 

angażując się również w pracę duszpasterską w poszczególnych parafiach, 

wspomagają prowadzenie katechezy, angażują się w życie poszczególnych 

wspólnot CL. Należący do MD wspomagają również pracę akademicką, społeczną, 

socjalną i charytatywną. Są aktywnymi członkami swoich wspólnot diecezjalnych. 

Cztery siostry Memores w latach 2006 – 2013 opiekowały się prywatnymi 

apartamentami papieża Benedykta XVI. Dziś MD jest obecne w trzydziestu dwóch 

krajach świata (Afryka, Europa, Bliski Wschód, Azja, Ameryka Północna  

i Południowa). Dom Generalny MD znajduje się w Rzymie.435  

Podstawę prawną dla działania Stowarzyszenia prywatnego, jakim jest MD, 

są zasady Prawa Kanonicznego oraz Statut zatwierdzony przez Stolicę Apostolską. 

Statut MD mówi o dwóch czynnikach, które określają zadania Stowarzyszenia. 

Pierwszym jest nieustanna kontemplacja, rozumiana jako nieprzerwane 

naśladowanie i odnoszenie wszystkiego do Chrystusa. Drugim jest niesienie orędzia 

                                                           
432Wywiad telefoniczny z Urszulą Piętką, przeprowadzony z 13 grudnia 2008 roku. 
433 L. Giussani, Memores Domini, dz. cyt., s. 12 – 13.  
434 Tenże, Czy można tak żyć?, Kraków 2009, s. 127.   
435 A. Giavinim, L. Doninelli, Memores Domini – Towarzystwo Powołaniowe, dz. cyt., s. 45.  



239 

 

chrześcijańskiego przez przykład swojego życia, przemienionego przez 

kontemplacje. Polem apostolatu Memores jest świat pracy: szkoła, uniwersytet, 

biuro, fabryka itd. To właśnie w tych zwykłych warunkach życia ma się wyrażać 

posłannictwo misyjne członków GA. Tym bardziej, że statut Memores zwraca dużą 

uwagę na środowisko pracy, często przesiąkniętej ateizmem, gdzie istnieje potrzeba 

głoszenia orędzia chrześcijańskiego. Każde działanie członków MD wykonywane 

jest jako miejsce Pamięci o Chrystusie, przez co zostaje przekształcone na ofiarę. 

Takie widzenie misji świeckich w Kościele, argumentuje postanowieniami Soboru 

Watykańskiego II treść statutu Memores.436           

Członkowie GA mieszkają we wspólnych domach, tzw. towarzystwie  

od trzech do dziesięciu, dwunastu osób. Domów Gruppo Adulto jest ponad trzysta, 

w tym osiemdziesiąt rozsianych poza granicami Włoch. W domach Memores 

istnieje obowiązek ścisłego milczenia przez jedną godzinę – tzw. Godzina 

Milczenia. Ponadto milczenie obowiązuje również od momentu odmówienia 

Komplety. W zasadzie stan fizycznej ciszy jest utrzymywany w domu przez 

niemalże cały dzień. Momentem zawieszenia milczenia są m.in. wspólne posiłki. 

Mieszkańcy domów MD razem troszczą się o wspólne potrzeby, oddają swoje 

pobory do wspólnej kasy. To, co przekracza potrzeby danego domu, jest 

przekazywane do kasy wspólnej Memores i przekazywane na dzieła miłosierdzia, 

misje lub inne konieczne wydatki. Jedną z rad (lecz nie obowiązkiem) 

ks. Giussaniego dla domów MD jest brak telewizora. Ks. Luigiemu nie chodzi tutaj 

o potępianie telewizji jako takiej, gdyż właściwie wykorzystana może służyć dobru, 

zwraca natomiast on uwagę na potrzebę twórczego wykorzystania czasu.437       

Program duchowy MD wyraża się w dwóch punktach. Pierwszym  

jest kontemplacja, rozumiana jako nieprzerwana pamięć o Jezusie. Za podstawą 

bliblijną pamięci o Jezusie uznano słowa: On jest przed wszystkim i wszystko  

w Nim ma istnienie (Kol 1,17) oraz: Wszyscy bowiem dzięki tej wierze jesteście 

                                                           
436  Statut Stowarzyszenia Kościelnego Memores Domini, dz. cyt., s. 102. Statut powołuje się na kan. 298 – 

311; 321 – 329 Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1984 oraz Konstytucji Lumen Gentium nr 10 oraz  

nr 34 w: Sobór Watykański II – Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, red. M. Przybył, Poznań 2002.       
437 L. Giussani, Memores Domini, dz. cyt., s. 12 – 13 oraz A. Giavinim, L. Doninelli, Memores Domini – 

Towarzystwo Powołaniowe, dz. cyt., s. 45.  



240 

 

synami Bożymi - w Chrystusie Jezusie. Bo wy wszyscy, którzy zostaliście 

ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliście się w Chrystusa. Nie ma już Żyda ani 

poganina, nie ma już niewolnika ani człowieka wolnego, nie ma już 

mężczyzny ani kobiety, wszyscy bowiem jesteście kimś jednym w Chrystusie 

Jezusie. (Gal 3, 26 – 28). Drugim zaś elementem duchowości MD jest misja, czyli 

pragnienie niesienia orędzia chrześcijańskiego przez osobistą postawę, w której 

istotnym elementem jest pamięć o Jezusie. Każdy członek MD zobowiązany zostaje 

do misji traktując pracę lub swój zawód jako miejsce Pamięci o Chrystusie. 

Rozumieć należy to jako przekształcanie każdego działanie na ofiarę. Tym samym 

MD w swojej misji odwołuję się do nauczania soboru: Ochrzczeni bowiem 

poświęceni są przez odrodzenie i namaszczenie Duchem Świętym, jako dom 

duchowy i święte kapłaństwo, aby przez wszystkie właściwe chrześcijaninowi 

uczynki składać ofiary duchowe i głosić móc Tego, który wezwał ich  

z ciemności do swego przedziwnego światła.438 

 

 

§ 3. BRACTWO ŚW. JÓZEFA 

 

Fraternita San Giuseppe czyli Bractwo św. Józefa (dalej skrót FSG) zrodziło  

się w łonie CL we Włoszech, z fundacji ks. Giussaniego na przełomie lat 

osiemdziesiątych i dziewdziesiątych.439 FSG gromadzi osoby, które bez względu  

na wiek postanowiły poświęcić się Chrystusowi w stanie dziewictwa, pozostając 

przy tym w świecie. Bractwo św. Józefa gromadzi również tych, którzy zostali 

uwolnieni od węzłów małżeńskich np. osoby owdowiałe. Opiera swoje życie 

chrześcijańskie na wypełnianiu rad ewangelicznych oraz zobowiązań 

chrzcielnych.440 W Bractwie św. Józefa nie ma obowiązku wspólnego 

                                                           
438 Statut Stowarzyszenia Kościelnego Memores Domini, dz. cyt., s. 102; Konstytucji Lumen Gentium nr 10, 

dz. cyt. 
439 Wywiad telefoniczny z Barbarą Łabiak. 
440 Tamże oraz Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 62 – 63.  



241 

 

zamieszkania, jak to jest w Memores Domini. Członkowie FSG żyją w tym samym 

środowisku, w którym żyli przed złożeniem przyrzeczenia.441   

Członków Bractwa św. Józefa obowiązuje ta sama reguła co należących 

do Memores Domini, między innymi uczestnictwo codziennie we Mszy św.  

i modlitwa Liturgią Godzin, obowiązuje ich godzina milczenia w ciągu dnia itd.. 

Ponadto trzy razy w roku członkowie Bractwa św. Józefa uczestniczą  

w rekolekcjach w czasie adwentu, wielkiego postu oraz w okresie letnim. 

Wszystkim członkom FSG, tak jak wszystkim członkom FCL, są proponowane 

rekolekcje w Rimini. Członkom FSG zaleca sie przede wszystkim uczestniczenie  

w rekolekcjach letnich i w rekolekcjach w Rimini. Natomiast w pozostałych 

spotkaniach obecność jest uwarunkowana bieżącymi możliwościami. W zasadzie 

wszystkie te spotkania rekolekcyjne odbywają się we Włoszech. Jeśli zaś grupa  

z Polski nie może, z różnych powodów uczestniczyć w rekolekcjach we Włoszech, 

przyjeżdża do nich odpowiedzialny za tą wspólnotę z Włoch. Poza tym wszyscy 

członkowie FSG spotykają na cotygodniowych spotkaniach w miejscu swojego 

zamieszkania. Spotkania te są prowadzone przez wyznaczonych 

odpowiedzialnych.442  

Aby wstąpić do Bractwa św. Józefa w pierwszym rzędzie trzeba otrzymać 

powołanie do życia cnotami ewangelicznymi. Nie można być związanym żadnymi 

węzłami małżeńskimi. Mogą być więc to być zarówno kawalerowi, panny jaki 

osoby owdowiałe. Granica wieku, w którym można wstąpić do bractwa,  

to trzydzieści pięć lat. Nie ma jednak żadnej granicy górnej wieku. Jeśli więc, ktoś 

decyduje się na wstąpienie, wtedy, taka osoba skontaktuje się z osobą 

odpowiedzialną za swoją wspólnotę, ta z kolei umożliwi jej kontakt  

z odpowiedzialnymi we Włoszech. Zwykle jest tak, że zainteresowana osoba jest 

zapraszana na rekolekcje i tam dowiaduje się, na czym polega życie w Bractwie św. 

Józefa. Następnie otrzymuje rok czasu na zweryfikowanie swojej decyzji, po czym, 

jeżeli podtrzymuje decyzję o wstąpieniu do FSG, pisze osobiście list  

do odpowiedzialnego za całe Bractwo, w którym wyraża swoją wolę uczestniczenia 

                                                           
441 Wywiad z Urszulą Piętką.  
442 Wywiad z Barbarą Łabiak.  



242 

 

w nim. Samo złożenie listu jest równoznaczne z przyjęciem kandydata do Bractwa 

św. Józefa. W FSG nie składa się żadnych ślubów publicznych, natomiast członek 

Bractwa, jak to już wspomniano, zobowiązuje się do życia na co dzień cnotami 

ewangelicznymi: posłuszeństwem,, ubóstwem i czystością. W bractwie zwraca  

się również na zobowiązania chrzcielne realizowane w duchu wiary, nadziei  

i miłości. Osoby należące do bractwa dość często są aktywne w środowiskach 

akademickich jako wykładowcy lub pracują zawodowo w przedsiębiorstwach. 

Członkowie FSG nie starają się jednak afiszować ze swoją przynależnością. 

Wynika to przede wszystkim z charakteru bractwa.443 

 

 

§ 4. BRACTWO MISJONARZY ŚW. KAROLA BOROMEUSZA  

 

 Pierwszą formą bractwa misjonarzy był Bractwo Kapłańskie Misjonarzy 

św. Karola Boromeusza – Fraternità Sacerdotale dei Missionari di San Carlo 

Borromeo (dalej skrót FSCB) powstało w oparciu o duchowość CL 14 września 

1985 roku pierwotnie jako stowarzyszenie kapłańskie. Pomysł powstania tego 

stowarzyszenia wyszedł od młodych kapłanów, którzy swoją formację na etapie 

szkoły średniej przeżywali w GS. Następnie zapragnęli po przejściu formacji 

seminaryjnej wzmacniać swoje powołanie kapłańskie w oparciu o charyzmat  

ks. Giussaniego. Pierwsze zapowiedź powstania FSCB zostało zasugerowane  

ks. Giussaniemu w marcu 1965 roku przez bp. Massimo Camisasca, który wówczas 

stał dopiero na początku drogi formacyjnej i zastanawiając się nad wyborem 

seminarium, zadawał pytanie ks. Giussaniemu, do którego seminarium powinien 

wstąpić.444  

 U podstaw powstania stowarzyszenia kapłańskiego stało również 

pragnienie życia i gotowości do głoszenia Ewangelii tam, gdzie zostaną posłani 

przez Kościół, w wierności  własnym ordynariuszom i w poczuciu obowiązku pracy 

dla diecezji, w których byli ordynowani. Kapłani ci nie chcieli sami wychodzić  

                                                           
443 Tamże; A. Savorana, Una nuova familiarità, Tracce (XXVI) nr 11 Dicembre 1996, s. 20. 
444 M. Camisasca, Piękno polega na byciu wolnym, Ślady  (XIX) nr 5 wrzesień/październik 2010, s. 34 – 35. 

http://it.wikipedia.org/wiki/Fraternit%C3%A0_Sacerdotale_dei_Missionari_di_San_Carlo_Borromeo
http://it.wikipedia.org/wiki/Fraternit%C3%A0_Sacerdotale_dei_Missionari_di_San_Carlo_Borromeo


243 

 

z inicjatywą. Wskutek jednak słów św. Jana Pawła II podczas audiencji 29 września 

1984 roku adresowanej do CL, podczas, której papież nawoływał członków CL  

do odważnej służby misyjnej(św. Jan Paweł II mówił wówczas: Idźcie na cały 

świat nieść prawdę, piękno i pokój, które znajdują się w Chrystusie 

Odkupicielu), podjęto wówczas ostatecznie decyzję o założeniu bractwa 

kapłańskiego. Kardynał Ugo Poletti w 19 marca 1989 roku uznał bractwo 

kapłańskie za formę stowarzyszenia życia apostolskiego na prawie diecezjalnym. 

Od tej chwili mogą do niego wstępować kapłani diecezjalni. W 1989 roku pierwszy 

członek FSCB wyjeżdża na misje. Ks. Agostino Molteni udaje się z posługą 

misyjną do Petrópollis w Brazylii, gdzie posługuje do 1993 roku. 19 marca 1999 

roku FSCB decyzją św. Jana Pawła II zyskało prawa papieskie.445  

 Kapłańska wspólnota braterska oraz gotowości do posługi misyjnej 

stanowią główne idee tej wspólnoty.  Odpowiedzialnym za bractwo kapłańskie 

został ustanowiony ks. prałat Massimo Camisasca (ur. 1946), który pełnił tą funkcje  

do 29 września 2012 roku tj. do momentu ogłoszenia nominacji biskupiej  

i powierzenia mu obowiązków ordynariusza diecezji Reggio Emilia – Guastalla  

we Włoszech. Pierwsza wspólnota kapłańska składała się z siedmiu kapłanów  

i dziesięciu seminarzystów. Następcą obecnego bp. Camisasca w pełnieniu funkcji 

Przełożonego Generalnego 1 lutego 2013 roku został ks. Paul Sottopietra  

(ur. 1968).446  

 Bractwo kapłańskie jest obecne w wielu diecezjach na całym świecie, 

otworzyło również własne seminaria. Domy bractwa kapłańskiego mieszczą  

się m.in.: S-Hertogenbosch (Holandia); Rzym, Reggio Emilia, Vigevano, 

Castiglione, Mediolan, Triest, Neapol, Bolonia, Nosate, Chieti, San Benedetto del 

Tronto, Torrice (Włochy); Santiago, Concepcion (Chile); Kolonia (Niemcy), Praga 

(Czechy); Nowosybirsk, Moskwa (Rosja); Denver, Boston, Waszyngton (USA); 

Madryt (Hiszpania); Lizbona (Portugalia); Taipei (Tajwan); Wiedeń (Austria); 

Budapeszt (Węgry), Maidenhead (Wielka Brytania), Meksyk (Meksyk). W FSCB 

                                                           
445 Tamże, s. 34 – 37; Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 63.  
446 D. Perillo, Ks. Massimo Camisasca. Jak zasadzone drzewo, Ślady (XXI) nr 5 wrzesień/październik 2012, 

 s. 10. 



244 

 

posługuje obecnie stu osiemnastu kapłanów mieszkający po dwóch lub trzech  

w domach bractwa rozsianych w dwudziestu krajach na trzech kontynentach. 

Semianrium macierzyste znajduje się w Rzymie. Od 2003 roku Bractwo posiada 

drugi oddział seminarium skierowany do kandydatów z grupy latynoamerykańskiej 

w Chile. Formacji seminaryjnej podanych było w roku 2015 czterdziestu kleryków. 

Każdego roku FSCB wzbogaca się o nowych diakonów i prezbiterów. W samym 

2014 roku święcenia prezbiteratu otrzymał jeden z diakonów, natomiast święcenia 

diakonatu otrzymało sześciu kandydatów.447  

 W 2007 roku członek FSCB ks. Paolo Pezzi został mianowany przez 

papieża Benedykta XVI arcybiskupem rzymskokatolickiej archidiecezji Matki 

Bożej w Moskwie.448  

 12 lutego 2011 roku papież Benedykt XVI, w czasie audiencji, której 

udzielił członkom FSCB, mówił o zadaniach bractwa w następujący sposób: 

Ważne, by księża nie żyli w izolacji, ale byli razem w małych wspólnotach  

i wspierali się nawzajem. Niech doświadczają bycia razem w swej służbie 

Chrystusowi i w wyrzeczeniu dla królestwa niebieskiego, i niech coraz lepiej 

to sobie uświadamiają (Światłość świata). Jesteśmy świadomi pilnych zadań 

chwili obecnej. Mam na myśli na przykład brak księży. Życie wspólne nie jest 

przede wszystkim strategią, by odpowiedzieć na te potrzeby. Nie jest też samo 

w sobie tylko formą pomocy wobec samotności i słabości człowieka.  

To wszystko może oczywiście mieć miejsce, ale jedynie wówczas, gdy życie 

braterskie pojmuje się i przeżywa jako drogę, by wejść w rzeczywistość 

komunii. Istotnie, życie wspólne wyraża dar Chrystusa, którym jest Kościół, i 

ma wzór we wspólnocie apostolskiej, która dała początek prezbiteriom. Żaden 

bowiem kapłan nie jest szafarzem czegoś, co stanowi jego własność, ale 

uczestniczy z innymi braćmi w darze sakramentalnym, który pochodzi 

bezpośrednio od Jezusa. Życie wspólne wyraża zatem pomoc, którą Chrystus 

                                                           
447 P. Sottopietr, Nati dal carisma di don Giussani artykuł zamieszczony na www.sancarlo.org/it/ 

 (13 października.2014; 11:12); M. Camisasca, Piękno polega na byciu wolnym, dz. cyt., s. 37. 
448 M. Camisasca, Piękno polega na byciu wolnym, dz. cyt., s. 37. 



245 

 

daje naszej egzystencji, wzywając nas przez obecność braci, byśmy coraz 

głębiej upodabniali się do Niego. Żyć z innymi znaczy zaakceptować, że stale 

mamy się nawracać i przede wszystkim odkrywać piękno tej drogi, radość 

pokory, pokuty, ale także konwersacji, wzajemnego przebaczania, 

wzajemnego wspierania.449 

 Kapłani skierowani do poszczególnych domów realizują zadania zlecone 

im przez ordynariuszy miejsca. Ordynowani są jednak do bractwa jako oddzielnego 

organu. Bractwo zawsze było otwarte na prośbę poszczególnych biskupów i zawsze 

ochotnie wysłało kapłanów tam, gdzie należało wesprzeć pracę miejscowego 

duchowieństwa. Ponadto bractwo zapewnia także pomoc miejscowym wspólnotom 

CL. FSCB więc formuje kapłanów dla całego świata. Bractwo w swojej 

duchowości odwołuje się do osoby św. Karola Boromeusza (1538 – 1584) 

niestrudzonego ewangelizatora. Członkowie FSCB żyją zgodnie z radami 

ewangelicznymi, ale nie składają ślubów zakonnych. Bractwo adresuje swoje 

działania na ewangelizacje Europy i krajów zachodnich. W celu realizacji zadań 

bractwa, w tym popularyzacji dzieł misyjnych bractwo kapłańskie od 2007 roku 

wydaje comiesięczny biuletyn Faraternita’ e Missione (Bractwo i Misja). FSCB 

oprócz zwykłej pracy w parafiach, podejmują także działania katechetyczne  

w szkołach oraz wykładają na wyższych uczelniach i zajmują się duszpasterstwem 

pośród studentów.450  

 O łączności charyzmatu ks. Giussaniego z charyzmatem Bractwa najlepiej 

świadczą słowa członka FSCB ks. Paolo Sottopietra: Bractwo św. Karola 

Boromeusza nie istniałoby bez księdza Giussaniego. Ksiądz Massimo jest jego 

synem, charyzmat Bractwa jest jego charyzmatem. W nim uznajemy nasz 

początek i chcemy dalej żywić się jego myślą. Ksiądz Massimo mówi zawsze: 

„Żyłem z wami tym, czym żył ze mną ksiądz Giussani”. W ten sposób wykonał 

                                                           
449 Benedykt XVI, Audiencja dla członków FSCB z dnia 12.02.2011 r. w 

www.opoka.org.pl/aktualnosci/news.php?s=opoka&id=36147# (13.09.2014, 23.08). 
450 Alessandro Banfi, Ksiądz Paolo Sottopietra. Dzieci charyzmatu, Ślady (XXII) nr 2 marzec/kwiecień 2013, 

s. 15 – 16. 



246 

 

ważną pracę: pokazywał konkretnie, że ten charyzmat nadaje się również  

do formowania młodych ludzi do kapłaństwa.451 

 Z tej wspólnoty kapłańskiej 25 marca 2007 roku utworzono wspólnotę 

świeckich misjonarzy. Decyzją biskupa Porto Gino Reali (ur. 1948) powołaną  

do życia Misjonarzy Św. Karola Boromeusza (dalej skrót MSCB) jako 

stowarzyszenie na prawach diecezjalnych. Przełożony Generalnym został 

mianowany ks. Paolo Sottopietra. W stowarzyszeniu żeńskim żyje obecnie 

osiemnaście sióstr. Posiadają domy w Rzymie, Nairobi i Reggio Emilii.452  

 

 

§ 5 ZGROMADZENIE SIÓSTR SŁUŻEBNICZEK WNIEBOWIZIĘCIA  

 

 Instytut zakonny Sióstr Służebniczek Wniebowzięcia (Suore della Carità 

dell’Assunzione dalej skrót SCA) został ustanowiony dekretem papieskim z  

29 czerwca 1993 roku. Jako autonomiczna jednostka oderwana od Zgromadzenia 

Mały Sióstr Wniebowzięcia. Do zgromadzenia małych sióstr już od początku lat 

szejdziesiątych wstępowały dziewczyny, które swoją formację licealną odbywały  

w CL. Dla ks. Giussaniego właśnie to zgromadzenie wydawało się najbardziej 

odpowiednie ze względu na jego charyzmat. Ze względu jednak na przemiany, 

które dokonywały się w Kościele w dobie soboru watykańskiego, zaistniała 

potrzeba utworzenia osobnej rodziny zakonnej, której duchowym przewodnikiem 

stał się ks. Giussani. Zgromadzenie odwoływało się do postaci założyciela 

zgromadzenia małych sióstr francuskiego kapłana Etienne Pernet (1824 – 1899).  

17 stycznia 2006 roku Stolica Apostolska uznała za założycieli SCA zarówno  

ks. Etienne Pernet jak i ks. Giussaniego.453  

Zgromadzenie ma za zadanie wychodzenie naprzeciw potrzebom ludzi 

zaspakajanie ich konkretnych potrzeb takich jak opieka nad chorymi  

i wykonywanie  prac domowych. Działania sióstr adresowane są do sierot, osób 

                                                           
451 Tamże, s. 15 – 16.  
452 Tamże, s. 15 – 16.  
453 Comunione e Liberazione, Ruch w Kościele, dz. cyt., s. 64 – 65. 



247 

 

starszych i obłożnie chorych. Siostry Służebniczki realizuje swoje zadania poprzez 

opiekę społeczną nie tylko na poziomie lokalnym, ale także w szerszym zakresie. 

Zgromadzenie liczy obecnie osiemdziesiąt jeden sióstr, w tym sześdziesiąt dwie po 

ślubach wieczystych, dziewiętnaście zaś na różnych etapach formacji zakonnej. 

SCA w swojej formie prawnej i formacji odwołuje się do Memores Domini. 

Zgromadzenie posiada sześć domów we Włoszech (Mediolan, Turyn, Rzym, Triest, 

Neapol), a także w Cordobie (Hiszpania) Dom Generalny znajduje  

się w Mediolanie. Na czele wspólnoty zakonnej jak Przełożona Generalna stoi 

obecnie siostra Gelsomina Angrisano.454  

 Codzienne życie sióstr dobrze obrazuje relacja włoskiego dziennikarza, który 

odwiedził jeden z domów zgromadzenia. Podczas kolacji widzę siostry wszystkie 

razem. Najstarsza jest siostra Anna, ma 86 lat. Zakochana w swojej ojczyźnie, 

Irlandii, czuje się już „w stu procentach neapolitanką.” Ma trudności  

w poruszaniu się, zna jednak historię każdego dziecka, każdej rodziny.  

Od kilku lat prowadzi konwersacje po angielsku z kilkoma studentami.  

Czy siostra Anna jest szczęśliwa? Bardzo. To jest moje życie, dziękuję Bogu 

za to, że mieszkam w Forcelli. Tutaj znalazłam wielkie towarzystwo  

i szczęście. Każda siostra opowiada o sobie. Dla wszystkich, choć na inny 

sposób, czasem zupełnie niewyobrażalny, spotkanie z księdzem Giussanim  

i Ruchem było przebudzeniem się ich powołania do całkowitego oddania  

się Bogu, który każdej z nich podarowuje niewyobrażalną miłość. Daje im, 

które złożyły ślub czystości, dar bycia matkami dla tych, którzy  

są im powierzani. Tak jak w przypadku Emilii: Codziennie rano chodzę  

do pewnej rodziny. Budzę mamę, dzieci, młodsze zaprowadzam do szkoły. 

Razem z siostrą Lavinią od kilku lat staramy się też zaprowadzić pokój  

w pewnej rodzinie borykającej się z wieloma problemami. Kiedy najstarsza 

                                                           
454 P. Bergamini, Dzień z Siostrami Miłości od Wniebowzięcia. Neapolitańskie złoto, Ślady (XX) nr 4 

lipiec/sierpień 2011, s. 4 – 5.  



248 

 

córka zaszła w ciążę, przyszła do mnie. Nie wiedziała, co robić. Poszłam z nią 

na pierwsze badanie USG. Obie się popłakałyśmy.455  

 Praca sióstr koncentruje się wokół pomocy w domach. Adresowana  

jest do rodzin, obejmuje nie tylko pomoc materialną, ale także duchową. Siostry nie 

czekają na człowieka, który należy pomóc, one same szukają takich ludzi. Stąd też 

ich zaangażowanie w katechezę, duszpasterstwo akademickie i parafialne. 

Wspierają także pracę miejscowych wspólnot CL. SCA, realizują swoje powołanie 

zakonne przez realizacje ślubów zakonnych.  

 

 Wspólnoty zrodzone z duchowości CL stały się ważnym owocem 

charyzmatu ks. Giussaniego. Dla osób żyjących w konkretnych środowiskach ich 

osobiste powołanie do małżeństwa i rodzicielstwa, kapłaństwa, życia 

konsekrowanego czy życia w świecie w oparciu o rady Ewangeliczne stało  

się pełniejsze dzięki duchowości CL. Warto zaznaczyć również, że dla tych osób 

odczytanie osobistego powołania stało się możliwę dzięki charyzmatowi  

ks. Giussaniego.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
455 Tamże, s. 4 – 5.  



249 

 

ZAKOŃCZENIE 

 

 

Powyższe opracowanie poświęcone postaci ks. Giussaniego odpowiada  

na postawione na wstępie celowi pracy. Ks. Luigi był jedną z postaci, która 

wpłynęła nie tylko na losy Kościoła we Włoszech, ale także miał swój wpływ  

na kształtowanie się duchowości poszczególnych wspólnot na całym świecie. 

Chociaż nie miał zamiaru zakładać żadnej wspólnoty, ani nigdy nie myślał o sobie 

w kategoriach założyciela, to jednak zdołał przekazać swój osobisty charyzmat 

innym osobom, czyniąc z niego charyzmat całej wspólnoty. Stąd też można śmiało 

pokusić się o stwierdzenie, że charyzmat osobowy ks. Giussaniego żyje  

w wspólnocie CL i przekazywany dalej drogą doświadczenia. 

Chociaż ks. Giussani był nierozumiany przez wielu współczesnych mu, w 

tym także duchowieństwo i hierarchię kościelną, to nigdy jednak nie wystąpił poza 

granicę posłuszeństwa i jako wierny syn Kościoła postępował zgodnie z zamysłem 

swych przełożonych. W nich bowiem odczytywał wole Bożą i znajdował 

odpowiedź na wiele osobistych pytań. Jako prezbiter Kościoła z apostolską 

gorliwością udzielał sakramentów i głosił Ewangelię wykorzystując do tego 

wszystkie znane i dostępne mu środki. Stał się w ten sposób przewodnikiem  

w odczytaniu osobistego powołania i charyzmatów dla wielu młodych ludzi.  

Z czasem docierał również do osób dorosłych, duchownych i zakonnych.  

Ks. Giussani prowadził szeroko rozumianą działalnością ekumeniczną, pokojową 

naukową, kulturotwórczą, charytatywną, polityczną i społeczną. Zawsze mając  

na celu dobro człowieka zarówno w sferze religijnej, duchowej i materialnej. 

Niektórzy mylnie odczytywali głoszone przez niego postulaty, widząc w nim 

polityka a nie pasterza zaangażowanego społecznie w losy powierzonej  

mu owczarni. Niewzruszenie starał się pozostać wierny osobistemu powołaniu  

i posłannictwu, stając się przy tym dla wielu wzorem życia chrześcijańskiego  

i kapłańskiego.  



250 

 

Jak wspomniałem na wstępie, z uwagi na toczący się proces beatyfikacyjny, 

wiele archiwów do końca 2015 roku, dalej pozostało niedostępnych. Stąd też, po 

zakończeniu procesu beatyfikacyjnego, ujawnienie tych informacji może jeszcze 

doskonalej ukazać poszczególne etapy życia i duchowości tego szczególnego 

kapłana. Może się zatem stać przedmiotem kolejnych badań i opracowań. Nie mniej 

jednak w świete dostępnych (do końca 2015 roku) materiałów źródłowych, także na 

tym etapie rysuje się przed nami postać niezwykła i charyzmatyczna. To, co 

stanowił fenomen ks. Giussaniego, to dynamizm. Cokolwiek mówił, o 

czymkolwiek pisał było tym, co przeżywał, nawet wtedy, gdy choroba i cierpienie 

powoli gasiły jego życie. Ten dynamizm można również zauważyć także w CL, 

nawet wiele lat po śmierci założyciela CL dalej pozostaje żywe i karmi się Jego 

duchowością.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 

 

ANEKS  

 

1.  List Ojca Świętego Jan Pawła II na pogrzeb ks. Prałata 

Luigi Giussaniego 

 

Z głębokim wzruszeniem przyjąłem wiadomość o śmierci Księdza 

Prałata Luigi Giussaniego, która nastąpiła po długiej chorobie, przyjętej 

przez niego w duchu pogodnego powierzenia się Bożej woli i wielkodusznego 

uczestnictwa w tajemnicy Krzyża Chrystusa. Jego odejście jest powodem  

do smutku dla krewnych, dla prezbiterium archidiecezji mediolańskiej, dla 

ruchu Comunione e Liberazione, któremu dał początek i dla wielu innych 

ludzi, którzy cenili go i kochali jako gorliwego sługę Boga. W tym momencie 

bolesnego rozstania łączę się z wami wszystkimi duchowo w wielkiej miłości. 

Miałem okazję spotykać Księdza Prałata Luigi Giussaniego i podziwiać 

jego gorącą wiarę, która wyrażała się w chrześcijańskim świadectwie, 

zdolnym do obudzenia, zwłaszcza u wielu ludzi młodych, chęci 

przekonującego przyjęcia ewangelicznego orędzia. Dziękuję Panu Bogu  

za dar jego życia, które, nie oszczędzając sił, poświęcił na rzetelne 

wypełnienie swego kapłańskiego powołania, na stałe wypatrywanie potrzeb 

współczesnego człowieka, na odważną służbę Kościołowi. Całą jego 

apostolską działalność można streścić w śmiałym i zdecydowanym 

zaproszeniu - które potrafił kierować do wszystkich w około siebie - do 

osobistego spotkania z Chrystusem jako pełną i definitywną odpowiedzią  

na najgłębsze oczekiwania ludzkiego serca. 

Ks. Giussani zaproponował towarzystwo Chrystusa bardzo wielu 

młodym, którzy, dzisiaj jako dorośli, uznają go za swego duchowego "ojca". 

Odkładając na bok perspektywę jakiejkolwiek kariery naukowej, poświęcił  

się formacji młodzieży szkolnej, która potrzebowała punktów odniesienia  



252 

 

i wzorców dla inspiracji. W latach 70-tych dał początek swojej działalności 

ewangelizacyjnej, prezentując prawdę wiary w otwartym i nieustającym 

dialogu z właściwą uległością wobec Magisterium Kościoła, a przede 

wszystkim z egzemplarycznym świadectwem życia. Tak zrodził się ruch 

Comunione e Liberazione, który rozrastał się z biegiem lat, dzięki gorliwości 

apostolskiej tego żarliwego, mediolańskiego księdza, który potrafił pociągnąć 

wielu uczniów na pełną pasji drogę misyjnego zaangażowania. 

Chrystus i Kościół: oto synteza jego życia i jego apostolatu. Nigdy  

nie rozdzielając jednego od drugiego komunikował wokół siebie prawdziwą 

miłość do Pana i do kolejnych papieży, których znał osobiście. Bardzo 

związany był również ze swoją diecezją i jej Pasterzami. 

Obrońca ludzkiego rozumu, Ksiądz Giussani był dogłębnym znawcą 

literatury, muzyki i przekonanym promotorem sztuki jako drogi, która 

prowadzi do Tajemnicy. Księdza Giussaniego, naśladowanego przez 

członków Ruchu, którego był założycielem i który rozprzestrzenił się już  

w wielu krajach na całym świecie, poważanego również przez wyznawców 

innych religii i ludzi zajmujących różne stanowiska zawodowe, wspominam 

go z miłością jako mistrza człowieczeństwa i obrońcę religijności, zapisanej  

w sercu ludzkiego bytu. 

Wznoszę gorące modlitwy błagalne, które powierzam wstawiennictwu 

Świętej Dziewicy, za tego wiernego sługę Ewangelii, prosząc jednocześnie 

Boga, aby ci, którzy poznali i spotkali go na swojej drodze, i doświadczali 

cudów, które Pan Bóg zdziałał w nich poprzez jego świadectwo, wiernie 

kroczyli jego śladami i zachowali żywą jego charyzmatyczną intuicję. Myślę  

w tym momencie ze szczególną serdecznością o jego duchowych synach  

i córkach skupionych w Bractwie Comunione e Liberazione  

i w stowarzyszeniu świeckim Memores Domini. 



253 

 

Niech nad wszystkimi i każdym z osobna czuwa słodka Matka 

Zbawiciela. Z tym serdecznym życzeniem przesyłam kardynałowi Dionigi 

Tettamanzi, arcybiskupowi Mediolanu, przybyłym Dostojnikom i księżom, jak 

również wszystkim, którzy opłakują śmierć drogiego Ks. Prałata Giussaniego 

oraz wszystkim obecnym na uroczystościach pogrzebowych apostolskie 

błogosławieństwo. 

Jan Paweł II papież 

 

Watykan 22 lutego 2004 r.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



255 

 

2. Homilia Kardynała Josepha Ratzingera podczas pogrzebu  

ks. Giussaniego. 

 

Drodzy bracia w biskupstwie i w kapłaństwie, uradowali się uczniowie 

ujrzawszy Jezusa. Te słowa dopiero co odczytanej Ewangelii wskazują 

centrum osobowości i życia naszego drogiego ks. Giussaniego. 

Ksiądz Giussani wyrósł w domu - jak powiada - biednym w chleb, ale 

bogatym w muzykę, i tak od początku został dotknięty, co więcej zraniony, 

przez pragnienie piękna, a nie zadowalał się jakimkolwiek pięknem, jakimś 

banalnym pięknem: poszukiwał samego Piękna, Piękna nieskończonego, i w 

ten sposób znalazł Chrystusa, w Chrystusie prawdziwe piękno, drogę życia, 

prawdziwą radość. 

Już jako chłopak, wraz z innymi młodymi, stworzył wspólnotę, która 

nazywała się Studium Christi; ich programem było mówienie nade wszystko  

o Chrystusie, ponieważ cała reszta wydawała sie jakby strata czasu. 

Oczywiście potrafił później przezwyciężyć ową jednostronność, lecz istota 

rzeczy pozostała mu na zawsze, a mianowicie, że tylko Chrystus nadaje sens 

całemu naszemu życiu, zawsze więc kierował wzrok swojego życia i swego 

serca ku Chrystusowi. W ten sposób zrozumiał, że chrześcijaństwo nie jest 

jakimś systemem intelektualnym, pakietem [zbiorem] dogmatów, jakimś 

moralizmem, ale że chrześcijaństwo jest spotkaniem, historią miłości, jest 

wydarzeniem. 

To zakochanie się w Chrystusie, ta historia miłości, która jest całym 

jego życiem, jednakże była daleko od jakiegoś lekkodusznego entuzjazmu czy 

ogólnikowego romantyzmu; istotnie, widząc Chrystusa, poznał [wiedział], że 

spotkać Chrystusa oznacza pójść za Chrystusem, że to spotkanie jest pewną 

drogą, wędrówką, tą wędrówką, która przechodzi - jak to dziś usłyszeliśmy  

w psalmie - także przez ciemną dolinę. I w Ewangelii, w tej drugiej Ewangelii, 



256 

 

usłyszeliśmy właśnie o tej ostatecznej ciemności [ostatecznym mroku] 

cierpienia Chrystusa pozornej nieobecności Boga, o zaćmieniu Słońca świata. 

Wiedział, że pójście za jest przejściem przez ciemną dolinę, że oznacza pójście 

drogą krzyża, a przecież jest życiem w prawdziwej radości. 

Dlaczego tak jest? Sam Pan przełożył tę tajemnicę krzyża, która  

w rzeczywistości jest tajemnicą miłości, na ową formułę, w której wyraża  

się cała rzeczywistość naszego życia: Kto szuka swego życia, chce zachować 

dla siebie swoje życie, straci je, a kto traci swoje życie, odnajdzie je. 

Ks. Giussani rzeczywiście chciał nie mieć dla siebie życia, ale oddał 

[ofiarował] życie, i w ten właśnie sposób odnalazł życie nie tylko dla siebie, 

lecz dla wielu innych. Dokonał tego [Spełnił to], o czym słyszeliśmy  

w pierwszej Ewangelii: nie chciał być panem, chciał służyć; był wiernym 

sługą Ewangelii, rozdał całe bogactwo swego serca, rozdawał boskie 

bogactwo Ewangelii, którą był przeniknięty, i służąc w ten sposób, oddając 

życie, to jego życie przyniosło owoc obfity, jak to widzimy w tej chwili, stał  

się rzeczywiście ojcem wielu, a prowadząc osoby nie do siebie, ale  

do Chrystusa, zdobywał serca, przyczynił się do przemiany na lepsze świata, 

otwierając bramy świata dla nieba. 

To skoncentrowanie sie na Chrystusie w jego życiu przyniosło mu dar 

rozumienia/rozumu [rozpoznawania, rozróżniania = osądzania], 

odczytywania we właściwy sposób znaków czasu w owym tak trudnym 

okresie, pełnym pokus i błędów, jak dobrze wiemy. Myślimy [Pomyślmy o]  

o 68 roku i latach następnych, kiedy to jego pierwsza grupa udała się do 

Brazylii i tam zetknęła się z ową straszną biedą, z tamtejszą nędzą. Co robić? 

Jak odpowiedzieć? I największą pokusą było powiedzenie: teraz musimy przez 

moment pominąć Chrystusa, nie zważać na Boga, ponieważ są pilniejsze 

potrzeby, które napierają, musimy najpierw zacząć zmieniać struktury, to, co 

zewnętrzne, musimy najpierw przyczynić sie do poprawy ziemi, potem 



257 

 

możemy odszukać także niebo. Była to wielka pokusa owego momentu 

przekształcenia chrześcijaństwa w moralizm, moralizm w jakąś politykę 

zastąpienia wiary przez działanie. Albowiem co niesie, co daje wiara? Można 

by powiedzieć [Chciałoby się powiedzieć]: w tym momencie musimy coś 

zrobić [czegoś dokonać]. A tymczasem przez taki krok, zastąpienia wiary 

przez moralizm, zastąpienia wiary działaniem, popada się w cząstkowość, 

gubi się przede wszystkim kryteria i ukierunkowanie, i w końcu niczego sie nie 

buduje, ale się dzieli. 

Ks. Prałat Giussani, dzięki swojej niezłomnej [niewzruszonej]  

i niezawodnej wierze wiedział, że także w tej sytuacji Chrystus, spotkanie  

z Chrystusem, pozostaje czymś centralnym [najważniejsze], ponieważ kto nie 

daje Boga, daje zbyt mało i kto nie daje Boga, kto nie pozwala odnaleźć Boga 

w obliczu Chrystusa, niczego nie buduje, ale niszczy, dlatego że sprawia, iż 

ludzkie działanie gubi się w ideologicznych i fałszywych dogmatyzmach, jak 

to doskonale mogliśmy zobaczyć. 

Ks. Giussani ustrzegł [obronił, zachował] owego skoncentrowania  

się na Chrystusie i w ten właśnie sposób, przy pomocy inicjatyw socjalnych, 

koniecznych służb, dopomógł człowieczeństwu w tym tak trudnym świecie, w 

którym odpowiedzialność chrześcijan za ubogich w świecie jest przeogromna 

i pilna. 

Kto wierzy, musi przechodzić - jak już powiedzieliśmy - także przez 

ciemną dolinę, ciemne doliny rozumienia/rozumu/ rozpoznawania, a także 

przeciwności, opozycji, sprzeciwów ideologicznych, które dochodziły aż do 

gróźb wyeliminowania fizycznego swoich po to, by uwolnić się od tego innego 

głosu, który nie zadowala się działaniem, ale niesie jakieś większe orędzie, a 

także jakieś większe światło. 

Ks. Prałat Giussani, mocą swojej wiary przeszedł niezłomnie przez owe 

ciemne doliny i naturalnie, dzięki nowości jaką niósł ze sobą, napotkał także 



258 

 

na trudności kolokacyjne w samym Kościele. Zawsze, gdy Duch Święty, 

zgodnie z potrzebami czasów, tworzy coś nowego, co w rzeczywistości jest 

powrotem do początków, trudem jest zorientowanie się i zarazem 

odnalezienie pokojowe wielkiej komunii Kościoła powszechnego. Miłość  

ks. Giussaniego do Chrystusa była także miłością do Kościoła, i w ten sposób 

zawsze pozostawał sługą wiernym, wiernym Ojcu świętemu, wiernym swoim 

Biskupom. 

Dzięki założonym przez siebie dziełom zinterpretował na nowo 

tajemnicę Kościoła. 

1. Comunione e Liberazione natychmiast każe nam natychmiast zastanowić 

się nad tym odkryciem typowym dla epoki nowożytnej, jakim jest wolność  

i przywodzi zaraz na myśl słowa św. Ambrożego: Ubi fides est libertas: gdzie 

wiara tam wolność. Kard. Biffi przyciągnął naszą uwagę, wskazując jakby na 

zbieżność tego wyrażenia św. Ambrożego z założeniem Comunione  

e Liberazione. Uwypuklając w ten sposób wolność, jako typowy dar wiary, 

powiedział nam również, że wolność, aby była wolnością prawdziwą, 

potrzebuje komunii. Wolność wyizolowana, wolność jedynie dla ja, byłaby 

kłamstwem i powinna zniszczyć ludzką komunię. Wolność, aby była 

prawdziwa, a więc, aby mogła być skuteczna, potrzebuje komunii, i to nie 

jakiejkolwiek komunii, ale ostatecznie komunii z samą prawdą, z samą 

miłością, z Chrystusem, Bogiem w Trójcy Świętej. W ten sposób buduje  

sie wspólnotę, która tworzy wolność i obdarza radością. 

2. Kolejne dzieło Memores Domini znów kieruje naszą myśl ku drugiej 

dzisiejszej Ewangelii: pamięć o tym, że Pan ofiarował się nam w świętej 

Eucharystii, pamięć, która nie jest tylko wspomnieniem z przeszłości, ale 

pamięcią, która tworzy teraźniejszość, pamięć, w której On sam powierza  

się naszym dłoniom i naszym sercom, i w ten sposób sprawia, że żyjemy 

[pozwala nam żyć]. 



259 

 

Przechodzenie przez ciemne doliny. W ostatnim okresie swojego życia  

ks. Giussani musiał przejść przez ciemną dolinę choroby, ułomności, bólu, 

cierpienia, ale także tu jego spojrzenie utkwione było w Jezusie, i w ten 

sposób pozostał prawdziwy w całym cierpieniu, widząc Jezusa, mógł  

się radować, obecna była radość Zmartwychwstałego, który również w męce 

jest Zmartwychwstałym i który obdarza nas prawdziwym światłem i radością, 

i wiedział, że - jak powiada Psalm - także przechodząc przez tę dolinę niczego 

się nie lękam, ponieważ wiem, że Ty jesteś ze mną i zamieszkam w domu Ojca. 

To była jego wielka siła: wiedzieć, że Ty jesteś ze mną. 

Drodzy moi wierni, nade wszystko drodzy młodzi, weźmy sobie do serca 

to orędzie, nie traćmy z oczu Chrystusa i nie zapominajmy, że bez Boga nie 

buduje sie niczego dobrego, oraz że Bóg, jeśli nie zostanie rozpoznany  

w obliczu Chrystusa, pozostanie enigmatyczny. 

Teraz wasz drogi przyjaciel ks. Giussani dotarł do innego świata  

i jesteśmy przekonani, że otwarły sie przed nim drzwi domu Ojca, jesteśmy 

przekonani, że teraz w pełni realizuje się to słowo: "uradowali się, ujrzawszy 

Pana": raduje się tą radością, której nikt mu już nie odbierze. W tym 

momencie chcemy podziękować Panu za wielki dar tego kapłana, tego 

wiernego sługi Ewangelii, tego ojca. Zawierzamy jego duszę dobroci jego  

i naszego Pana. 

Chcemy w tej godzinie modlić się także szczególnie o zdrowie  

dla naszego Ojca Świętego, który ponownie znalazł się w szpitalu, w pełni 

ufności iż Pan mu będzie towarzyszył i przywróci mu siły oraz zdrowie. 

Módlmy się także, aby Pan nas oświecił, aby obdarzył nas wiarą, która 

zbuduje świat, wiarą, która pozwoli nam znaleźć drogę życia, prawdziwą 

radość. 

Amen. 

 



260 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



261 

 

3. Wybrane fragmenty statutu Bractwa Komunia i Wyzwolenie  

Prolog 

Comunione e Liberazione sięga początkiem roku 1954, kiedy to kapłan Luigi 

Giussani, nauczyciel religii w jednym z liceów mediolańskich, rozpoczyna 

swą działalność wychowawczą wśród uczniów. Z biegiem lat, bez 

jakichkolwiek z góry powziętych planów, doświadczenie Comunione  

e Liberazione, którego celem jest kształtowanie dojrzałej wiary u mężczyzn 

 i kobiet żyjących w dzisiejszym społeczeństwie, rozpowszechniło się najpierw 

we Włoszech, następnie zaś w Europie i na świecie, przenikając  

do różnorakich środowisk życia społecznego, kulturalnego i obywatelskiego. 

Najgłębszym sensem ruchu jest przywoływanie do pamięci o Chrystusie, tak 

by była ona przeżywana w codziennych okolicznościach życia. Specyfikę 

charyzmatu ruchu można ująć następująco: 

- nacisk na pamięć o Chrystusie jako afirmacja źródłowych czynników 

doświadczenia chrześcijańskiego, które stanowią fundament prawdziwego 

obrazu człowieka,  

- nacisk na fakt, iż pamięć o Chrystusie może być wzbudzana jedynie we 

wnętrzu przeżywanej komunionalności,  

- nacisk na fakt, iż pamięć o Chrystusie prowadzi niechybnie do rodzenia 

widocznej i konstruktywnej komunionalności w społeczeństwie.  

Będąc namacalnym przykładem dynamiki wielkiej metody chrześcijańskiej, 

jaką jest wcielenie, ruch pragnął zawsze urzeczywistniać własne powołanie 

katolickie i "misyjne" angażując się w Kościele, z Kościołem i dla Kościoła, w 

posłuszeństwie Papieżowi i biskupom, poszukując jedności chrześcijan  

w każdym środowisku jako znaku zmartwychwstania Chrystusa  

dla dzisiejszego człowieka. 

 

 



262 

 

Art. 1 

Fraternia Comunione e Liberazione (Bractwo Comunione e Liberazione) jest 

powszechnym stowarzyszeniem świeckich zrodzonym z charyzmatu ks. Luigi 

Giussaniego, zaaprobowanym i wyniesionym przez Stolicę Apostolską  

do rangi osoby prawnej. Celem Stowarzyszenia jest wychowywanie osoby  

do wiary oraz dawanie świadectwa chrześcijańskiego w świecie. 

Stowarzyszenie ma swą siedzibę w Mediolanie, obecnie Via Rombon 78, i 

działa we Włoszech, jak i poza ich granicami. 

 

Art. 2 

Celem, który wytycza sobie Bractwo, jest wspomaganie i promowanie 

zaangażowania osoby w doświadczenie chrześcijańskie, w posłuszeństwie 

magisterium i tradycji Kościoła katolickiego, tak aby z czasem każdy człowiek 

zrealizował własną tożsamość i własne powołanie. Tego rodzaju 

zaangażowanie znajduje swoje urzeczywistnienie i podporę w przeżywanej 

komunii stanowiącej wymiar oraz podstawowy wymóg osoby i sprawiającej, 

że pamięć o wydarzeniu Chrystusa staje się czymś codziennym poprzez 

przekształcanie egzystencji, włącznie z oddziaływaniem na całe 

społeczeństwo, przy całej uwadze na stosowność czasu i sposobów. 

 

Art. 3 

Pod przewodnictwem Papieża i biskupów członkowie Stowarzyszenia 

uczestniczą w życiu Kościoła w swoich diecezjach i współpracują w dawaniu 

świadectwa życia chrześcijańskiego w każdym środowisku - w szkole, na 

uniwersytecie, w fabryce, w biurze, w świecie kultury, w miejscu zamieszkania 

- poprzez pracę, która stanowi specyficzną formę więzi człowieka dojrzałego  

z rzeczywistością. 

 



263 

 

Art. 4 

Do zasadniczych momentów i wymiarów w Stowarzyszeniu zalicza się: 

szczegółowe orędzie i katecheza, uczestnictwo w dniach skupienia oraz  

w rekolekcjach promowanych przez Stowarzyszenie, systematyczne 

uczestnictwo w sakramentach, praca kulturowa będąca pogłębieniem  

i wyrażeniem własnej wiary oraz warunkiem odpowiedzialnej obecności  

w społeczeństwie, działalność charytatywna będąca formą wychowania  

do darmowej służby drugiemu oraz wyrazem zaangażowania osoby  

na szczeblu społecznym, zaangażowanie misyjne będące formą wychowania  

do zmysłu katolickości Kościoła, a także formą powołania. 

 

Art. 5 

Członkami Stowarzyszenia są osoby (duchowne, zakonne, świeckie 

jakiegokolwiek stanu, bez różnicy płci), które przystępują formalnie  

do Stowarzyszenia i zobowiązują się na piśmie, że pozostając w środowisku 

własnej codzienności i pracy będą żyć w pełni duchem Stowarzyszenia, 

zarówno w sensie istoty jak i formy, oraz że w harmonii z powinnościami 

własnego stanu będą promować i realizować jego cele. 

 

Art. 6 

Przylgnięcie do Bractwa rodzi się kiedy osoba przekonuje się, że charyzmat 

Comunione e Liberazione przedstawia dla osoby autentyczne narzędzie 

pomocy pozwalające jej urzeczywistniać we własnym życiu cel życia 

Kościoła: rozwój świętości w świecie. Ci, którzy mają zamiar przylgnąć  

do Bractwa, zwracają się do Przewodniczącego Stowarzyszenia z pisemnym 

podaniem, w którym deklarują podjęcie zobowiązań ustalonych  

przez niniejszy Statut oraz, zgodnie z otrzymanym pouczeniem, wyrażają 



264 

 

zgodę na użycie własnych danych personalnych w celach statutowych.  

O przyjęciu poszczególnych członków postanawia Diakonia Centralna. 

 

Art. 7 

Od członków Stowarzyszenia wymaga się codziennego życia komunią, które 

stanowi drogę poświęcenia się dla misji Stowarzyszenia oraz oddania się na 

jego służbę dla realizacji celów wytyczonych przez Statut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



265 

 

4. List do nowo przyjętych do Bractwa 

 

Drogi Przyjacielu! 

 Z radością donoszę Ci, że twoje podanie o wejście do Bractwa zostało 

przyjęte. Jako pomoc, żebyś miał świadomość drogi proponowanej przez 

nasze towarzystwo tym, którzy decydują się przynależeć, poddają twojej 

refleksji tekst wygłoszonej przez mnie podczas pierwszej Diakonii Centralnej 

syntezy. Jeślibyś czuł niepewności wobec powagi zaangażowania, które jest tu 

zarysowane, proszę Cię, żebyś mnie o tym powiadomił.  

1. Jak zrodziło się Bractwa Comunione e Liberazione?  

W historii ruch CL, była zawsze zauważalna potrzeba kontynuacji życia 

wspólnotowego przez osoby, które kończyły uniwersytet i zakładając 

małżeństwo przybierały sylwetkę ludzi dojrzałych w społeczeństwie. Po kilku 

próbach odpowiedzi na tę potrzebę (np. Gruppi di Comunione – Grupy 

Komunii) oraz po pewnym okresie zagubienia (zbieżnym z czasem 

pokontestacyjnym), jako odpowiedź na prośbę ze strony wielu studentów, 

powstała rzeczywistość, której charakter określany był terminem 

Konfraternia.   

 Historyczne zjawisko konfraternii widziane było jako wyraz naszej 

potrzeby: potrzeby – najpierw spontanicznej, potem przemyślanej – 

przeżywania wiary a następnie zaangażowania się w nią w obrębie prawa  

do swobodnego zrzeszenia się oraz do prowadzenia działalności w Kościele  

i w społeczeństwie.  

Po jakimś czasie Opat Montecassino, Biskupa Matronola, dając nam 

okazję do pewnego gestu z okazji tysiącpięćsetlecia narodzin św. Benedykta, 

zaszczepił w nas ideę utworzenia stowarzyszenia świeckiego, które oparte  

o Opactwo Montecassino – wpisałoby w stabilną formę dotychczasowe próby 

Konfraternii.  



266 

 

Taki początek nowego ruchu – Fraternita’ di Comunione e Liberazione, 

Bractwo Komunia i Wyzwolenie – które prędko urósł i rozpowszechnił się nie 

tylko we Włoszech i w różnych krajach europejskich, ale także na innych 

kontynentach. Dnia 11 lutego 1982 roku, na prośbę licznych Biskupów  

i za zachętą samego Ojca Świętego, Papieską Radą ds. Świeckich =, której 

zadaniem jest rozpoznawanie nowych charyzmatów, wśród ruchów  

i stowarzyszeń świeckich, obdarzyła Bractwo najwyższą formą uznania, 

nadając mu status Stowarzyszenia na prawach Papieskich.  

2. Bractwo Comunione e Liberazione ma byś świadomym i czynnym, to  

znaczy dojrzałym, wyrazem historii ruchu Comunione e Liberazione.  

 Chciałoby jest zakładającym odpowiedzialności, elementem stabilności  

i całościowym doświadczenia, jakim jest życie ruch, co nie oznacza, że aby 

należeć do ruchu, trzeba wstąpić do Bractwa.  

 Celem Bractwa CL jest zabezpieczenie przyszłości doświadczeniem 

ruchu oraz jego użyteczności dla Kościoła i dla społeczeństwa poprzez 

ciągłość wychowania i, w efekcie takiego wychowania, zakładania dzieł 

wewnątrz struktury społeczności kościelnej i cywilnej.  

 Na tym poziomie chodzi mi o ludzi, którzy przylgnęliby bez żadnych 

rezerw.  

3. Przylgnięcie do Bractw jest decyzją osobistą: rodzi się jako osobista  

potrzeba dotycząca własnej wiary i realizacja własnej sylwetki 

chrześcijanina. Takie jest jego jedyny adekwatny motyw.  

 W tym sensie przylgnięcie jest całkowicie wolne od nacisku, osoba 

działa tu na własną odpowiedzialność i przejmuje całą inicjatywę. Unika się, 

jednym słowem, powierzenia własnej drogi jakiej strukturze (jak to łatwiej 

zdarza się młodzieży i studentom).  



267 

 

 Aby wstąpić do Bractwa, należy złożyć podanie o przyjęcie, które, w 

wypadku aprobaty, pozwala wstąpić do Stowarzyszenia. Jest ono w każdym 

razie aktem osobistym, a nie decyzją grupy.  

4. Treść niniejszego zobowiązania 

a) Przeżywać wiarę w duchu wskazań ruchu: wiara jest rozpoznaniem  

i uznaniem wydarzenia obecności, wydarzenia Boga, który stał  

się wydarzeniem przedłużającym się w historii poprzez wydarzenie obecności 

komunii ludzi uznających swoją jedność w jego imię.  

b) Treść wewnątrz Bractwa pojętego jako towarzystwo.  

Oznacza to pojmowania siebie samego w organicznym związku  

z towarzystwem, włączając całość składających się na życie czynników  

i uznających ten fakt za zasadniczy element świadomości i wyobrażenia  

o sobie. Znaczenie tego towarzystwo polega na tym, że jest ono towarzystwem 

powołaniowym a jego wartość należy do porządku antropologicznego, gdyż 

nie sposób wyobrazić sobie człowieka – chrześcijanina, jeśli nie wewnątrz 

konkretnego towarzystwa. Bycia wewnątrz tego towarzystwa zakłada 

przyjęcie jego organicznych struktur (według norm statutu) i posłuszeństwa 

wobec centralnego kierownictwa (Diakonia Centrala). Ta dyspozycyjność 

względem towarzystwa dotyka, nawet aspektu materialnego (pieniądze, czas, 

siły …) postrzeganego, wedle osobistej świadomości własnej przynależności 

do Bractwa, w kategoriach wspólnego celu.  

5. Elementy metody pomocy w wierze stanowi wyrażona komunionalność. 

Porównania i analogii dostarcza tutaj stan zakonno – monastyczny.  

Wyrażenie komunionalności polega na uzewnętrznianiu na każdy 

możliwy sposób jedności, wewnątrz której się rozpoznajemy. 

Unaocznianie jedności jest zatem zaangażowaniem życia w jego 

całości, tak że to, co przydarza się bliźniemu, nie może pozostać bez odzewu  

i w reakcji w moim życiu (na każdym poziomie, począwszy od duchowego  



268 

 

po materialnym). To zaangażowanie jest prawdziwe, jeśli dotyka wolności 

osoby.  

Komunionalność życia to kryterium w osądzaniu siebie i swoich 

czynów, a nie pewna ilość rzeczy do wykonania. Nie istnieje przecież 

komunia, jeśli człowiek chcę pominąć filtry historyczności i własnego 

temperamentu. Trzeba, żeby zobaczono, iż jesteśmy jedynym, trzeba, żeby 

świat zobaczył, iż chrześcijanie są jednym. Jeśli my tego nie będziemy 

urzeczywistniać – z dyskrecją i wolności serca, a więc w pogodzie ducha – kto 

będzie robił?  

My powinniśmy dać przykład tego, co to znaczy być jednym w sposób 

jednoznacznym, widocznym w całej wolności i szacunku dla historyczności 

własnej osoby.  

Normalnie, natomiast, wyrażenie jedności ogranicza się do pewnych 

form lub wymagane jest w sposób moralizatorski.  

Uzewnętrznienie się jedności oznacza:  

a) przede wszystkim poszukiwanie wspólnej drogi, pomoc duchowa 

(wspólna modlitwa, dni skupienia i rekolekcje…)  

b) dążenie do współdzielenia życia; pomoc społeczna  

c) wzajemna pomoc materialna  

Uzewnętrznienie tej jedności weryfikuje się i urzeczywistnia zwłaszcza 

na poziomie Bractwa jako takiego (jako przynależność do Bractwa w jego 

całościowości – do towarzystwa o pewnej strukturze i formie kierowania – w 

przeciwnym razie solidarność w obrębie grupy spycha na plan dalszy miłość  

w odpowiedzialnym będący instrumentem służebnym wobec grup, w którym 

ruch Bractwa nabiera konsystencji.  

Jako element zasadnicze i wyróżniające, każde grupa powinna mieć  



269 

 

a) odpowiedzialnego wskazanego przez samą grupę i uznanego przez 

odpowiedzialnego diecezjalnego (albo w braku tego ostatniego – przez 

odpowiedzialnego regionalnego);  

b) regułę modlitwy; 

c) moment okresowego wspólnego spotkania; 

d) zobowiązywanie do precyzyjnie określonej działalności na rzecz 

wspólnego celu.  

 

Uwagi na dziełem  

 Dzieło się nam wyznaczone przez powołanie historyczne: jest nim ruch.  

To zobowiązanie wymaga od wszystkich, którzy żyją Bractwem, mądrego  

i wielkodusznego działania, które przekładałoby się na poziomie zarówno 

osobistym jak i grupowym – na określone zobowiązania i konkretne zadania 

na rzecz dzieła, jakim jest ruch.  

 Z punktu widzenia metody oznacza to skierowanie własnej inicjatywy 

oraz własnej działalności i doświadczenia na rzeczywistość ruchu.  

 Wynika z tego, że Centrum (Diakonia Centralna) mogłaby posiadać 

pewien osąd odnoście zapotrzebowania na określoną działalność na rzecz 

ruchu. Rzeczą słuszną ze strony osób i grup przynależących do Bractwa 

byłoby wtedy podjęcie ofiary dla wsparcia tej właśnie, a nie innej działalności 

oraz udzielanie jej pierwszeństwa w stosunku do własnej inicjatywy 

partykularnej.  

 N.B. Z tego co dotąd powiedziano, wynika jasno, że źródłem 

przynależności do Bractwa jest świadomość wzbudzonej przez ruch własnej 

wiary chrześcijańskiej, dojrzałości w woli jej realizacji, urzeczywistnianie 

jedności jako narzędzia dla realizacji celu ruchu, a zatem Kościoła.  

 Wynikiem tego jest ruch, którego wyrazem są mnożące się inicjatywy. 

 Opisana droga wychodzi więc od wiary ku dziełom.  



270 

 

 Ale może istnieć również droga odwrotna: niektórzy mogą  

się zjednoczyć dla jakieś inicjatywy, a potem – aby nadać jej konsystencję 

(rozumiejąc, że konieczne jest poważniejsze zaangażowanie w wiarę), 

przekształcając ją w Bractwo. 

 Osoba, która pragnie uczestniczyć w jakieś inicjatywie, może zostać 

przyjęta do Bractwa, pod warunkiem jednak, że jasna jest decyzja osobista  

i perspektywa zaangażowania.  

 

Fundusz wspólny 

 Jako świadectwo komunalnego sposobu pojmowania własnego mienia, 

każdy uczestnik Bractwa bierze bezpośredni udział w funduszu wspólnym 

Bractwa, zobowiązując się do wpłacania co miesiąc pewnego (przez niego 

określonego) procentu własnych dochodów. 

 Tam gdzie grupa musi wspierać ekonomiczne jakąś własną inicjatywę, 

inicjatywa ta powinna być podana pod osąd Diakonii Centralnej.  

 Proszę Cię, abyś potraktował ten list jako list ściśle osobisty, błagam 

Pana, aby zapewnił Tobie i mnie pomyślność na wspólną drogę. 

Ks. Luigi Giussani   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



271 

 

5. Wybrane fragmenty Statutu Stowarzyszenia Memores Domini  

Stowarzyszenie Memores Domini jest stowarzyszeniem kościelnym 

prywatnym, powszechnym, obdarzonym osobowością prawną z Porządku 

kanonicznego Dekretem Stolicy Apostolskiej. Stowarzyszenie istniało  

w Diecezji Mediolańskiej jako stowarzyszenie świeckie faktycznie od 1964 

roku, realizują zgodnie z radykalizmem wymaganym przez poświęcenie  

się Chrystusowi w dziewictwie, doświadczeniem ruchu Comunione  

e Liberazione.  

Rozpowszechniwszy się w różnych diecezjach uzyskało ono dekret 

erekcji kanonicznej jako Pobożne Stowarzyszenie Osób Świeckich wydane 

przez Ordynariusza Piacenzy, księdza bpa Enrico Manfrediniego dnia  

14 czerwca 1981 roku.  

Stowarzyszenie kieruje się zasadami Prawa Kanonicznego i Statutem 

zatwierdzonym przez Stolicę Apostolską, składa się z osób świeckich, które 

wobec Boga zobowiązują się żyć Pamięcią o Chrystusie w środowiskach 

pracy.  

Istnieją zatem dwa czynniki, które można wyróżnić w programie 

duchowym Stowarzyszenia Memores Domini.  

a) Kontemplacja rozumiana jako możliwie nieprzerwana Pamięć  

o Chrystusie. Chrystus bowiem przenika wszystko i jest obecny  

w historii poprzez osobę ochrzczoną i komunię z braćmi.  

b) Misja, czyli pasja niesienia orędzia chrześcijańskiego własną osobą 

przemienioną przez Pamięć.  

Stowarzyszenie postanawia urzeczywistnić obecność misyjną dla 

wprowadzenia wiary w życie ludzkie, spotykanych gdziekolwiek, ale  

w szczególności w różnych środowiskach pracy: w szkole, w biurze, w 

fabryce.  



272 

 

Polem apostolatu jest więc głownie świat pracy. Stowarzyszenie uznaje, 

że praca jest moralnym stanem życia każdego człowieka. W świecie pracy 

obecna jest często mentalność o nastawieniu ateistycznym, która czyni z pracy 

czysto egoistyczne narzędzie samo potwierdzenia. Dlatego wypełnianie dzieła 

Bożego w zwykłych warunkach pracy stanowi najwyższy wyraz misji 

chrześcijańskiej i najpełniejszy znak czasu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



273 

 

6. Świadectwo ks. Luigi Giussaniego  

 

Świadectwo wygłoszone z okazji spotkania papieża Jana Pawła II z ruchami  

i nowymi wspólnotami kościelnymi, które miało miejsce w sobotę 30 maja 1998 na 

Placu Św. Piotra. 

 

Czym jest człowiek, że o nim pamiętasz, i czym - syn człowieczy, że się nim 

zajmujesz? (Ps 8) 

 

Nigdy, zaczynając od czasów seminaryjnych, żadne pytanie nie 

uderzyło mnie tak jak to. Tylko jeden Człowiek mógł mi na nie odpowiedzieć, 

stawiając nowe pytanie: "Cóż bowiem za korzyść odniesie człowiek, choćby 

cały świat zyskał, a na swej duszy szkodę poniósł? Albo co da człowiek  

w zamian za swoją duszę?" (Mt 16, 26; por. Mk 8, 36nn; Łk 9, 25n). Żadnego 

pytania nie słuchałem z tak zapartym tchem jak tego, postawionego przez 

Chrystusa! Nigdy, żadna kobieta nie słyszała, żeby ktoś mówił o jej dziecku  

z taką pierwotną czułością, niepodważalnie dowartościowując owoc jej łona, 

całkowicie potwierdzając pozytywność jego losu; tak mówił tylko ten Żyd - 

Jezus z Nazaretu. Co więcej, żaden człowiek nie może mieć poczucia, że - 

niezależnie od swoich osiągnięć - jest godzien szacunku o charakterze 

absolutnym. Nigdy nikt na świecie nie mógł mówić w ten sposób! 

Jedynie Chrystus bierze sobie do serca całe moje człowieczeństwo. Stąd 

zachwyt Dionizego Aeropagity (V wiek) "Któż jest zdolny mówić  

o przepełnionej pokojem miłości do człowieka, właściwej Chrystusowi?". 

Powtarzam sobie te słowa od ponad pięćdziesięciu lat! 

Dlatego "Redemptor Hominis" pojawiła się na naszym horyzoncie jak 

błysk światła pośród całkowitych ciemności otaczających mroczną ziemię 

współczesnego człowieka, ze wszystkimi jego zawiłymi pytaniami. 



274 

 

To prostota serca pozwalała mi odczuć i rozpoznać wyjątkowość Chrystusa  

z tą - nacechowaną pewnością - bezpośredniością, tak jak to ma miejsce przy 

niekwestionowalnej i niepodważalnej oczywistości czynników i momentów 

rzeczywistości, które - gdy pojawiają się na horyzoncie naszej osoby - 

poruszają nas do głębi serca. 

Rozpoznanie i uznanie tego czym jest Chrystus w naszym życiu 

angażuje całość naszej świadomości życia: "Ja jestem Drogą, Prawdą, 

Życiem" (J 14, 6). "Domine Deus, in simplicitate cordis mei laetus obtuli 

universa" ("Panie Boże w prostocie mojego serca wszystko radośnie złożyłem 

Ci w darze"); to, że uznanie jest prawdziwe, widać po tym, że życie zachowuje 

jakąś ostateczną, trwałą zdolność do radości. 

2) Jak owa chwała Chrystusa, która wypełnia mi serce i usta w tej chwili, 

może zostać odkryta jako prawdziwa, jak może wydać się rozumną 

współczesnemu człowiekowi? Ponieważ ten Człowiek, ten Żyd - Jezus  

z Nazaretu umarł dla nas i zmartwychwstał. Ten Człowiek zmartwychwstały 

jest Rzeczywistością, od której zależy cała pozytywność egzystencji każdego 

człowieka. 

Każde doświadczenie przeżywane w Duchu Jezusowym, Panu 

Zmartwychwstałym, rozkwita w Wieczności. To rozkwitanie nie zaistnieje 

dopiero na końcu czasów: ono zaczęło się o zmierzchu w dzień Paschy. 

Pascha jest początkiem owej wędrówki ku Prawdzie wiecznej wszystkiego, a 

zatem wędrówki, która już mieści się wewnątrz historii człowieka. Chrystus, 

wcielone Słowo Boga, uobecnia się bowiem, jako Zmartwychwstały, w 

każdym czasie, poprzez całą historię, aby, zaczynając od poranku 

Wielkanocnego, dotrzeć do końca naszego czasu, naszego świata. 

Duch Jezusa, czyli Słowa, które stało się ciałem, uprzystępnia  

się człowiekowi (czyni się doświadczalnym) - w swej mocy odkupieńczej 

obejmującej całość wymogów pojedynczego człowieka i ludzkiej historii - 



275 

 

poprzez radykalną przemianę, którą wywołuje w kimś, kto natknął się na 

Niego i, tak jak Jan i Andrzej, idzie za Nim. 

Tak jak dla mnie łaska Jezusa, w takiej mierze w jakiej mogłem 

przylgnąć do spotkania z Nim i komunikować Go braciom w Kościele Bożym, 

stała się doświadczeniem wiary, które w Kościele Świętym, czyli  

w chrześcijańskim ludzie, ujawniło się jako wezwanie i wola podtrzymywania 

(żywienia) nowego Izraela Bożego: "Populum Tuum vidi cum ingenti gaudio, 

Tibi offerre donaria" ("Z ogromną radością patrzyłem na Twój lud, jak 

uznaje egzystencję jako ofiarę dla Ciebie"). 

Widziałem więc jak dokonywało się formowanie się ludu, w imię 

Chrystusa. Wszystko we mnie stało się naprawdę bardziej religijne, aż  

po świadomość, skłonną do odkrycia, że "Bóg jest wszystkim we wszystkich" 

(1 Kor 15, 28). Dla tego ludu radość (letizia) stała się "ingenti gaudio", czyli 

czynnikiem rozstrzygającym o własnej historii, jako ostatecznej pozytywności 

i radości (gioia). 

To, co mogło się wydawać co najwyżej doświadczeniem jednostkowym 

stawało się protagonistą w historii, a zatem narzędziem misji jedynego Ludu 

Bożego. 

3) Drogocenny tekst liturgii ambrozjańskiej konkluduje: "Domine Deus, 

custodi hanc voluntatem cordis eorum" ("Panie zbaw tę gotowość ich serc"). 

W naszym sercu zawsze pojawia się niewierność, nawet w obliczu spraw 

najpiękniejszych i najprawdziwszych, wskutek czego, wobec człowieczeństwa 

Boga i pierwotnej ludzkiej prostoty, człowiek może zawieść, przez słabość 

albo światowe uprzedzenie, jak Judasz i Piotr. A jednak osobiste 

doświadczenie niewierności, która ciągle się pojawia, objawiając 

niedoskonałość każdego ludzkiego gestu, przynagla nas do stałej pamięci  

o Chrystusie. Desperackiemu wołaniu pastora Branda z dramatu Ibsena 

("Odpowiedz mi Boże w godzinie, w której pochłania mnie śmierć: czyżby 



276 

 

zatem nie starczyło całej woli człowieka, aby osiągnąć choćby jedną cząstkę 

zbawienia?") odpowiada pokorna pozytywność św. Teresy od Dzieciątka 

Jezus, która pisze: "Kiedy jestem dobra, to wyłącznie Jezus działa we mnie". 

Wszystko to oznacza, że najwyższą, niepodważalną formą wolności człowieka, 

zawsze warunkowanej Tajemnicą, jest modlitwa. Stąd też wolność 

przedstawia się, według całej swej prawdziwej natury, jako przylgnięcie  

do Bytu, a więc do Chrystusa. Pośród niezdolności, wewnątrz wielkiej 

słabości człowieka trwa (przeznaczona jest na trwanie) miłość (przywiązanie, 

l'affezione) do Chrystusa. 

W tym sensie Chrystus, Światło i Moc dla każdego swego naśladowcy, 

jest adekwatnym odblaskiem owego słowa, z jakim Tajemnica jawi się w swej 

ostatecznej relacji ze stworzeniem jako miłosierdzie: Dives in Misericordia: 

Tajemnica miłosierdzia wyważa (przekracza) każde wyobrażenie spokoju  

i desperacji; również przebaczenie mieści się wewnątrz tej tajemnicy 

Chrystusa. 

Oto jest ostateczny uścisk Tajemnicy, któremu człowiek - nawet 

najbardziej daleki i podły lub najbardziej mroczny i ponury - nie może nic 

zarzucić, wobec którego nie może wysunąć zastrzeżenia: może go odrzucić, 

ale odrzucając samego siebie i własne dobro. Tajemnica jako miłosierdzie 

pozostaje ostatecznym słowem również wobec wszystkich okrutnych zdarzeń 

historii. 

Dlatego egzystencja wyraża się jako żebranie. Prawdziwym protagonistą 

historii jest żebrak: Chrystus żebrzący o serce człowieka i serce człowieka 

żebrzące o Chrystusa. 

 

 

 

 



277 

 

7. Bibliografia ks. Luigi Giussaniego  

 

A. Pisma zwarte wydane do roku 2015 w j. polskim  

Cała ziemia pragnie Twojego oblicza, Kielce 2004 (Tutta le terra desidera il tuo 

volto, wyd. wł. 2000); 

 

Czas i świątynia, Częstochowa 1997 (Il tempio e il tempio. Dio e l’uomo wyd. wł. 

1995); 

 

Czy można tak żyć, Kraków 2009 (Si può vivere così? wyd. wł. 1994, 2007);  

 

Czym jest człowiek, że o nim pamiętasz, Kielce 2006 (Che cos'e l'uomo perche' te 

ne curi?, wyd. wł. 2000;  

 

Chrześcijaństwo jako wyzwanie - U źródeł chrześcijańskiego roszczenia, 

Poznań 2002; (All’origine della pretesa cristiana wyd. wł. 1988, 2001);  

 

Dlaczego Kościół, Poznań 2004 (Perche’ la Chiesa). pierwszy tom pt. La pretesa 

permane (wyd. wł. 1990), drugi tom pt. Il segno efficace del divino nella storia 

(wyd. wł. 1992);  

 

Doświadczenie jest drogą do prawdy, Kielce 2003 (Il cammino al vero e' 

un'esperienza wyd. wł. 1995, 2006); 

 

Miejsce chrześcijanina w świecie, Kraków 2003 (L’impegno del cristiano nel 

mondo wyd. wł. 1971, 1978);  

 

Ryzyko wychowawcze, jako tworzenie osobowości i historii, Kielce 2002,  

(Il rischio educativo, wyd. wł. 1977, 1988, 1995, 2005);  

 



278 

 

Śladami chrześcijańskiego doświadczenia, Warszawa/Stryga – Kraków 1988 

(Tracce d'esperienza cristiana, wyd. wł. 1960);  

 

Zmysł religijny, Poznań 2000 (Il senso religioso wyd. wł. 1986, 1997);  

 

Zostawić ślad w historii świata, Opole 2011 (Generare tracce nella storia del 

mondo wyd. wł. 1998, 2012);  

 

 

B. Artykuły, konferencje, medytacje przetłumaczone do roku 2015  

na j. polski 

Boże Narodzenie czas nadziei dla człowieka, który już w nic nie wierzy.  

Il Giornale, 24 grudnia 1996 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html  

(30 listopada 2014, 15:28); 

 

Człowiek żebrzący na pustyni życia i historii, świadectwo ks. Giussaniego 

wygłoszone w dniu 30 maja 1998 na Placu Św. Piotra  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0019.html (4 grudnia 2014, 01:20);  

 

Dla dojrzałej wiary, Komunia i Wyzwolenie Bractwo CL – wydanie specjalne 

1992, s.14; 

 

Do nowicjatu, La Thuile 6 sierpnia 2000  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html (4 grudnia 2014, 01:12);  

 

Fryderyk Chopin - Nuta życia, Ślady (IX)  nr 1 styczeń luty 2000, s. 2 – 3;  

 

Istnieje nic, które nie przepadnie za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html  

(4 grudnia 2014, 01:06);  

 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html%20(30
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0009.html%20(30
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0019.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0023.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html%20%0b(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0028.html%20%0b(4


279 

 

Ja i wielka okazja, roztargniecie ludzkiej natury, Konferencja wygłoszona  

w czasie rekolekcji studenckich Rimini w grudniu 1993 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html (4 grudnia 2014, 11:00);  

 

Jak rodzi się ruch, Warszawa 1990 (wydany tekst jedynie w j. polskim); 

 

Jak promień słońca pośród ciemnego kłębowiska chmur, komentarz do V i VI 

symfonii L. v. Beethovena Spirto Gentil  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html (4 grudnia 2014, 08:00);  

 

Jedność, prawo poznania, podsumowanie z Zebrania Odpowiedzialnych CL  

w dniu 4 kwietnia 2000 roku w Mediolanie  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html (4 grudnia 2014, 00:52);  

 

JEST, skoro działa, 30 Giorni, 10 Ottobre 1993, s. 37–44  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0034.html (4 grudnia 2014, 00:49);  

 

Komentarza do Wielkiej Mszy c- moll W. A. Mozarta, Spirito Gentil nr 24; 

 

Który zbawiając zbawiasz darmo, Notatki z rozmowy księdza Luigi Giussaniego 

ze studentami w La Thuile, Aosta z dnia sierpień 1991 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html (4 grudnia 2014, 00:42);  

 

List do nowo przyjętych do Bractwa w Comunione e Liberazione, Ruch  

w Kościele, red. D. Rondoni, Milan 1998;  

 

List do Ojca Świętego Jana Pawła II na XXV-lecie pontyfikatu  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html (4 grudnia 2014, 00:26);  

 

Memores Domini, Komunia i Wyzwolenie nr 5 listopad 1991, s. 12; 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0029.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0031.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0032.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0034.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0036.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0105.html%20(4


280 

 

Metoda płynący z wiary, Tracce, nr 2 1994  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html (4 grudnia 2014, 00:34);  

 

Mądrość płynąca z pierwszych pieśni, Wystąpienie końcowe ks. Luigi 

Giussaniego na rekolekcjach Bractwa CL - Rimini 2000 rok  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0037.html (4 grudnia 10:00);  

 

Największą ofiarą jest oddanie życia dla dzieła Kogoś Innego, Ślady (XIV) nr 2 

marzec/kwiecień 2005, s. 29; 

 

Notatki z końcowego wystąpienia podczas Międzynarodowego Zgromadzenia 

Odpowiedzialnych La Thuile w dniu 30 sierpnia 2000 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0046.html (4 grudnia 2014, 00:29);  

 

Pamięć nie pobożne wspomnienie, Medytacja ks. Luigi Giussaniego we Wielki 

Czwartek, opublikowana w Litterae Communionis nr 5 1991, s. 31–34  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html (4 grudnia 2014, 00:01);  

 

Pewna szczególna historia, Il Sabato, nr 49 z 7 grudnia 1991, s. 100 – 109  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html (3 grudnia 2014, 23:56);  

 

Początek Wydarzenia, Ślady (XIII) nr 1 styczeń/luty 2004, s. 30;  

 

Przynależeć do Chrystusa dzisiaj, Notatki z rozmowy z ks. Luigi Giussanim 

w Mediolanie z dnia 30 maja 1992 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html  

(3 grudnia 2014, 23:51);  

 

Rekolekcje, Częstochowa 1983 (wydany tekst jedynie w j. polskim);  

 

Różaniec Święty, Kielce 2004 (wydany tekst jedynie w j. polskim)  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0038.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0037.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0046.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0051.html%20(4
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0052.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html%20%0b(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0053.html%20%0b(3


281 

 

Obecność, która porusza, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 4; 

 

Sens gestu charytatywnego, Komunia i Wyzwolenie nr 1 – 3 (18 – 20) maj 1994, s. 

15; 

 

Spełniona obietnica, Notatki z rozmowy ks. Luigi Giussaniego ze studentami, 

Sierpień 1990 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0054.html (03 grudnia 2014, 

23:34);  

 

Szkoła i metoda, Ślady (XVII) nr 1 styczeń/luty 2008, s. 1; 

 

Szkoła wspólnoty, Litterae Communionis, nr 10 1990, s. 7–8,  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0055.html (1 grudnia 20:10);  

 

Szkoła wspólnoty i Obecność, Synteza spotkania odpowiedzialnych CL z ks. Luigi 

Giussanim opublikowane na łamach Litterae Communionis, nr 6 1993  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html (1 grudnia 2014, 14:10);  

 

Uznać obecność, Notatki z rozmowy ks. Luigi Giussaniego z grupą studentów  

w Mediolanie z dnia 12 czerwca 1993 roku, opublikowany na łamach 30 Giorni,  

nr 7/8 1993, s. 35–46, za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0060.html (2 gudnia 2014, 

23:23); 

  

Z łaski nowy Lud, Notatki z Inauguracji roku. Mediolan z dnia 14 września 1991 

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html (3 grudnia 2014, 22:36);  

 

Z jakiego życia rodzi się Komunia i Wyzwolenie?, Ślady (XIX) nr 3 maj/czerwiec 

2010, s. 25;  

 

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0054.html%20(03
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0055.html%20(1
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0056.html%20(1
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0060.html%20(2
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0067.html%20(3


282 

 

Zawsze jest to łaska, Il Sabat, 27 luty 1993  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0068.html (3 grudnia 2014, 22:31);  

 

Wołanie o pokój, nie prowokacja, Corriere della sera, 25 luty 2003  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html (2 grudnia 2014, 22:50);  

 

Wiara została nam dana, aby ją przekazywać, Ślady (XIV) nr 1 styczeń/luty 

2005, s. 3;             

 

Wiara w Boga jest wiarą w Chrystusa, Rekolekcje Bractwa – Cud przemiany, 

Rimini 1998; 

 

Wydarzenie jest metodą, Litterae Communionis, nr 1 1993, s. 31 – 34  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0066.html (03 grudnia 2014, 15:18); 

 

Wydarzenie chrześcijańskie i jego trwanie w historii, Międzynarodowe 

Spotkanie Odpowiedzialnych La Thuile, z dnia 30 sierpnia 1994, opublikowane  

na łamach Tracce, październik 1994 za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html  

(3 grudnia 2014, 16:00);  

 

Wzruszeni z powodu Nieskończoności, list z dnia 22 czerwca 2003 roku  

za www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html (03 grudnia 2014, 22:41);  

 

 

C. Pisma zwarte nie przetłumczone do roku 2015 na j. polski 

Appunti di metodo cristiano (wyd. wł. 1964); 

 

Alla ricerca del volto umano (wyd. wł. 1984, 1995); 

 

Affezione e dimora (, wyd. wł. 2001);  

http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0068.html%20(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0100.html%20(2
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0066.html%20(03
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html%20%0b(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0065.html%20%0b(3
http://www.cl.opoka.org.pl/artykuly/0103.html%20(03


283 

 

Avvenimento di liberta'. Conversazioni con giovani universitari  

(wyd. wł. 2002); 

 

Conquiste fondamentali per la vita e la presenza cristiana nel modo  

(wyd. wł. 1954); 

 

Ciò che abbiamo di piu caro 1988 – 1989 (wyd. wł. 2011); 

 

Certi di alcune Grandi cose 1979 – 1981 (wyd. wł. 2008);  

 

Dalla liturgia vissuta – una testimonianza (wyd. wł. 1973, 1991); 

 

Dall’utopia alla presenza 1975 – 1978 (wyd. wł. 2006);  

 

Decisione per l'esistenza. Appunti (wyd. wł. 1978); 

 

Il movimento di Comunione e Liberazione (wyd. wł. 1987, 2014);  

 

Il senso cristiano dell’uomo secondo Reinhold Niebuhr ( wyd. wł.1954); 

 

Il senso della caritativa (wyd. wł. 1961);  

 

Il senso della nascita. Colloquia con don Luigi Giussani (wyd. wł. 1980, 2013); 

 

Il senso di Dio e l’uomo moderno (wyd. wł. 1994, 2010, 2013);  

 

Il miracolo dell'ospitalita' (wyd. wł. 2003, 2012);  

 

L’alleanza (wyd. wł. 1979); 

 



284 

 

L'allenza. Volume uno dagli Esercizi spirituali (wyd. wł. 1979); 

 

L’avvenimento cristiano (wyd. wł. 1993, 2003), 

 

L'autocoscienza del cosmo (wyd. wł. 2000);  

 

L’io, il potere, le opera (wyd. wł. 2000);   

 

L'opera del movimento. La Fraternita' di Comunione e Liberazione (wyd.  

wł. 2002, 2011);  

 

L’ attrattiva Gesù (wyd. wł. 1999); 

 

L'io rinasce in un incontro 1986 – 1987 (wyd. wł. 2010); 

 

La coscienza religiosa nell'uomo moderna. Note per cattolici impegnati  

(wyd. wł. 1984, 1995);  

 

La familiarita' con Cristo. Meditazioni sull'anno liturgico (wyd. wł. 2008);  

 

Le mie letture (wyd. wł. 1996, 2008);  

 

Lettere di fede e di amicizia ad Angelo Majo; (wyd. wł. 1997, 2007); 

 

Teologia protestante americana. Profilo storico (wyd. 1969, 1989, 2003);  

 

Tu - o dell’ amicizia (wyd. wł. 1997);   

 

Porta la speranza. Primi scritti (wyd. wł. 1997);  

 



285 

 

Realtàe giovinezza. La sfida (wyd. wł. 1995); 

 

Riconoscere una Presenza (wyd. wł. 1995);  

 

Moralità: memoria e desiderio (wyd. wł. 1980, 1990); 

 

Sulle tracce di Cristo. Viaggio in Terrasanta con Luigi Giussani  

(wyd. wł. 1994, 2006); 

 

Si può (veramante?!) vivere così? (wyd. wł. 1996, 2011); 

 

Qui e ora 1984 – 1985 (wyd. wł. 2009);  

 

Un avvenimento di vita, cioè una storia (wyd. wł. 1993); 

 

Un caffe in compagnia. Conversazioni sul presente e sul destino  

(wyd. wł. 2004);  

 

Una presenza che cambia (wyd. wł. 2004). 

 

Un evento reale nella dell'uomo 1990 – 1991 (wyd. wł. 2013); 

 

Uomini senza patria 1982 – 1983 (wyd. wł. 2008); 

 

Vivendo nella carne (wyd. wł. 1999); 

 

 

D. Artykuły, konferencje, wypowiedzi nie przetłumaczone do 2015 roku 

na j. polski 

A riscoprire una coscienza di figli,  Avvenire, 17 ottobre 1992, s. 1;  



286 

 

 

Accettiamo la vita perché tendiamo alla felicità, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 25, 5 (1998); 

 

Ah, i cattivi maestri del ‘68!: Intervista con don Luigi Giussani, Panorama, 

novembre 8, 1985,  s. 50-51;  

 

Alla fonte della grazia per la gente di Lombardia, Avvenire, 20 giugno 1992,  

s. 1;  

 

Alla ricerca di un volto umano, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 23, 1 

(1996); 

 

Alle origini della pretesa Cristiana, CL-Litterae Communionis 15, 10, 1988,  

s. 64; 

 

Anniversario del riconoscimento pontificio della Fraternità di CL, Litterae 

Communionis-Tracce 27, 3 (2000), s. 4; 

 

Appartenenza, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 27, 9 (2000); 

 

Appartenenza alla dimora come movimento verso l’unità della vita, Inserto  

in Litterae Communionis-Tracce 24, 1 (1997);  

 

Appunti dalla giornata conclusiva dell’anno sociale, Inserto in CL-Litterae 

Communionis 18, 7-8 (1991);  

 

Atti del Consiglio Presbiteriale, Rivista diocesana milanese 72, 7  (1981),  

s. 764-765; 

 



287 

 

Botta e risposta con don Giussani, Litterae Communionis-Tracce 29, 11 (2002), s. 

49;  

 

Buon cammino, Litterae Communionis-Tracce 25, 10 (1998), s. 11; 

  

C’è perché è presente, [Intervista a cura di] Giulio Andreotti. 30 Giorni 12, 10 

(1994), s. 10-17; 

 

C’è un nulla che non viene perduto, Avvenire, 30 aprile 2000, 1, s. 12;  

 

Carisma e storia, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 28, 2 (2001); 

 

Caro cardo salutis: La carne è cardine della salvezza, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 29, 8 (2002);  

 

Certi pacifismi, altro odio scaraventato in piazza, Corriere della Sera, 9 febbraio 

2003, 1, 15; 

 

Che cosa seguire ancora?, Litterae Communionis-Tracce 31, 7 (2004), s. 1-3;  

 

Chi è la Madonna, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 35, 5 (2009);  

 

Chi sono quelli di C.L.? Giussani spiega, [Intervista a cura di] Nazareno 

Fabbretti. Alba, aprile 8, 1977, s. 18-19; 

 

Chiamati con il Suo nome. In questo mondo, storico, Litterae Communionis-

Tracce 25, 9 (1998), s. 1; 

 

CL: assumere Cristo e la Chiesa come proposta globale di vita: Dal 1954, prima 

a Milano e poi nel modo, Terra Ambrosiana 25, 2 (1984), s. 29-33;  



288 

 

CL: diffamati e aggrediti, [Intervista a cura di] Arturo Capasso. Gente, aprile 5, 

1976, 62, s. 64-65; 

 

CL e le sue frontier, [Intervista a cura di] Tommaso Ricci, e Alver Metalli.  

30 Giorni 1, 6 (1983): 26-31; 

 

CL è un movimento di educazione ecclesiale, [Intervista a don Luigi Giussani].” 

CL-Litterae Communionis 4, 1 (1977), s. 2-4; 

 

CL: questa è la sua missione, [Intervista a cura di] G. C. Avvenire, 6 luglio 1976; 

 

Commossi dall’Infinito, Litterae Communionis-Tracce 30, 7 (2003), s. 1-3;  

 

Comunione e Liberazione: aspetti di vita, L’Osservatore Romano, 10 novembre 

1976, s. 7;  

 

Comunione e Liberazione: le idee-forza, L’Osservatore Romano, 8-9 novembre 

1976, s. 7;  

 

Comunione e Liberazione: l’impegno con la Chiesa locale segno di maturità 

Cristiana, L’Osservatore Romano, 7 marzo 1984, s. 8,  

 

Con Cristo una febbre di vita, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26, 8 

(1999); 

 

Conversazione su un’esperienza, CL-Litterae Communionis 19, 6 (1992), s. 4-11;   

 

Che valore ha oggi la nostra esistenza di cristiani?, Inserto in CL-Litterae 

Communionis 20, 7 (1993);  

 



289 

 

CL e il ’68,  [Intervista a cura di] Davide Rondoni. CL-Litterae Communionis 20, 5 

(1993), s.  11-13;  

 

Comunione e Liberazione: impegno nel mondo, L’Osservatore Romano,  

11 novembre 1976, s. 7; 

 

Comunione e Liberazione: Intervista a don Giussani,  A cura di S. M. La Rivista 

del Clero Italiano 54, 6 (1973), s. 455-464; 

 

Corti, maestro di CL, CL-Litterae Communionis 17, 1 (1990), s. 22-23;  

 

Così ha rischiarato il tribolato viaggio di noi senza patria, Avvenire, 15 ottobre 

1993, s. 2;  

 

Creative discipline: incontro con mons. Luigi Giussani: Milano 14 luglio 1987,  

[Intervista] a cura della redazione. Creative Discipline (1987), s. 2-4;  

 

Cristo, la speranza, CL-Litterae Communionis 17, 11 (1990), s. 13-18;  

 

Cristo risorsa dell’uomo, CL-Litterae Communionis 9, 10 (1982), s. 3;  

 

Cristo, tutto ciò che abbiamo, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 29, 2 

(2002);  

 

Da inizio in inizio, 30 Giorni 20, 10 (2002), s. 68-69;  

 

Da quei giorni, con stupore, [Intervista] a cura di Renato Farina. Il Sabato, 

novembre 7, 1987, s. 11-12;  

 



290 

 

Da una memoria una presenza; dalla memoria la Presenza, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 30, 2 (2003);  

 

Dal Battesimo all’ecumene cattolica, Litterae Communionis-Tracce 24, 11 (1997), 

s. 70-71;  

 

Dalla fede un incontro. America: un fatto di carisma vissuto, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 25, 2 (1998);  

 

Dalla grazia scaturisce un popolo nuovo, Inserto in CL-Litterae Communionis 18, 

10 (1991); 

 

Dall’appartenenza a una dimora avviene il cambiamento in cui Cristo 

visibilmente permane, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 24, 10 (1997); 

 

Di che si tratta, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 20, 9 (1993);  

 

Difese i diritti dell’umanità, Nomadelfia è una proposta 23, 9 (1990), s. 2;  

 

Diventare figli, CL-Litterae Communionis 16, 7-8 (1989), s. 3-7;  

 

Dialogo aperto al destino, [A cura di Roberto Fontolan]. Il Sabato, luglio 18, 1987, 

s. 16;  

Domanda, perdono, unità, CL-Litterae Communionis 11, 10 (1984), s. 11;  

 

Domandate, mendicate, offrite, Il Sabato, dicembre 1, 1984, s. 18; 

 

Don Giussani, L’Azione Giovanile, 29 (1957), s. 3; 

 



291 

 

Don Giussani: bisogna evitare il divorzio tra fede e cultura, [Intervista a cura di] 

Luigi Accattoli. Corriere della Sera, 29 settembre 1984, s. 6;  

 

Don Giussani: il Papa ammonisce chi tiene le sorti del mondo, Corriere della 

Sera, 8 aprile 2003, s. 12; 

 

Don Giussani incontra giovani e donne rurali, Il Grano 32, 1 (1986), s. 5;  

 

Don Giussani scrive una lettera ai ciellini, Il Giornale, 7 gennaio 1998,  

s. 12;  

 

Dopo il Meeting, Il Sabato, settembre 17, 1988, s. 1;  

 

Dopo l’aggressione dei due studenti a Roma: Una nota di don Giussani per 

l’ASCA sul movimento Comunione e Liberazione, Notiziario ASCA, 6 febbraio 

1975, s. 10; 

 

E l’angelo partì da lei, CL-Litterae Communionis 20, 7 (1993), s. 19-20;  

 

Ecumenismo. Ottocento anni di miracoli, 30 Giorni 13, 3 (1995), s. 35-46; 

 

Educare è un rischio, Litterae Communionis-Tracce 26, 11 (1999), s. 26-29;  

 

Ejus dulcis praesentia: La dolcezza come l’evidenza ultima del vero: del vero 

in azione, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 30, 1 (2003);  

 

Esperienza cristiana e potere, CL-Litterae Communionis 13, 6 (1986), s. 17-19;  

 

Espressione sintetica di una risposta autenticamente cristiana ai problemi posti 

da un momento della storia, 30 Giorni 14, 9 (1996), s. 37-48;  



292 

 

 

Essere cristiani con letizia fierezza e impegno, CL-Litterae Communionis 8, 11 

(1981), s. 3;  

 

Fate come noi, seguite!, Litterae Communionis-Tracce 31, 5 (2004), s. 67; 

 

Fede e cultura cristiana come fondamento di un processo unitario tra cattolici. 

In Un movimento di cattolici e di popolo per rinnovare il paese: Atti del 

Convegno del 5 maggio 1979: Milano, 25-28. Supplemento a Agenzia ALP, 10 

(1979); 

 

Fede è riconoscere una presenza, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 27, 11 

(2000);  

 

Fede ieri e oggi,  Litterae Communionis-Tracce 35, 2 (2008), s. 1-9;  

 

Fermissimo è l’antifascismo del nostro movimento, Prospettive nel mondo, 8/9 

(1977), s. 73-74;  

 

Fontana vivace, Tracce Speciale Meeting. Supplemento a Litterae Communionis-

Tracce 29, 8 (2002), s. 1;  

 

Fraternità: Dimora dell’io, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 23, 11 

(1996);  

 

Fra spiritualismo e impegno nel mondo, [Intervista a cura di] Renzo Giacomelli. 

Famiglia Cristiana, ottobre 18, 1981, s. 51-52;  

 

Famiglia e comunità Cristiana, Communio: Strumento internazionale per un 

lavoro teologico 3, 16 (1974), s. 85-89;  



293 

 

Gesù Cristo, la fede, la matematica,  La Repubblica, 22 agosto 2004, 19. 

 

Gi Esse in crociera, L’Azione Giovanile, 36 (1956), s. 2;  

 

Giussani: con pazienza storica verso un progetto commune,  

Il Sabato, luglio 15, 1978, 7. [Intervista]; 

 

Il contributo di Comunione e Liberazione alla vocazione della Chiesa, 

Seminarium 23, 2 (1983), s. 291-294;  

 

I preti giudicano i democristiani,  Inchiesta di Massimo Fini, Duilio Pallottelli e 

Claudio Serra. L’Europeo, dicembre 12, 1974, s. 62;  

 

Il filosofo e il maestro, Avvenire, 8 luglio 1995, 15. [Dialogo tra J. Guitton e L. 

Giussani raccolto da Alberto Savorana];  

 

Il fiotto dell’obbedienza, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26,  

4 (1999);  

 

Il Giubileo e la vita, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26, 11 (1999);  

 

Il metodo di una Presenza, Litterae Communionis-Tracce 30, 1 (2003), s. 105-

108;  

 

Il miracolo della compagnia, CL-Litterae Communionis 19, 10 (1992), s. 2-5;  

 

Il mistero che fa le cose, Il Cammino 9, 5-6 (1993), s. 66-70;  

Il Movimento e il Sinodo, CL-Litterae Communionis 14, 9 (1987), s. 3;  

 

Il movimento presentato dal fondatore, Il Tempo, 16 marzo 1977, [s.p.]; 



294 

 

Il nuovo inizio dei figli di Dio, La Repubblica, 30 marzo 1997, s. 11;  

 

Il prete milanese: San Paolo avrebbe fatto così, Libero, 11 maggio 2001,  s. 12;  

 

Il ragionevole ossequio della fede, [Intervista a cura di] Alver Metalli.  

30 Giorni 6, 5 (1988), s. 40-42; 

 

Il sacerdote di fronte alle sfide radicali della società contemporanea, Inserto  

in 30 Giorni 13, 11 (1995);  

 

Il saluto conclusivo di don Giussani, Litterae Communionis-Tracce 30, 8 (2003), 

s. 63;  

 

Il segno dei segni, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 25, 3 (1998);  

 

Il sì di Pietro come impeto di ogni giorno, Inserto in Litterae Communionis-

Tracce 22, 10 (1995);  

 

Il tempo della libertà, Litterae Communionis-Tracce 24, 7 (1997), s. 86-87;  

 

Il tempo di una creazione nuova: Intervista a mons. Luigi Giussani,  

A cura di Onorato Grassi. Il Nuovo Areopago 12, 1 (1993), s. 60-68; 

 

Il tempo si fa breve, Litterae Communionis-Tracce 22, 5 (1995), s. 56; 

 

Il tuo volto nacque da ciò che fissavi, Litterae Communionis-Tracce 23, 6 (1996), 

s. 15;  

 

Il vincolo dell’unità,  Inserto in CL-Litterae Communionis 20, 2 (1993);  

 



295 

 

In un solo corpo, 30 Giorni 19, 1 gennaio (2001), s. 56-58;  

 

Insieme oltre quella soglia, Il Giorno, 24 dicembre 1999, 1, 10;  

 

Intervento conclusivo di don Giussani: Domenica 14 dicembre 2013. In Gloria 

Dei vivens homo: Esercizi Spirituali degli universitari di Comunione e Liberazione,  

14-15. Inserto in Litterae Communionis-Tracce 31, 1 (2004);  

 

Intervista a Monsignor Luigi Giussani, [A cura di] Antonio Sicari. Communio: 

Strumento internazionale per un lavoro teologico 13, 98-99 (1988): 182-217. 

 

Introduzione alla lettera di Giovanni Paolo II in occasione del decimo 

anniversario della Fraternità di Comunione e Liberazione, CL- Litterae 

Communionis 19, 3 (1992), s. 3;  

 

Io e i ciellini. La nostra fede in faccia al mondo, [Intervista a cura di] Gian Guido 

Vecchi. Corriere della Sera, 15 ottobre 2004, s. 33; 

 

Io, il Papa e questi milioni di giovani, [Intervista a cura di] Alessandro Sallusti. 

Panorama, agosto 24, 2000; s. 44-49; 

 

Io sono il mio popolo, Litterae Communionis-Tracce 28, 5 (2001), s. 11;  

 

L’impegno caritativo, Litterae Communionis, 17 (1972), s. 14-15; 

 

L’avvenimento di Cristo e la Sua permanenza nella storia, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 20, 9 (1994); 

 

L’incontro è la sostanza dell’avvenimento, Inserto in Litterae Communionis-

Tracce 28, 4 (2001); 



296 

 

L'intervista con Bartolomeo I: spiragli di concretezza per il dialogo 

ecumenico, 30 Giorni 22, 2 (2004), s. 5. [Lettera]; 

 

L’origine della morale, 30 Giorni 13, 12 (1995), s. 35-46;  

 

L’Eucaristia e Maria nella missione dei cristiani. In Maria nella comunità che 

celebra l'Eucaristia: Atti della XXI settimana mariana nazionale: Milano, 14-18 

giugno 1982, s. 218-220. [Supplemento a] La Madonna. Rivista di cultura mariana 

30, 5-6 (1982);  

 

La Domenica delle palme a Roma: Riconoscimento e conforto nella fede, CL 2, 

4 (1975), s. 33; 

 

La densità dell’istante, Litterae Communionis-Tracce 23, 10 (1996), s. 14-15; 

 

La domanda della suprema coscienza dell’essere che tocca l’uomo credente, 

Litterae Communionis-Tracce 30, 11 (2003), s. 1-3;  

 

La drammaticità della compagnia, 30 Giorni 12, 6 (1994), s. 37-51;  

 

La familiarità con Cristo, Litterae Communionis-Tracce 34, 2 (2007), s. 1-10;  

 

La fede ci è data per comunicarla, Litterae Communionis-Tracce 32, 1 (2005), s. 

1-5; 

La fede è un cammino dello sguardo, 30 Giorni 13, 9 (1995), s.  33-48;  

 

La festa del lavoro: il lavoro della vita, Litterae Communionis-Tracce 26, 9 

(1999), s. 34-35;  

 



297 

 

La forza di Dio è la gioia del suo popolo, Litterae Communionis-Tracce 30, 5 

(2003), s. 1-3;  

 

La gioia, la letizia e l’audacia: Nessuno genera, se non è generato, Inserto in 

Litterae Communionis-Tracce 24, 6 (1997);  

 

La gloria di Dio è l’uomo che vive, Litterae Communionis-Tracce 30, 8 (2003), s. 

47;  

 

La gratitudine di don Giussani: La Madonna vegli su di Lei, Avvenire,  

17 ottobre 2003, s. 4;  

 

Li conosciamo davvero i nostri giovani?, I giovani nella società d’oggi. 

Supplemento a La Discussione, 1 (1968), s. 3-16;  

 

La vocazione della vita, Litterae Communionis-Tracce 32, 6 (2005), s. 1-5; 

 

La vita: Dio si è immischiato con noi, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26, 

10 (1999); 

 

La virtù dell’amicizia o: dell’amicizia di Cristo, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 23, 4 (1996); 

 

La via peruviana alla conoscenza, Litterae Communionis-Tracce 27, 6 (2000), s. 

38-39; 

La vacanza e il destino, Litterae Communionis-Tracce 25, 7 (1998), s. 86-87; 

 

La testimonianza di un popolo nuovo. [Intervista a cura di Giancarlo Lavella]. 

Litterae Communionis-Tracce 24, 3 (1997),: s, 88;  

 



298 

 

La Sua dolce presenza, Litterae Communionis-Tracce 31, 7 (2004), s. 108;  

 

La strada della Santità, Litterae Communionis-Tracce 31, 7 (2004),  55;  

 

La Scuola di comunità e la presenza,  Inserto in CL-Litterae Communionis 20, 6 

(1993); 

 

La scuola di Biffi: Dal russo e da S. Ambrogio.... Avvenire, 19 giugno 1994, 

[Bologna]; 

 

La scommessa del potere di Dio nel tempo, Litterae Communionis-Tracce 32, 1 

(2005), s. 128; 

 

La presenza nella storia, Litterae Communionis-Tracce 30, 8, 2003, s. 1-3;  

 

La preghiera diventi l’avamposto della nostra umanità in battaglia, Inserto in 

Litterae Communionis-Tracce 29, 9 (2002);  

 

...la nostra voce canta con un perchè, [Intervista] a cura di Roberto Fontolan. 

Litterae Communionis-Tracce 31, 9 (2004):  s. 10-12; 

 

La nostra indistruttibile compagnia, Avvenire, 24 dicembre 2003, s. 1. 

 

La maturità dei movimenti, Intervista [a cura di] Luigi Geninazzi. Avvenire, 31 

ottobre 1987, s. 2; 

 

La Madonna ci costringa a rendere il nostro esistere coincidente con il nostro 

essere, Litterae Communionis-Tracce 31, 8 (2004), s. 1-3; 

 



299 

 

La lunga marcia della maturità, Litterae Communionis-Tracce 35, 3 (2008), s. 

57-72;  

 

La lezione della carità, Corriere della Sera, 3 febbraio 2002, 1, s. 13; 

 

Le coordinate del movimento, CL-Litterae Communionis 17, 6 (1990), s. 9-12; 

 

Le leggi della carità, CL-Litterae Communionis 17, 7-8 (1990), s. 10-14;  

 

Le parole introduttive di don Giussani, Litterae Communionis-Tracce 26, 9 

(1999), s. 42;  

 

Le preferenze di Dio, Litterae Communionis-Tracce 31, 6 (2004), s. 1-3;  

 

L’energia che occorre alla fede, Litterae Communionis-Tracce 35, 5 (2008),  

s. 1-6;  

 

L’energia della speranza, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 35, 3 (2009);  

 

L’est dopo la svolta e noi; Conversazione con Maurizio Vitali, La Nuova Europa 

1, 3 (1992), s. 7-15;  

 

L’eternità in agguato dentro ogni apparenza: Carisma e mandato, 30 Giorni 

17, 6 (1999), s. 41-44;  

 

Lettera ai sacerdoti, CL-Litterae Communionis 12, 10 (1985), s. 5; 

 

Lettera al Santo Padre, Panorama, ottobre 30, 2003, s. 39-40;  

 



300 

 

Lettera di ringraziamento per l’assegnazione della cittadinanza onoraria da 

parte del Comune dei Giovani di Bassano del Grappa, Litterae Communionis-

Tracce 29, 7 (2002), s. 93; 

 

Lettera di ringraziamento per l’assegnazione del Premio Corona Turrita, 

Litterae Communionis-Tracce 28, 10 (2001), s. 42; 

 

Lettera di ringraziamento per l’assegnazione del Premio Mario Macchi 

dell’Agesc, Litterae Communionis-Tracce 30, 4 (2003), s. 81;  

 

L’ideale e la compagnia, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 20, 5 (1994);  

 

L’ideale non è un sogno, è una realtà, è Cristo, [Intervista] a cura di Roberto 

Fontolan. Inserto in Il Sabato, agosto 28, 1982,  

 

Lidia per il nostro cambiamento, CL-Litterae Communionis 14, 2 (1987), s. 3; 

 

Lieti del tuo sguardo, Avvenire, 18 maggio 2000, s. 4;  

 

L’uomo colmo di dolore e di certezza, Il Giornale del Pellegrino, 24 dicembre 

1999, s. 5;  

 

Mandati dal Padre, per la gloria umana di Gesù, Litterae Communionis-Tracce 

27, 7 (2000), s. 86-87;  

 

Memor domini, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 27, 10 (2000);  

 

Memoria e presenza: A Te si stringe l'anima mia e la forza della Tua destra mi 

sostiene, Litterae Communionis-Tracce 29, 7 (2002), s. 11; 

 



301 

 

Memoria, freschezza della maturità, Intervista a cura di Maurizio Vitali. CL-

Litterae Communionis 7, 10 (1980), s. 37-38; 

 

Misericordia è la parola più grande, Libero, 26 agosto 2001, s. 4 [testo non 

rivisto dall’autore]; 

 

Missione della Chiesa e carisma di fondazione. È la sfida della cattolicità ai 

movimenti laicali, L’Osservatore Romano, 27 ottobre 1985, s. 5;  

 

Mobilitazione della coscienza: Repetita iuvant, Inserto in Litterae Communionis-

Tracce 27, 7 (2000);  

 

Monsignore, mi spieghi un po’ CL, Intervista a cura di Johannes Dembinski.  

30 Giorni 6, 4 (1988), s. 66-67; 

 

Monte Generoso 1966: l’incontro con don Giussani: Rileggiamo quelle lezioni, 

CL-Rivista di Comunione e Liberazione in Svizzera, 6 (1990), s. 15-18;  

 

Monte Generoso: Le lezioni di don Giussani, CL-Rivista di Comunione  

e Liberazione in Svizzera, 7-8 (1990), s. 19-33; 

 

Mosè e lo Shuttle, Corriere della Sera, 9 febbraio 2003, 1, s. 16;  

 

Natale: Il Mistero è presente, CL-Litterae Communionis 17, 12 (1990), s. 2-6; 

 

Natale la tenerezza di Dio: Appunti da una lezione Giussani, Inserto in CL-

Litterae Communionis 18, 12 (1991); 

 

Natale, per dimenticare il nulla, La Repubblica, 27 dicembre 1997, s. 15;  

 



302 

 

Natale, tempo di speranza per l’uomo moderno che non crede più in niente,  

Il Giornale, 24 dicembre 1996, s. 1-2;  

 

Nella fedeltà al Magistero abbiamo sempre voluto portare la gente a scoprire 

come Cristo è presenza, L’Osservatore Romano, 21 aprile 2004, 5;  

 

Nella scuola sii lievito e non polvere, Le nostre battaglie, 20-21 (1955), s. 3;  

 

Nell’incontro con quell’uomo la percezione del Mistero, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 27, 3 (2000); 

 

Noi apparteniamo, Litterae Communionis-Tracce 29, 5 (2002), s. 11;  

 

Noi tra la folla, [Intervista a cura di] Caterina Macchi, e Angelo Chiello. Il Sabato 

Lombardia. Supplemento a Il Sabato, novembre 15, 1986, s. 3;  

 

Nomadelfia: un richiamo alla legge: Premessa di don Giussani, Litterae 

Communionis, 7-8 (1970), s. 19-20;  

 

Non un discorso ma una presenza, XV Giornata Mondiale della Gioventù. 

Supplemento a L’Osservatore Romano, 13 agosto 2000, s. 28;  

 

Nuovo inizio, Litterae Communionis-Tracce 29, 4 (2002), s. 11;  

 

Telegramma a Giovanni Paolo II, Litterae Communionis-Tracce 25, 5 (1998),  

s. 7;  

 

Telegramma a Giovanni Paolo II, Litterae Communionis-Tracce 23, 7 (1996), s. 

7;  

 



303 

 

Telegramma a Giovanni Paolo II, CL-Litterae Communionis 17, 6 (1990), s. 3;  

 

Telegramma a Giovanni Paolo II in occasione degli Esercizi della Fraternità, 

Litterae Communionis-Tracce 22, 6 (1995), s. 12;  

 

Telegramma a Giovanni Paolo II in occasione della sua visita a L’Avana, 

Litterae Communionis-Tracce 25, 2 (1998), s. 12;  

 

Telegramma in: Gloria di Cristo nella storia, Litterae Communionis-Tracce 23, 6 

(1996), s. 1;  

 

Tema: cinque anni dopo, [Intervista] a cura di Alver Metalli. 30 Giorni 1, 

8 (1983), s. 14-21;  

 

Tu sol – pensando – o ideal, sei vero,  A cura di Massimo Camisasca, Inserto in 

Litterae Communionis-Tracce 26, 1 (1999); 

 

O l’Essere oppure nulla, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 25, 7 (1998); 

 

Oboedientia et pax, Litterae Communionis-Tracce 30, 10 (2003), s. 1-3;  

 

Ogni cosa: Mistero e segno, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26, 6 (1999); 

 

Ogni passo una certezza, Litterae Communionis-Tracce 26, 8 (1999), s. 103-104;  

 

Omelia alla messa in, Il primo miracolo è la scoperta del tu, cioè dell’altro, 

Inserto in Litterae Communionis-Tracce 22, 7 (1995), XV-XVI.; 

 

Padre perché intensamente figlio, Litterae Communionis-Tracce 26, 6 (1999),  

s. 12;  



304 

 

Parole improvvisate per un salute, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 27, 8 

(2000);  

 

Paternità e appartenenza: Un’esperienza personale, Tertium Millennium 3, 6 

(1999), s. 4-7;  

 

Patrono della Chiesa, CL-Litterae Communionis 16, 12 (1989), s. 2-3;  

 

Pellegrinaggio a Loreto, 16 ottobre 2004: Nel cinquantesimo anniversario della 

nascita di Comunione e Liberazione, Litterae Communionis-Tracce 31, 10 

(2004), s. 42; 

 

Per che cosa ci mettiamo insieme? Per liberarci dal male! Chi ci libera è Cristo, 

Litterae Communionis-Tracce 30, 7 (2003), s. 105;  

 

Per chi ha fede, nessun problema, [Intervista] a cura di Luca Grandoni. 

Panorama, febbraio 21, 1978, s. 64-65; 

 

Per il mondo e per l’eternità, Litterae Communionis-Tracce 29, 4 (2002), s. 23;  

 

Per un amore all’essere, Litterae Communionis-Tracce 32, 8 (2005), s. 117;  

 

Per un nuovo inizio, Litterae Communionis-Tracce 29, 11 (2002), s. 113-116;  

 

Per una fede matura, Intervista a cura di Pigi Colognesi. CL-Litterae 

Communionis 19, 2 (1992), s. 26-29;   

 

Per una parrocchia viva, Litterae Communionis-Tracce 31, 1 (2004), s. 120-125;  

 

Per vivere il tempo del Natale, Litterae Communionis-Tracce 20, 11 (1993), s. 31;  



305 

 

Perché avrà senso essere lì in quell’ora, Avvenire, 12 settembre 1997, 1, s. 11;  

 

Perché la Chiesa, Inserto in CL-Litterae Communionis 18, 9 (1991);  

 

Poveri e responsabili, Litterae Communionis-Tracce 30, 8 (2003), s. 46;  

 

Presenza, L’Azione Giovanile, 2 (1955), s. 3;  

 

Prima la missione, Intervista a cura di Gianni Lucarini. Avvenire, 1 marzo 1985,  

s. 9;  

 

Recensione a Il Cattolicismo in Inghilterra, di D. Mathew. La Scuola Cattolica 81, 

1 (1953), s.  70;  

 

Recensione a Il senso comune, di R. Garrigou-Lagrange. La Scuola Cattolica 82, 1 

(1954), s. 70;  

 

Recensione a La Chiesa Anglicana, di J. Gill. La Scuola Cattolica 78 (1950), s. 

157-158;  

 

Rendere presente Cristo nella nostra carne, in ogni ambiente, in ogni realtà 

umana, Litterae Communionis-Tracce 33, 3 (2006), s. 1-7; 

 

Riconoscere una presenza, 30 Giorni 11, 7-8 (1993), s. 35-46;  

 

Risponde Don Luigi Giussani, [Intervista a cura di] Vito Magno. Rogate Ergo 

39, 11 (1976), s. 12-16;  

 

Santità, Litterae Communionis-Tracce 31, 4 (2004), s. 1-3;  

 



306 

 

Savonarola dei nostri tempi, [Intervista a cura di] Roberto Gervaso. Il Resto del 

Carlino, 30 aprile 1977, s. 3; 

 

Scuola di comunità, CL-Litterae Communionis 17, 10 (1990), s. 7-8;  

 

Scuola e metodo, Litterae Communionis-Tracce 20, 11 (1994), s. 9;  

 

Sencillez, hija fácil de la felicidad: Semplicità, figlia facile della felicità, Litterae 

Communionis-Tracce 31, 2 (2004), s. 1-5;  

 

Seriamente impegnati con la propria vita, [Intervista] a cura di Holly Peterson. 

Litterae Communionis-Tracce 32, 10 (2005), s. 30-32;  

 

Serviamo Cristo in questo grande uomo, CL-Litterae Communionis 6, 2 (1979), 

s. 2-3;  

 

Servitori dello Spirito, CL-Litterae Communionis 19, 4 (1992), s. 8-9 [Intervista];  

 

Siamo stati provocati ad una responsabilità sulla quale sarà giudicata la nostra 

vita, Speciale CL-Litterae Communionis. Supplemento a CL-Litterae Communionis 

6, 5 (1979), s. 9;  

 

Sinfonia dei movimenti, CL-Litterae Communionis 8, 11 (1981), s. 4-8;  

 

Singolarità di una presenza, Litterae Communionis-Tracce 31, 3 (2004), s. 1-3;  

 

Sopra la ruina, Litterae Communionis-Tracce 31, 1 (2004), s. 1-5;  

 

Spunti per cui si infiamma l’animo che viene aperto al gusto della 

responsabilità del vivere, Litterae Communionis-Tracce 30, 6 (2003), s. 1-3;  



307 

 

Spunti proposti per una riflessione, In Realizzando la verità nella carità, 

Litterae Communionis, 5 (1970), s. 30-39;  

 

Storia come strumento educativo: Cristo in croce e Cristo risorto, Inserto in 

Litterae Communionis-Tracce 30, 4 (2003);  

 

Strumento principe di rievangelizzazione, Avvenire, 26 aprile 1987, s. 18; 

 

Studente!!, Le nostre battaglie, 14-15 (1954), s. 4;  

 

Sul giudizio comunionale, Litterae Communionis-Tracce 28, 6 (2001), s. 102-107;  

 

Sulla roccia di Pietro: Dieci anni con Giovanni Paolo II;  Intervista a cura di 

Pigi Colognesi. CL-Litterae Communionis 15, 6 (1988), s. 7-11; 

 

Scuola Quadri 2 - pomeriggio: Il problema dell'assemblea: Discussione, Litterae 

Communionis, 14 (1972), s. 17-20;  

 

Se Dio non edifica la casa, Litterae Communionis, 11-12 (1971), s. 19-36;  

 

Stralci del convegno nazionale di Comunione e Liberazione nel mondo del 

lavoro, Litterae Communionis, 11-12 (1971), s. 40-43;  

 

Qual è il significato della parola Pace, La Repubblica, 24 dicembre 2000, s. 15;  

 

Quei gradini... www.liceoberchet.it. [Intervista] a cura di Innocente Pessina. 

Litterae Communionis-Tracce 31, 6 (2004), s. 58-59;  

 

Quella grande forza del Papa in ginocchio, La Repubblica, 15 marzo 2000, s. 16;  

 



308 

 

Quella prima carezza che ti segna la strada, [Intervista] a cura di Emiliano 

Ronzoni. Il Sabato, dicembre 25, 1982, s. 27; 

 

Quell’impeto di vita, Litterae Communionis-Tracce 27, 6 (2000), s. 46-47;  

 

Questo è il digiuno che voglio, Inserto in CL-Litterae Communionis 19, 3 (1992);  

 

Un cuore diverso, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 23, 9 (1996), II;  

 

Un prete e la Fraternità di CL, Avvenire, 16 novembre 1984, s. 22;  

 

Un altro sì a Paolo VI beato, Avvenire, 13 gennaio 1989, s. 3;  

 

Un mistero di presenza di perdono e resurrezione, Tertium Millennium 1, 5 

(1997), s. 6-8;  

 

Un mistero di scelta, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 28, 3 (2001);  

 

Un popolo e l’avventura delle apparenze, Litterae Communionis-Tracce 26, 8 

(1999), s. 54;  

 

Un profeta contro la menzogna, Avvenire, 17 marzo 1993, s. 17;  

 

Un richiamo per tutti: Risponde don Giussani, CL-Litterae Communionis 13, 2 

(1986),  s. 61[Intervista];  

 

Un uomo nuovo, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 26, 3 (1999);  

 

Una adorata semplificazione di tutto,  30 Giorni 20, 1 (2002), s. 60;  

 



309 

 

Una capacità umana di rapportarci con l’infinito, La Tribù, febbraio 28, 1983, 1, 

s. 12;  

 

Una chiarezza di fede di fronte al buddismo migliore, Inserto in Litterae 

Communionis-Tracce 26, 5 (1999); 

 

Una dimora nel mondo, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 20, 10 (1994); 

 

Una grande memoria dell’Anno Mariano, L’Osservatore Romano, 1 ottobre 

1988, s. 12;  

 

Una presenza che muove, Litterae Communionis-Tracce 24, 9 (1997), s. 12-13;  

 

Una presenza nell’ambiente,  Litterae Communionis-Tracce 32, 7 (2005), s.  1-11;  

 

Una storia di amicizia, 30 Giorni 14, 6 (1996), s. 76;  

 

Una storia, una tensione cristiana, una scelta tra due antropologie,  

L’Osservatore Romano, 29 settembre 1984, s. 5; 

 

Una vita che si comunica: Sei domande a don Giussani, CL-Litterae 

Communionis 13, 2 (1986), s. 48;  

 

Un’altra mentalità, Litterae Communionis-Tracce 28, 7 (2001), s. 10;  

 

Un’avventura fra i giovani che dura da trent’anni, La Nostra Domenica, maggio 

12, 1985. [Intervista],  

 

Unità, legge della conoscenza, Litterae Communionis-Tracce 27, 4 (2000), s. 5;  

 



310 

 

Unità, libertà e carità, Litterae Communionis-Tracce 26, 4 (1999), s. 1;  

 

Università e Universitari, L’Azione Giovanile, 30-31 (1955), s. 2;  

 

Uscita dalla violenza, CL-Litterae Communionis 15, 5 (1988), s. 52-55;  

 

Veni Sancte Spiritus Veni per Mariam, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 

28, 9 (2001);  

 

Vi chiedo un po’ più di devozione, Il Sabato, novembre 11, 1989, s. 4;  

 

Vi spiego com’è nata Comunione e Liberazione, Il Resto del Carlino, 13 marzo 

1977, s. 12;  

 

Vieni!: L’Essere è santità,  Inserto in Litterae Communionis-Tracce 29, 6 (2002);  

 

Visibile, tangibile, e perciò sperimentabile,  Litterae Communionis-Tracce 24, 9 

(1997), s. 60;  

 

Vita e spirito nel sacerdote cattolico, 30 Giorni 11, 11 (1993), s. 37-44;  

 

Vitalità di fede e di missione questi erano i suoi ideali, Avvenire, 20 dicembre 

1983, s. 13; 

 

Vivere la ragione, Inserto in Litterae Communionis-Tracce 23, 8 (1996);  

 

Vocazione e missione dei laici nella Chiesa, oggi,  Communio: Strumento 

internazionale per un lavoro teologico 12, 94 (1987), s.  110-121; 

 

 


	Wpływ Sługi Bożego ks. Luigi Giussaniego na powstanie i rozwój Ruchu Comunione e Liberazione
	Spis treści

	Bibliografia

	Wykaz skrótów

	Wstęp

	I. Sytuacja Kościoła katolickiego we Włoszech w pierwszej połowie XX wieku
	1. Kościół katolicki we Włoszech w okresie pontyfikatu Piusa X (1903-1914) i pontyfikatu Benedykta  XV (1914-1922)
	2. Kościół katolicki we Włoszech w okresie między wojennym  (1922-1939)
	3. Kościół katolicki we Włoszech w czasie pontyfikatu Piusa XII (1939-1958)
	4. Znaczenie uchwał II Soboru Watykańskiego (1958-1964) dla ożywienia życia duchowego wiernych

	II. Stosunek państwa do Kościoła katolickiego we Włoszech w XX wieku
	1. Traktaty laterańskie
	2. Włochy w dobie rządów totalitarnych
	3. Rządy chrześcijańskiej demokracji we Włoszech po 1945 roku
	4. Wpływ ideologii komunistycznej na państwo włoskie

	III. Biogram ks. Luigi Giusaniego
	1. Dzieciństwo i młodość ks. Luigi Giussaniego
	2. Studia seminaryjne
	3. Posługa w seminarium duchownym w Veregono
	4. Katechizacja w liceum klasycznym Berchet w Mediolanie
	5. Praca dydaktyczno-naukowa na Uniwersytecie Katolickim w Mediolanie
	6. Choroba i śmierć

	IV. Duchowość ks. Luigi Giusaniego
	1. Charakterystyczne elementy duchowości
	2. Wymiary życia chrześcijańskiego
	3. Twórczość teologiczna
	4. Charakterystyka życia i duchowości

	V. Geneza Comunione e Liberazione
	1. Początki wspólnoty
	2. Kryzys w ruchu
	3. Zmagania o nowy kształt Comunione e Liberazione pod koniec XX wieku
	4. Wpływ św. Jana Pawła II na rozwój Comunione e Liberazione

	VI. Podstawowe idee Comunione e Liberazione
	1. Cechy charakterystyczne Ruchu
	2. Szkoła wspólnoty
	3. Formacja przez inicjatywę

	VII. Sfery oddziaływnia ruchu Comunione e Liberazione
	1. Towarzystwo Dzieł
	2. Dzieła kulturotwórcze
	3. Inicjatywy charytatywne

	VIII. Wspólnoty opierające się na duchowości Comunione 
e Liberazione
	1. Bractwo Komunia i Wyzwolenie
	2. Memores Domini
	3. Bractwo św. Józefa
	4. Bractwo Misjonarzy św. Karola Boromeusza
	5. Zgromadzenie Sióstr Służebniczek Wniebowzięcia

	Zakończenie
	Aneks
	1. List Ojca Świętego Jan Pawła II na pogrzeb ks. Prałata Luigi Giussaniego
	2. Homilia Kardynała Josepha Ratzingera podczas pogrzebu ks. Giussaniego
	3. Wybrane fragmenty statutu Bractwa Komunia i Wyzwolenie
	4. List do nowo przyjętych do Bractwa
	5. Wybrane fragmenty Statutu Stowarzyszenia Memores Domini
	6. Świadectwo ks. Luigi Giussaniego
	7. Bibliografia ks. Luigi Giussaniego


