


Henryk Gradkowski 

 

 

 

W poszukiwaniu tożsamości… 
(pedagogika-filozofia-literatura) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Mojej Krysi – 

 

Ukochanej, Nieodżałowanej Żonie,  
Matce Justyny i Łukasza – 
pracę tę poświęcam 

 

                                                                                  Autor 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Krystyna Gradkowska 

Non omnis moriar… 



 
KARKONOSKA PAŃSTWOWA 

SZKOŁA WYŻSZA 
W JELENIEJ GÓRZE 

 
 
 

Henryk Gradkowski 
 

 

W poszukiwaniu tożsamości… 
(pedagogika-filozofia-literatura) 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Jelenia Góra  2014



RADA WYDAWNICZA 
KARKONOSKIEJ PAŃSTWOWEJ SZKOŁY WYŻSZEJ 

 

Tomasz Winnicki (przewodniczący), Grażyna Baran, Izabella Błachno, 
Barbara Mączka, Kazimierz Stąpór, Józef Zaprucki 

 
 

RECENZENT 
 

Zbigniew Domosławski 
 
 

PROJEKT OKŁADKI 
 

Barbara Mączka 
 
 

PRZYGOTOWANIE DO DRUKU 
 

Barbara Mączka 
 
 

DRUK I OPRAWA 
 

ESUS Agencja Reklamowo-Wydawnicza 
ul. Południowa 54 
62–064 Plewiska 

 
 

WYDAWCA 
 

Karkonoska Państwowa Szkoła Wyższa 
w Jeleniej Górze 

ul. Lwówecka 18, 58–503 Jelenia Góra 
 

Karkonoskie Towarzystwo Naukowe 
w Jeleniej Górze 

 
 

ISBN 978-83-61955-35-1 
 
 

Niniejsze wydawnictwo można nabyć w Bibliotece i Centrum          
Informacji Naukowej Karkonoskiej Państwowej Szkoły Wyższej  

w Jeleniej Górze, ul. Lwówecka 18, tel. 75 645 33 52



 
 

Spis treści 
 
 
Zamiast wstępu  ............................................................................   7 
„Bohater”  ....................................................................................   9 
Krzyż  ...........................................................................................   18 
Ból  ...............................................................................................   20 
Priorytet  .......................................................................................   24 
Chrześcijańska zasada pomocniczości dopełnieniem  
 nierówności osobowej i zróżnicowań życia społecznego .......   34 
Autorytet  ......................................................................................   42 
Wielki grzech polskiej współczesności  .......................................   46 
Jedność pedagogiki  ......................................................................   48 
Pedagog i nauczyciel  ...................................................................   57 
Treści, systemy, zasady i metody nauczania  ...............................   60 
Jeden, wybrany filozof  ................................................................   67 
Etyka poety i etyka filozofa  .........................................................   70 
Wprowadzenie w zagadnienia moralne  .......................................   82 
Etyka jako terapia wobec zagrożeń  .............................................   86 
Demokracja – wolność czy obowiązek?  ......................................   88 
Czterej wybitni pedagodzy: Jean Jacques Rousseau,  
 Johann Heinrich Pestalozzi, Johann Fredrich Herbart,  
 John Dewey  ............................................................................   93 
Trochę historii  ............................................................................. 107 
O literaturze dziecięcej  ................................................................ 113 
Ku antropocentryzmowi w procesie dydaktyczno- 
 -wychowawczym  .................................................................... 118 



 

„Kochasz Ty swój kraj?”  ............................................................. 131 

Aktualność epoki romantyzmu  .................................................... 134 

Zygmunt Krasiński, szkic do portretu  ......................................... 153 

„Do Zygmunta”. Słowacki wobec Krasińskiego  ......................... 178 

Zygmunt Krasiński we współczesnej szkole  ............................... 193 

Mickiewicz w korespondencji Zygmunta Krasińskiego  .............. 212 

Poezja Słowackiego w szkole  ...................................................... 230 

Matka i syn – Salomea i Juliusz Słowaccy  .................................. 245 

Kobiety w życiu Juliusza Słowackiego  ....................................... 251 

Czym jest zjawisko intertekstualności? (Julian Tuwim 

 a romantycy)  ........................................................................... 260 

Czesław Miłosz – „potomek” Mickiewicza  ................................ 284 

Fryderyk Chopin w twórczości Jarosława Iwaszkiewicza  .......... 303 

Poeta beskidzkiego „Czartaka” – u stóp Karkonoszy .................. 312 

Jan Sztaudynger i Wlastimil Hofman w Karkonoszach  .............. 334 

Goethe i Mickiewicz  .................................................................... 356 

Mickiewicz w edukacji szkolnej .................................................. 360 

Spory o Mickiewicza  ................................................................... 380 

Jeden wiersz Czesława Miłosza  .................................................. 405 

Jeden wiersz Wisławy Szymborskiej  .......................................... 419 

Eros i Thanatos, czyli o nowelach Tomasza Manna  ................... 423 

Duchowni – kulturze  ................................................................... 434 

Karol Wojtyła jako poeta i dramaturg  ......................................... 437 

Indeks nazwisk  ............................................................................ 446 

Bibliografia  .................................................................................. 455 

 

 



 

 
 
Życie nieprzemyślane  
        nie jest warte przeżycia. (Sokrates) 
Prostota jest mądrością. (Jan Paweł II)1 
Virtus sine promotore nihil valet.2 

 
 

Zamiast wstępu 
 
 
Piszący te słowa, oddając Czytelnikom swą szesnastą publika-

cję zwartą, zakłada, że jest to książka sumująca jego dorobek  
naukowy i dydaktyczny. Nie tylko. To próba odnalezienia się 
w kosmosie codzienności po dotkliwym ciosie osobistym. Tytuł 
książki został w jakimś stopniu zainspirowany znaną publikacją 
Jana Pawła II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiąc-
leci. Kraków 2005.3  

Styl wypowiedzi – to swobodna rozmowa z wirtualnym          
adresatem; elementy wykładu przetykane są gawędą nie stroniącą 
od anegdot czy exemplów (przykładów), na granicy przypowieści.  

Jak powiada Jan Paweł II – wewnętrznej struktury, gdzie 
„prawda czyni nas wolnymi” nie można zbudować tylko „od  
zewnątrz”. „Każdy musi ją budować w trudzie, z wytrwałością 
i cierpliwością”4. Książka jest więc refleksją naukową ale i opo-
wieścią praktyka. Miejmy nadzieję, że będzie przyczynkiem         
                                                 
1  Prawdziwa dojrzałość idzie zawsze w parze z prostotą. Prostota nie oznacza 

spłycenia życia i myśli, nie neguje złożonego charakteru rzeczywistości, ale jest 
umiejętnością uchwycenia istoty każdego problemu, odkrycia jego zasadniczego 
sensu, jego związku z całością. Prostota jest mądrością. (Dobrego dnia z Janem 
Pawłem II. Myśli na każdy dzień roku. Częstochowa 2008, s. 119). 

2  Mądrość, cnota i pokora usycha bez promotora (wolny przekład). 
3  Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci. Kraków 

2005. 
4  Dobrego dnia, s. 122. 



8 |                                    Z a m i a s t  w s t ę p u  

 

do opisania sytuacji Polaka we współczesnej rzeczywistości.            
Że pouczy, skłoni do zastanowienia nad istotą bytu ale i codzien-
ności… Że zmusi do stawiania pytań. I na pewno nie na wszystkie 
udzieli odpowiedzi… Jest to bowiem niemożliwe i nie o to          
chodzi. Istotą życia – to już dziś powszechnie wiadomo – jest 
bowiem poszukiwanie. Książka ma charakter bardzo osobisty. 
Chwilami mogłaby nawet uchodzić za pamiętnik. Stąd i struktura 
narracji nie jest jednolita. Unika się narracji pierwszoosobowej, 
ale wnikliwy czytelnik odróżni kamuflaż od warstwy obiektywnie 
opisowej czy postulatywnej.  

Mozaikowy układ pozwala na odczytywanie poszczególnych 
fragmentów książki niekoniecznie w toku linearnym. Można ze 
spisu treści wybrać określone hasło i zapoznać się z treścią roz-
działu bez szkody dla recepcji całości. 

Miło mi w tym miejscu złożyć serdeczne podziękowanie             
recenzentowi tej pracy, prof. dr. hab. Zbigniewowi Domosław-
skiemu. Jego cenne uwagi, dotyczące treści i formy rozważań, 
definicji wybranych, ważnych pojęć, a także potrzeby uzupełnień 
bibliograficznych miały istotny wpływ na ostateczny kształt 
książki. 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
 
 
 

„Bohater” 
 
 
Pora w oddzielnym fragmencie przedstawić „bohatera” tej 

opowieści. Używa się tego terminu w cudzysłowie, bo to żaden 
bohater, to alter ego autora.  

Najpierw jego wspomnienia. 
Do najodleglejszych należą wojenne. Spanie w piwnicy 

w obawie przed nalotami. Ale są i milsze. Zresztą i to spanie nie 
było niemiłe. Paroletni chłopcy baraszkowali na ziemi na przynie-
sionych siennikach. To była atrakcja. Były też i inne wesołości, 
przyćmione potem relacjami rodziców i starszych, ale tu nie bę-
dzie o tym mowy. Ani słowa np. o szczegółach egzekucji na ryn-
ku. Wywieszano kwiat inteligencji miasta. Na rozkaz i pod kara-
binami Niemców egzekucję wykonali Żydzi, sami potem unice-
stwieni. O tym po paru latach opowiedziała matka. A potem… 

To już było po Stalingradzie. To byli już inni Niemcy. Wia-
domo było, że Iwan przyjdzie; jego nadejście było tylko kwestią 
czasu. Nieodległego.  

W Osadzie Cukrowni stacjonowała wojskowa niemiecka        
orkiestra. Na centralnym placu dawała koncerty. Przychodziło 
dużo ludzi. Orkiestranci mieli czarne mundury. Byli smutni 
i przyjemni. Jeden, młodziutki wziął dziecko za rękę i oprowadził 
po Cukrowni! To była atrakcja! Także dla Mamy, która dowie-
działa się od sąsiadów, że paroletnie dziecko łazi z Niemcem. 
Wszystko skończyło się dobrze. Żołnierz – młodzik znał chyba 
tylko dwa słowa po polsku i powtarzał je często: moja matka. 
Miał na imię Martin. Potem wraz z całą jednostką ruszył na      



10 |                                           „ B o h a t e r ”  

 

Zachód, bo front przybliżał się coraz bardziej. Czasem niemiecki 
żołnierz przysiadł na przyzbie po cywilnemu (mieszkali na kwate-
rach; komentowali to np. tak: u Gałowy – sąsiadki – kwatera szaj-
se), a zazwyczaj wieczorem, pojawiali się nielegalni handlarze. 
Oto kobieta podchodzi z taką „stolnicą” na szyi, pełną papiero-
sów. Ostrożnie pyta: może pan papierosów kupi? A Hans odpo-
wiada: was ist das? Na takie dictum baba ucieka, pozostawiając 
wyraźne ślady, w postaci paczek papierosów rozrzuconych na 
ziemi… Podczas spacerów z Mamą zdarzało się słyszeć świst 
kuli, to tak jakby nagle zakwiliła jaskółka. Kula przeleciała gdzieś 
obok. Pan Bóg ustrzegł… Widać też było samoloty ciągnące         
za sobą pióropusze dymu.  

I Iwan przyszedł. Jak wyglądał? Nieciekawie. Zresztą małe 
dziecko nie widziało wiele. Więcej słyszało, bo było izolowane 
od bezpośrednich kontaktów z wyzwolicielami. Np. przyszła na 
górę (mieszkali w jednej z kamienic, wybudowanych przed wojną 
dla pracowników cukrowni) sąsiadka z dołu, daleka krewna,            
poradzić się Babci (Babcia była wyrocznią w sprawach rodzin-
nych i we wszelkich innych; bardzo ucierpiała od Niemców pobi-
ta kijami od szczotek do zamiatania), co ma robić – są u niej             
bowiem na kwaterze dwaj panowie, którzy wołają „wodki!”. A ja 
mam – powiada ciocia – w kredensie trochę spirytusu… Co ro-
bić? Rada Babci nie zapadła w pamięć, natomiast kołacze się 
przed oczyma postać zafrasowanej, młodej jeszcze, cioci z zaple-
cionymi rękami, którą posiadanie okropnego płynu w takich oko-
licznościach wprawiało po prostu w strach. Potem dowiedzieli-
śmy, że żołnierze ściągnęli serwetę ze stołu, usiedli na podłodze 
i tam spożyli kolację na leżąco-siedząco. 

Natomiast łatwo zapamiętać trening Rosjan na niemieckim 
czołgu. To był porzucony wrak na polu, może 300 metrów             
od domu. Żołnierze rzucali w niego pięściami pancernymi. 
Po każdym rzucie wskakiwali do okopu, następował wybuch, 
dom drżał, leciały szyby z okien. Potem ten czołg wysadzono 



„ B o h a t e r ”                                           | 11 

 

w powietrze i przez wiele lat urządzali tam chłopcy wojownicze 
zabawy. 

Skończyła się wojna, panowała ogólna radość, przyćmiona  
dotkliwymi stratami, o których się nie pisze. Radość przejawiała 
się w tzw. przyjęciach. Rozległa rodzina spotykała się i, spożywa-
jąc byle co, radowała się z końca wojny. Trzech lub czterech 
chłopaków – bardzo lubiło te spotkania, szaleli, wymyślali naj-
głupsze zabawy. Np. kiedyś przebrali się za dziewczyny (antycy-
pacja gender?!) ale występ się nie udał, bo po pokazaniu się           
starszym zaczęli się śmiać – i tyle… Próbowała nimi kierować – 
na ogół bez skutku – starsza o parę lat siostra jednego z kuzynów, 
dziś szacowna pani profesorowa z Warszawy.  

Była ogólna bieda. Nasz bohater pamięta, że nosił pończochy 
i spodnie, tzw. pumpy, które bardzo szybko przecierały się na 
kolanach. W piątej albo szóstej klasie miał za duże buty taty, 
co łatwo było zauważyć zwłaszcza na akademiach szkolnych, 
gdzie często deklamował wiersze. Jeden z nich nosił rosyjski tytuł 
„Sowieckij prostoj czełowiek”. Bardzo to pasowało do tych za 
dużych butów. Kierownik szkoły, nieźle wykształcony, inteli-
gentny i dowcipny człowiek skojarzył (i poświadczył półgłosem) 
zgodność wyglądu recytatora z treścią wiersza. „Bohater” dosły-
szał jak pan kierownik powtórzył, gryząc wargi w uśmiechu, 
ów tytuł i refren wiersza. Nie zdawał sobie sprawy, że była             
to może mimowolna aluzja polityczna. Jako dzieciak „przeżył” 
informację prasową i radiową o procesie księży oskarżonych 
o rzekomą współpracę z obcym wywiadem. Wśród oskarżonych 
byli ks. L. i ks. P. Nieco później wykryto kolejnych „szpiegów” 
już w rodzinnym mieście. Jeden z nich nazywał się Napoleon 
Robert I. Broniący go adwokat próbował dowodzić, że oskarżony 
nie może być zdrajcą polskiej ojczyzny, bo jest właściwie Francu-
zem. Był to jeden z pokazowych procesów czasów stalinowskich. 
Wszystko transmitowano przez radio i „szło” przez megafony 
umieszczone na stadionie sportowym. Komentowała te wydarze-



12 |                                           „ B o h a t e r ”  

 

nia dziennikarka O. Mama nazywała ją żmiją, albo, trochę           
eufemistycznie, żmijką. 

Zbrodnie stalinowskie były nieznane. Józef Stalin zmarł 
5 marca 1953 o godzinie 9,50 wieczorem. Przedtem codziennie 
nadawano komunikaty o jego zdrowiu. Rodzice z pewną złośli-
wością zauważyli, że czytał te komunikaty spiker o szczególnym, 
grobowym głosie. Wśród zespołu lekarzy, którzy czuwał do koń-
ca przy właśnie przemijającym wodzu ludzkości znalazł się – to 
nazwisko zapamiętało dziecko jako charakterystycznie brzmiące – 
docent Iwanow-Nieznamow. Na pogrzebie Stalina przeziębił się 
przywódca bratniej Czechosłowacji Klement Gottwald i śmiertel-
nie zachorował. Do Pragi przyjechał ten sam zespół lekarski,  
który czuwał przy łożu generalissimusa. Nie udało mu się urato-
wać pacjenta. W dwa lata później na XX Zjeździe KPZR Nikita 
Chruszczow objawił delegatom niektóre stalinowskie zbrodnie. 
Ów zjazd – obiegowo, ale wciąż półgębkiem – nazywano „huzia 
na Józia”. 12 marca 1956 umiera w Moskwie nasz prezydent – 
Bolesław Bierut. Taka to zapanowała epidemia… 

Wracając do przeżyć osobistych, trzeba by wspomnieć 
o pierwszej miłości. To było chyba w piątej klasie szkoły podsta-
wowej. Wybranką była Wiesia S., koleżanka z klasy. (Już po 
trzydziestu może latach spotykała się z nią czasem Mama w ka-
wiarni, którą Wiesia prowadziła; pamiętały się dobrze, wszak 
Mama była jej nauczycielką; Wiesia podobno pytała, co słychać 
u jej dawnego adoratora). Wyznanie złożył Wiesi w osobliwy 
sposób. Tu trzeba sięgnąć do lokalnej topografii. W dawnym  
pałacu hrabiny Wielopolskiej były wówczas dwie szkoły, tzw. 
powszechne stopnia podstawowego. Jedna na piętrze – i „konku-
rencyjna” – na parterze. Potem ta druga wyprowadziła się do od-
dzielnego budynku poza parkiem pałacowym; jej kierownikiem 
był przyszywany wujek Kwiatkowski, przez żonę spokrewniony 
z reżyserem Janem Rybkowskim. Słynny reżyser, autor m.in.  
telewizyjnej wersji Chłopów wkrótce po wojnie nakręcił w tym 



„ B o h a t e r ”                                           | 13 

 

mieście swój film Pierwsze dni, na motywach powieści miesz-
kańca miasta Bogdana Hamery Na przykład Plewa, z główną rolą 
Jan Ciecierskiego. Odbył się nawet festyn a na nim spotkanie 
twórców i aktorów z publicznością.  

Wróćmy jednak do manifestacji tej pierwszej miłości. Napisał 
list do Wiesi proponując jej zaręczyny. Miał jej wręczyć list, ale 
w ostatniej chwili zawstydził się, list zmiął w kulkę i rzucił za balu-
stradę pałacowych schodów. Spadł na korytarz szkoły „dolnej”. 
Niestety kulkę dobrze było widać z góry. Wiesia pobiegła okręż-
nymi schodami i znalazła liścik. Rozprostowuje go i czyta, zerkając 
do góry. Nazajutrz Wiesia z powagą wręcza  odpowiedź. A oto 
główną myśl jej listu: Co do zaręczyn, to może w przyszłości, ale 
teraz mam naukę – napisała. Kolejny raz okazało się, że dziewczy-
ny są mądrzejsze od parodii ich gatunku, czyli mężczyzn.  

„Bohater” jest pogrobowcem. Urodził się po wyruszeniu jego 
naturalnego ojca na front II wojny. Ojciec już nigdy nie powrócił. 
Zginął, pewnie zakopany w jakiejś zbiorowej mogile. Tak utrzy-
mywał przynajmniej jego jedyny brat, prawnik, który dotarł do 
„bohatera” po dwudziestu latach. „Bohater” pamięta parę zdjęć 
ojca, Henryka, w mundurze oficerskim. Faktycznym jego ojcem, 
opiekunem, który go usynowił, był Lucjan, człowiek nadzwyczaj-
nej dobroci, o wykształceniu technicznym, ale miłośnik ksiąg 
i humanistyki. Obok stałej prenumeraty „Problemów”, jeszcze 
przed wojną ściągał z antykwariatów stare, dziś bezcenne wy-
dawnictwa. Np. – dzieła Mickiewicza w opracowaniu Piniego, 
dwudziestotomową encyklopedię Gutenberga, pięciotomowe  
wydanie bogato ilustrowanej edycji Wszechświat i człowiek, „bia-
łą serię” Walki medycyny ze śmiercią, żywot ks. Józefa Poniatow-
skiego pióra Aszkenazego, tom opowiadań Mariusza Zaruskiego 
Na morzach dalekich i in. Matka, nauczycielka polskiego, francu-
skiego i historii wtopiła w dziecko miłość do literatury. Jej ulu-
bioną lekturą były biograficzne opowieści o pisarzach i innych 
twórcach kultury. W domu panował też swoisty kult muzyki 



14 |                                           „ B o h a t e r ”  

 

i to muzyki wokalnej wysokiego lotu, choć nikt (poza jednym 
z ciotecznych braci), zawodowo nie muzykował. Gdy Franciszek 
Arno śpiewał przez radio arię Jontka z Halki – wszyscy słuchali 
z zapartym tchem. Nieco później powstał kult arii Stefana ze 
Strasznego dworu, której niekwestionowanym mistrzem wykona-
nia był wówczas Bohdan Paprocki. Do rodzinnego miasta przy-
jeżdżali artyści warszawscy a też Opera Śląska – na spektakle 
wyjazdowe. Tam udało się obejrzeć Halkę i Toscę. „Bohater” 
pamięta odtwórców głównych tenorowych partii męskich, bo te 
najbardziej go interesowały. Józef Widera śpiewał partię Jontka, 
Sławomir Żerdzicki – Cavaradossiego.  

Cioteczny brat Jaś dysponował pięknym tenorowym głosem. 
Technik-technolog z zawodu, dyrektor cukrowni, od młodości był 
solistą chóru miejskiego. W gronie rodzinnym często był proszo-
ny o zaśpiewanie jakiejś pieśni. „Bohater” pamięta te występy. 
Była to np. serenada Poleć piosenko smętna…, aria Caton 
z Casanovy Różyckiego (Jaś zaczynał, zmieniając rodzaj grama-
tyczny: To dawna ma znajoma… itd.). Był solistą w dwóch         
chórach. W mieście był chór męski, prowadzony prze pana Broni-
sława K. Był to muzyk i nauczyciel wychowania fizycznego. Jak 
dyrygował, robił to z takim zaangażowaniem, że o mało mu        
łopatki nie wyskoczyły. Np. w wykonaniu tego chóru z partią 
solową Jasia prezentowano słynnego walca W lesie przyfronto-
wym. Jaś śpiewał obie zwrotki, a chór wchodził w refrenie.          
Po polsku zaczynało się to tak: 

Pożółkłych liści spływał tren 
Ze smukłych białych brzóz, 
Gdy stary walc, jesienny sen 
Przez las się falą niósł. 
Wśród drzew harmonii błądził płacz, 
Wibrował w pieśni żal, 
Wsłuchany siedział każdy z nas, 
Swych wspomnień słuchać chciał… 



„ B o h a t e r ”                                           | 15 

 

Jaś śpiewał też w chórze kościelnym, a właściwie w dwóch 
chórach, w dwóch sąsiednich parafiach. Był mistrzem-solistą 
w wykonywaniu jutrzni przed pasterką, a jeszcze większym           
podczas rezurekcji. To były oczywiście czasy mszy łacińskich. 
Najsłynniejszy i najtrudniejszy był fragment zaczynający się od 
słów „noli te vivere”. Jasio brał górne „c” bez większego trudu.  

„Bohater” opowieści też dysponował niezłym głosem – naj-
pierw sopranem, potem tenorem. A więc śpiewał i recytował. 
Miał dobrą dykcję i obsługiwał akademie szkolne i międzyszkol-
ne, środowiskowe. Jednym z pierwszych tak recytowanych wier-
szy (zbiorowo, z partiami solowymi) było Słowo o Stalinie        
Broniewskiego, świetny warsztatowo wiersz, po roku 1955 na-
prędce usuwany z wszelkich antologii. Autor Komuny Paryskiej 
napisał ów poemat na siedemdziesięciolecie urodzin wodza         
ludzkości… 

Przed występem zalecane było picie surowego jajka. Bodaj  
raz zdobył się na to – z wiadomym skutkiem. Mama, która gene-
ralnie nie popierała tych artystycznych występów (syn miał mieć 
przyzwoity zawód, a nie jakieś tam śpiewanie) doradzała jednak 
inny, rzeczywiście trochę działający specjał – suszone śliwki. 
Z tymi występami wiąże się zabawna historia, którą warto        
opowiedzieć, bo oddaje atmosferę ówczesnej dyscypliny szkolnej. 
W oczekiwaniu na egzamin wstępny do liceum kandydaci zgro-
madzili się w salce gimnastycznej (na szczycie adaptowanego 
z kamienicy niewielkiego budynku szkolnego). Tę samą szkołę 
kończyła przed wojną matka „bohatera”; było to wówczas        
gimnazjum żeńskie. Ciekawostką jest to, że woźną szkoły była ta 
sama pani S., która z lubością przypominała przedwojenne czasy, 
kiedy udostępniała odpłatnie panienkom – uczennicom gimna-
zjum – łazienkę. Pani S. miała jedynego, dorosłego już syna,       
który przez cały tydzień remontował motocykl; w niedzielę jeź-
dził nim do kościoła, a od poniedziałku – cierpliwie wznawiał 
remont. Pani S. dzwoniła elektrycznym dzwonkiem na przerwy 
i lekcje, nigdy nie patrząc na zegar, który zresztą wisiał nad 
drzwiami. Codziennie przed ósmą wpadał do szkoły sprężystym 



16 |                                           „ B o h a t e r ”  

 

krokiem znakomity matematyk, człowiek żelaznych zasad, stary 
kawaler (potem już w słusznym wieku się ożenił), były żołnierz 
AK, i zerknąwszy na ów ścienny zegar komentował, np.: spóźnia 
się o półtorej minuty, lub śpieszy się o minutę. Ale wróćmy do 
sali gimnastycznej. Był tam fortepian firmy Steinway e Sons, 
o uszkodzonych pedałach, ale ogólnie sprawny. Kuzyn Janusz 
zasiadł do instrumentu a nasz „bohater” pociągnął Wróć do Sor-
rento. I właśnie w momencie szczytowym, gdy barwny sopran 
wołał zostań w Sorrento! – pojawił się wysoki, chudy i o stento-
rowym głosie osobnik (potem, jak się okazało, nauczyciel biologii 
i geografii, raczej pozbawiony słuchu muzycznego) i wyrzucił 
wszystkich z sali. Blady strach padł na biednych adeptów          
średniego kształcenia. Ale egzamin okazał się formalnością.    
Przyjęto z tej grupy wszystkich. A potem nastąpił podział na 
dwie klasy – z łaciną bądź francuskim. „Bohater” poszedł do 
1 „b” – z łaciną. Miał wszak zostać lekarzem. Z Januszem,          
Andrzejem, Rajmundem założyli w czwórkę chór rewelersów – 
Cztery serca – na wzór wówczas bardzo modnego Chóru Czejan-
da (założycielem był Czesław Janiszewski). Repertuaru dostar-
czył wspomniany zespół (więc śpiewali między innymi piosenki: 
Autobus czerwony, Trzej przyjaciele z boiska), ale były też 
w repertuarze i pieśni ambitniejsze, np. Asturia. Po prymusow-
skiej maturze kolejne etapy – to studia. Ukończył z wyróżnieniem 
studium nauczycielskie, w którym nie uruchomiono jeszcze stu-
dium wojskowego. Rozpoczął pracę nauczycielską i po niespełna 
roku otrzymał powołanie do służby wojskowej. Odbywał ją 
w szkole oficerskiej. I był to zupełnie przyjemny okres, obfity 
w występy artystyczne, jako że nasz bohater szybko został         
„rozpoznany” przez kapelmistrza. Śpiewał m.in. Grenadę Lary, 
Nie zapomnij mnie Curtisa, arie operetkowe, pieśni neapolitań-
skie. Był też konferansjerem zespołu i autorem wstępów do        
programów artystycznych. Po latach został przyjęty do stowarzy-
szenia żołnierzy radiotechników (podczas służby wojskowej  
zdobył patent radiooperatora), co uważa za swoisty splendor. 
Dawna jednostka wojskowa – wyższa szkoła oficerska, w której 



„ B o h a t e r ”                                           | 17 

 

występował jako solista w cenionym w skali kraju zespole arty-
stycznym (występującym m.in. w Teatrze Ateneum w Warsza-
wie) – jest obecnie – po gruntownej modernizacji – siedzibą cy-
wilnej wyższej uczelni. Po odbyciu służby wojskowej „bohater” 
studiował na Uniwersytecie Wrocławskim, gdzie też przeprowa-
dzono jego przewód doktorski. Habilitację uzyskał na Uniwersy-
tecie Śląskim, w kilka lat potem otrzymał tytuł profesora nauk 
humanistycznych z rąk prezydenta Rzeczypospolitej. Jest poloni-
stą, dydaktykiem, promotorem edukacji polonistycznej w kształ-
ceniu pedagogów. Pracował we wszystkich typach szkół. Ma duże 
doświadczenia w pracy administracyjnej, jako wieloletni pracow-
nik nadzoru pedagogicznego (inspektor i wizytator szkolny,          
dyrektor wydziału kuratorium), prorektor a następnie rektor         
wyższej uczelni.  

Jego życie zatoczyło swoisty krąg. Przed pół wiekiem znalazł 
się na zachodnim krańcu Polski. Tu pozostał do dziś. Dwukrotnie 
wyróżniono go tytułem zasłużonego dla miasta, w którym         
zamieszkuje. Jest ojcem trójki dzieci i ma ośmioro wnuków.        
Wychowanie nie jest więc dla niego tylko kwestią teorii. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 

Krzyż 
 
 
Książka powinna mieć charakter ponadczasowy, odcinać się 

od formuł reportażowych. Są jednak niekiedy wydarzenia, które 
mają niby charakter incydentalny, ale powodują dyskusje szero-
kie, w istocie polityczne, a nie światopoglądowe. To problem 
a właściwie pseudoproblem krzyża w sali sejmu naszej Rzeczypo-
spolitej. Przed laty, za czasów tzw. sejmu kontraktowego (prze-
łom lat osiemdziesiątych-dziewięćdziesiątych XX wieku) dwaj 
posłowie, działacze „Solidarności”, zawiesili nad drzwiami wej-
ściowymi krzyż z wizerunkiem Chrystusa. Stało się to jakoś 
w godzinach popołudniowych, bez świadków i tak już zostało. 
Był to taki okres w dziejach Polski powojennej, kiedy tylko w ten 
sposób można było dokonać tego czynu. I odebrano to z po-
wszechnym zrozumieniem, nawet ze strony posłów dotychczaso-
wej władzy Nadało to wszak sali sejmowej charakter miejsca, 
w którym rozgrywają się sprawy ojczyzny; kraju, ojczyzny, która 
chrześcijaństwem stoi – Polonia semper Fidelis5. Krzyż Chrystu-
sa inspirował jednych, a drugim nie przeszkadzał. Nie przeszka-
dzał nikomu. A dziś? Jest schyłek roku 2013. Ćwierć wieku od 
zawieszenia krzyża. I oto pojawia się urzędowy protest pewnych 
ugrupowań, by krzyż zdjąć. Sąd sprawę oddala, ale to nie koniec 
wojny… Aby uniknąć interpretacji politycznych spróbuję sprawę 
oświetlić tylko ze strony moralnej. Powiada ateista6, że obecność 
krzyża w sali sejmowej jego, czyli posła, rozprasza. Reporter 

                                                 
5  Polska zawsze wierna. 
6  Ateista to człowiek obojętny religijnie, to nie antyteista, czyli walczący 

z Bogiem. Ale w praktyce i w odczuciu społecznym – to jedno i to samo. 



K r z y ż                                                | 19 

 

(rozmawiają w sali sejmowej) pyta, czy go rozprasza w tej chwili, 
tzn. w chwili tej rozmowy. Rozmówca powiada, że teraz nie, 
bo jest skupiony na rozmówcy. To znaczy, że widać podczas  
obrad sejmowych, będąc rozproszonym, nie odrywa wzroku od 
krzyża. Może i patrzy przez lornetkę, bo mały krzyż z ostatnich 
rzędów jest ledwie widoczny. A, powiada jeszcze, że jest bardzo 
wrażliwy na narzędzie tortur i to mu się nie daje skupić. Jednym 
słowem mamy tu wrażliwego człowieka, który nie zna czy nie 
lubi naszej historii. Nie jest mu znany, czy po prostu nie dotarł 
do jego świadomości fakt, że tysiąc lat Polski to tysiąc lat jej 
chrztu. Nie pamięta, nie chce pewnie o tym wiedzieć, jak komuni-
ści nakazali zdejmowanie krzyży w klasach szkolnych, jaki to 
wywołało rezonans społeczny, jaka to była męka dla nauczycieli 
i dyrektorów szkół. Tożsamość Polski jest tożsamością jej chrze-
ścijaństwa. I tego nie zmieni nic i nikt. Od czternastego wieku 
funkcjonowały na naszych ziemiach całe pokolenia Żydów,        
byli Rusini, Liwini, Białorusini, Ukraińcy. Jedni wyznawali          
Stary Zakon, inni byli chrześcijanami różnych obrządków. Byli 
też mahometanie, całe wsie, a właściwie zaścianki tatarskie. 
A w Polsce nigdy nie było wojen religijnych, w których krwią 
spłynęła np. Rzesza Niemiecka. To przyznawali, i to z chlubą, 
nawet ideowi komuniści. Wspomniał o tym ówczesny przewodni-
czący Rady Państwa przy powitaniu papieża Jana Pawła II pod-
czas jego pierwszej pielgrzymki do ojczyzny w 1979 roku.   

Powtórzmy maksymę Józefa Piłsudskiego:  
Kto nie szanuje i nie ceni swojej przeszłości, ten nie jest           

godzien szacunku, teraźniejszości ani prawa do przyszłości. 
 

 

 

 

 



 

 
 
 
 

Ból 
 
 
W czasie pisania tej książki wystąpił straszliwy atak bólu, nie 

do zniesienia.  
Powiadają specjaliści:  
Na percepcję bólu wpływa wiele czynników natury genetycz-

nej, fizjologicznej, anatomicznej, nerwowej, hormonalnej, psy-
chologicznej oraz społecznej. Do najważniejszych czynników 
o charakterze psychologiczno-społecznym należą: wcześniejsze 
doświadczenia bólowe, przewidywalność i czas trwania bólu, 
cechy osobowości związane z postawą wobec bólu, adaptacyjność 
strategii radzenia sobie z bólem, stan emocjonalny, katastrofizo-
wanie, odporność na stres, wywołane w wyniku działania bólu 
ograniczenia ruchowe i ograniczenia czynności dnia codziennego, 
styl życia, różnego typu zmiany na przestrzeni życia jednostki 
oraz, przypadku bólu klinicznego, czynniki związane z chorobą7. 

Ból jest nieznośny. Właściwie można było to przewidzieć.  
Lekarze zgrzytliwie zapowiadali. Ale była nadzieja, choć i bez 
nadziei. Myślał, kalkulował też po swojemu, w kontekście wiary, 
która wciąż jest, choćby się załamywała; ale się i podnosi. Myślał: 
skoro Ona przed szesnastu laty ocalała w strasznym wypadku, 
skoro przeszła niesamowite cierpienia, których zresztą nie wspo-
minała, a on nigdy o nich nie opowiadał, choć nigdy o nich          
nie zapomniał, skoro więc tak dał On, że z tego jakoś wyszła – 

                                                 
7  Karolina Świder, Przemysław Bąbel, Ból a płeć. Różnice międzypłciowe we 

wrażliwości na ból i podatności na analgezję, [w:] Ból i cierpienie. Pod red. Gra-
żyny Makiełło-Jarży. Acta Academiae Modrevianae, Kraków 2013, s. 11. 



B ó l                                                   | 21 

 

to – myślał naiwnie – już jest wyczerpany limit Jej cierpień. 
I jego, i najbliższych. Nic bardziej złudnego. Ten drań siedział 
w żołądku może 10 albo i więcej lat. I karmił się człowiekiem. 
O ostatnich Jej cierpieniach nie da się pisać. O tym, że Ona leży 
już na wzgórku na trasie do miejscowości ich pierwszej szaleń-
czej miłości, którą sama nazywała szkwałem – też nie da się           
pisać. Zresztą czy to jest prawda?!... Ona jest. Zmieniła tylko 
życie. Ale nie odzywa się coś. Na razie rozmawia z dziećmi.          
Do niego się jeszcze nie odzywa. Pewnie się odezwie. Pożegnało 
Ją wielu ludzi. Pono około trzystu osób. Posiłek wyselekcjonowa-
nej trzydziestki (rodzina) był jak zwykle okazją do odnawiania 
znajomości, swobodnych rozmów. I wzajemnego obściskiwania. 
To już nieuniknione, to się wynosi ze środowiska. On na tym            
tle wyglądał jak dziwoląg, bo nie dał się obejmować. Tak okazy-
wane współczucie budziło w nim wycie rozpaczy. Mądry kolega, 
który niedawno pochował siostrę na podobną chorobę słusznie 
zauważył, że teraz się dopiero zacznie życie – nieżycie. Co robić, 
gdzie iść?! Są dzieci, ich rodziny pod ręką. Ale to wszystko żyje 
swoim życiem. No i dobrze. A tu się nic nie chce. Znacznie star-
szy kolega, który 5 lat temu pochował żonę, powiada i powiadał 
tak od samego początku za Asnykiem: Trzeba z żywymi naprzód 
iść… Niełatwo. Trudno myśleć koncepcyjnie. Przy każdej czyn-
ności poraża jej bezsens. Kochanowski to określił celnie: 

Z każdego kąta żałość człowieka ujmuje 
A serce swej pociechy darmo upatruje.  
Wiara jest pewnie jedyną szansą. Ale te liturgiczne uogólnie-

nia tak nie pasują do tej konkretnej, jedynej sytuacji…, choć za-
sada potrafi przemówić do grzesznika. Co więc dalej?!..... 

Może taka jedna lektura? 
Chodzi o książkę Tadeusza Konwickiego Bohiń.8 Tytuł to           

nazwa miejscowości, a cała opowieść dotyczy babki autora, który 
jest i głównym narratorem. Właśnie ta pozycja opowiadającego, 
                                                 
8  T. Konwicki, Bohiń. Warszawa 1988. 



22 |                                                    B ó l  

 

przeplatanie narracji trzecioosobowej z pierwszoosobową, co 
nadaje powieści zarazem charakter pamiętnika, decyduje o jej 
swoistości. Styl wypowiedzi jest celowo chropawy, a równocze-
śnie udaje się twórcy, który jest przecież nie tylko prozaikiem, 
ale i scenarzystą oraz reżyserem filmowym (między innymi auto-
rem Lawy według Dziadów Mickiewicza) zamanifestować bardzo 
osobisty związek z małą ojczyzną, terenami nad rzeką Wilią. 
Rzecz dzieje się na niegdyś polskiej Litwie w pierwszych latach 
po upadku powstania styczniowego. Autor wprowadza przejrzyste 
aluzje polityczne, które fascynują współczesnego czytelnika. Oto 
gdzieś na nadwileńskich bezdrożach pojawia się bardzo rezolutny 
siedmiolatek, imieniem Ziuk, dziecko, oczywiście, państwa Pił-
sudskich. Miejscowy isprawnik, czyli agent tajnej policji carskiej, 
to Dżugaszwili, Gruzin, przywołujący ma myśl ów pień rodowy, 
z którego wywodzi się późniejszy generalissimus Związku So-
wieckiego. Cieplejsze uczucia budzi występujący okazjonalnie 
Grigorij Puszkin, syn wielkiego poety. Najlepiej będzie, gdy za-
cytujemy jeden z fragmentów powieści, z jego udziałem. To wła-
śnie scena pożegnania z główną bohaterką, panią Heleną Kon-
wicką, której autor – potomek ukształtował w tej książce nieznany 
życiorys:  

Pan Grigorij Aleksandrowicz stanął nieśmiało w drzwiach 
i wyglądał tak, jakby wyglądał jego ojciec, gdyby żył tych kilka 
lat dłużej. 

– Przepraszam, że mieszam – odezwał się po polsku z fatalnym 
akcentem. – Ale chciałem panią zobaczyć przed odjazdem.  

– Wyjeżdża Pan? Na zawsze? Nie znalazł Pan tu dla siebie 
miejsca?  

– Ja wrócę. Wrócę i tu umrę. Koło tego miasta, którego tak 
nienawidził car Mikołaj. 

– Czy warto rzucać swoich, iść między obcych ? 
– Mój ojciec bardzo kochał Polaków. Może dlatego ich ukąsił. 

Bo kochał zazdroszcząc i zazdrościł kochając.[…]  



B ó l                                                   | 23 

 

– Czego nam można zazdrościć – westchnęła. 
– Ja nie odziedziczyłem po ojcu talentów – rzekł Grigorij  

Aleksandrowicz, obracając w palcach szary podróżny kapelusz –. 
Ale myślę, że mnie przyjmiecie między siebie. 

– […] Niech pan siądzie na krzesełku choćby minutę przed  
podróżą. To wasz zwyczaj. 

– Tak to nasz zwyczaj – rzekł i usiadł na brzeżku krzesła 
i zaraz znowu wstał. 

– Do widzenia, Elena Michajłowna, proszę mi wybaczyć, że tak 
Panią nazwę, ale sprawia mi to przyjemność.9  

 
……… 

 
Drepczmy więc w dal za potomkiem wielkiego poety… 
Ona jest. Patrzy z portretu, z uroczystego zdjęcia z pre-

zydentem Rzeczypospolitej. Nie da się na nią patrzeć, bo oku-
lary zachodzą mgłą. Rozmawiamy…. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                 
9  Ibidem s. 154–155. 



 

 
 
 
 

Priorytet 
 
 
Nie ma powodów ukrywać, że w tym opracowaniu, mającym 

w sposób dostępny, gawędowy – jak się rzekło – służyć odnajdo-
waniu tożsamości, preferować się będzie kierunek antropologicz-
ny inspirowany filozofią chrześcijańską. Oparty jest on bowiem 
na poszukiwaniu prawdy oraz świadomości poszanowania osoby 
ludzkiej, jej niezbywalnego prawa do wolności, która, jak to cel-
nie określił Jan Paweł II, równocześnie jest dana i zadana. Można 
zatem powiedzieć, że zakresowo wartości chrześcijańskie pokry-
wają się z wartościami ogólnoludzkimi, związanymi z prawami 
człowieka10. Do kanonu wartości chrześcijańskich wpisana jest 
przede wszystkim prawda, następnie dobro […] wolność, jako 
warunek istnienia dobra, piękno, a także miłość, będąca główną 
siłą napędową człowieka11. Pedagogika chrześcijańska opiera się 
na wzorcu Nauczyciela Doskonałego. Nauczycielem wszak na-
zywano Jezusa z Nazaretu. Uczył przykładem życia codziennego, 
głoszeniem prawdy o miłości, o istocie wyzwalania się od zła. 
Zlikwidował całkowicie przedział komunikacyjny między nau-
czycielem a uczniem, jaki nader często utrudnia, jeśli nawet 
uniemożliwia, proces wychowawczy. Mówił tak, aby być rozu-
mianym. Wybrał środowisko ludzi prostych, więc operował przy-

                                                 
10  Ks. Marek Korgul, Wychowanie w duchu wartości. Świdnickie Studia…, s. 160; 

zob. także: W. Chudy, Wartości – rzecz ludzka, „Niedziela. Dodatek akademicki 
Instytutu Jana Pawła II” 1993, nr 34, s. V. 

11  Ks. M. Korgul, dz. cyt., s. 161–162. Zob. także: S. Kowalczyk, Kształtowanie 
światopoglądu chrześcijańskiego jako zespołu wartość, [w:] Wychowanie 
w rodzinie. Red. F. Adamski, Kraków1982. 



P r i o r y t e t                      | 25 

 

powieściami. Ale z własnego wyboru znalazł się też jako dwuna-
stolatek w gronie uczonych i z powodzeniem uczestniczył w nau-
kowej dyspucie. Nieustannie dawał znaki swego człowieczeń-
stwa, lubił się nazywać Synem Człowieczym. Jego czyny były 
świadectwem głoszonej nauki. Postępując dobrze, ucząc zacho-
wań moralnych, ukazywał, gdy spotkał rzadkie zjawisko silnej 
wiary – Boską moc. Był nowym prawodawcą. Nie tylko teorety-
kiem i praktykiem. Był tym, który miał władzę. Nie nadużył jej 
nigdy. W każdej chwili występowała zgodność Jego postępowa-
nia z głoszonymi zasadami. Ale był też najwyższym przykładem  
pokory. Wiedział, że powinien dać najwyższe świadectwa swej 
tożsamości – człowieka i Boga. Objawienie zostało potwierdzone 
odkupieńczą Męką. A ostateczne zwycięstwo nad złem – Zmar-
twychwstaniem. Tędy prowadziła droga zwycięstwa, którą prze-
szedł sam jako pierwszy, aby pokazać drogę każdemu. Każdemu 
chrześcijaninowi. A tym, którzy nie są chrześcijanami, pozostawił 
– poza możliwością wejścia na wytyczoną drogę – prawdy nie-
zbywalne o potrzebie miłości drugiego człowieka. O potrzebie 
dawania. Bo każdy element świata, przyrody jest ukształtowany 
do dawania czegoś – od rośliny, od zwierzęcia – do ludzkiego 
serca. To ostatnie, jeśli nie daje, zasklepia się w sobie i tetryczeje 
w otchłani egoizmu; wówczas nie zazna radości. Na gruncie           
pedagogiki współczesnej trzeba więc wrócić do zaakcentowania 
sprawy zasadniczej, jaką w naszej formacji kulturowej, wywo-
dzącej się z kręgu śródziemnomorskiego, jest chrześcijaństwo. 
Tu nie chodzi o ingerencję w osobiste poglądy konkretnych ludzi, 
ich stopień religijności, czy zachowywania lub nieprzestrzegania 
tradycyjnych zwyczajów. Tu idzie o odniesienie się do zasadni-
czego kryterium w poszukiwaniu tożsamości człowieka obecnego 
wieku. Chrystus pojawił się na Ziemi Palestyńskiej przed ponad 
dwoma tysiącami lat. Odkładamy na bok polemiki o jego dokład-
niejszą datę narodzenia, choć warto przypomnieć, że Dionizy 
Mały, autor pojęcia nowej ery, pomylił się o cztery do sześciu lat, 



26 |                                             P r i o r y t e t  

 

co też przesuwa o taki okres czas publicznego wystąpienia           
Chrystusa, Jego Męki i Zmartwychwstania. Istotną sprawą 
jest modyfikacja zasad głoszonych przez judaizm, które wprowa-
dził – wraz ze sobą, swoim nauczaniem i posłannictwem ten  
Bóg-człowiek. I Bóg i człowiek. Chrystus jest bowiem najwyż-
szym przejawem udzielenia się Boga człowiekowi. Bóg – Istota 
Odwieczna – schodzi miedzy ludzi, bierze na siebie grzechy ludz-
kości, odkupuje je własną ofiarą męczeńskiej śmierci, wstaje 
z martwych i daje szansę każdemu człowiekowi odrodzenia się 
i zbawienia. Modli się do Ojca, obiecuje zesłanie Ducha Pocie-
szyciela, zapowiada swe powtórne przyjście u schyłku czasów. 
Przemawia nie jak prorok, ale jak ten, który ma władzę. Ukazuje 
na własnym przykładzie jak łączyć postawę władcy z największą 
pokorą sługi. Przez wiele wieków po Chrystusie rozgorzały wiel-
kie polemiki. Teologia chrześcijańska musiała się rozprawić 
z teologią judaistyczną, która nie przyjmowała dogmatu Trójcy 
Św. Rzecznicy judaizmu przypominali: Naród izraelski to naród 
monoteistyczny, w odróżnieniu od sąsiadów: Słuchaj Izraelu, 
Twój Bóg jeden jest. To dewiza starej wiary. Tego nigdy Żydzi się 
nie wyrzekli. Jezus Chrystus naraził się Żydom głównie dlatego, 
że kontestował dotychczasowy obraz Boga. Roszczenie Chrystusa 
to pełna znajomość, pełna relacja do Boga Ojca. On i Ojciec są 
jedno – relacja niepowtarzalna. W otoczeniu Chrystusa nie do 
wyobrażenia była idea, którą on przyniósł. To była myśl niewy-
powiedziana; żaden naukowiec z tamtych czasów nie mógłby tego 
wymyślić. To była jedyność – w języku tomistycznym – trans-
cendencja. Bóg w starym testamencie transcendentny – transcen-
deo – przekraczam. Nie do przyjęcia był dla Żydów fakt, że Chry-
stus czyni się równy Bogu. Ja i Ojciec – jedno jesteśmy – mówił. 
To unia hipostatyczna – osobowa – dwie natury – Boska i Ludz-
ka. Jednej istoty – Syn z Ojcem; współistotny Ojcu. To dopiero 
czytamy u Jana; wcześniejsi ewangeliści tego nie rozumieli. Bo 
gdy czytamy ewangelię mamy do czynienia ze świadomością 



P r i o r y t e t                      | 27 

 

wiary tego, który pisał. Ta jego świadomość jest przeniknięta 
różnymi refleksjami. Abba – Ojcze, czyli – Tatusiu – mówi Jezus. 
Nikt z ludzi nie śmiałby tak się zwrócić do Boga – tylko Chrystus; 
a potem tak nauczył nas mówić. Izra – El to Naród Boga.            
(El = bóstwo). 

Chrystus u Mateusza występuje sam, on nie jest tubą, proro-
kiem. On mówi od siebie. On zawiera z ludem przymierze. On 
daje nowy dekalog – 8 błogosławieństw. Chrystus Prawodawca; 
robi w szabat to, co było zabronione. Główne roszczenie – treść 
przepowiadania Chrystusa: Przybliżyło się do Was Królestwo 
Boże. Jak to rozumieć? Chrystus nie jest heroldem. Głosi tak Kró-
lestwo, że ono przychodzi w Jego Osobie. Jego trzeba przyjąć, 
żeby wejść w posiadanie Królestwa Bożego. Orygenes (III wiek) 
reflektował sprawę roszczeń Jezusa Chrystusa. Określił, że         
Chrystus sam w sobie stanowi Królestwo Boże, sam z siebie jest 
Królestwem Bożym. Chrystus w sposób radykalny, czyli absolut-
ny objawia Boga. W Nim dokonuje się samoudzielanie się Boga. 
Objawienie Chrystusa to właśnie udzielanie się Boga, a nie ko-
munikowanie wiadomości czy treści intelektualnych. Chrystus 
żąda wiary. Wtedy czyni cuda. W Nazarecie nie uczynił cudu, 
bo w niego nie uwierzyli. Uzdrowienia w szabat to prowokacja; 
chodzi o to, że Królestwo Boże jest spersonifikowane, spersonali-
zowane. W Jego Osobie. To nie jest jakiś system teologiczny – 
to Osoba. Uczniowie Jezusa nie mówią o Królestwie Bożym,           
oni mówią o Jezusie Chrystusie. 

Bóg pomaga ratować człowieka; udziela się dla nas i dla na-
szego zbawienia. Z tego, co Bóg dla nas uczynił, potrafimy wy-
wnioskować to kim Bóg jest. Chrystus jest w drodze, gdy naucza. 
Czasem po ludzku brak mu miejsca, gdzieby głowę skłonił. 
Ale za chwilę idzie dalej. Bo szuka ludzi, szuka każdego człowie-
ka, zwłaszcza tego pogardzanego – grzesznego, tych chorych – 
Samarytankę, Magdalenę, celnika – z którego wyrasta ewangeli-
sta. Chrystus posuwa się najdalej – na krzyż. Gdyby nie Krzyż 



28 |                                             P r i o r y t e t  

 

i Zmartwychwstanie – nie wiedzielibyśmy, kim jest Bóg. Jednym 
są bowiem verba i gesta Dei (słowa i czyny Boga). Czyn we-
wnętrznie wypełnia Słowo, Słowo interpretuje ten czyn, by on nie 
był opacznie rozumiany (sprzężenie zwrotne). Bóg wchodzi 
w historię: Słowo Ciałem się stało.  

Jeśli wierzymy w Boga, nie możemy ignorować istnienia 
i zbrodniczej działalności szatana. Ten upadły anioł toczy nieu-
stanny spór z Tym, któremu chciał dorównać. Którego chciał 
przewyższyć. Stosuje najprzeróżniejsze metody, wśród których 
jedną z tysięcy jest wzbudzanie w człowieku poczucia nadmiernej 
wartości; zwodzenie przekonaniem o jakoby naturalnej potrzebie 
wywyższania się nad innych. Ekstremalne zjawiska opętania nie 
są tylko przedmiotem badań historycznych, dziś nierzadko            
wydrwiwanych. A co ważniejsze nie jest od tych zagrożeń wolny 
i współczesny człowiek. Na uwagę zasługuje zapoznanie się 
ze stosowną literaturą przedmiotu, której zestaw bez trudu znaleźć 
można w internecie. Jest też możliwość skorzystania z bardziej 
popularnej, ale solidnej prezentacji, jaką przynosi dostępny          
właśnie w kinach film dokumentalny Michała Kondrata pt. Jak 
pokonać szatana. Autor – narrator rozmawia z egzorcystami a też 
zwycięzcami w pokonywaniu szatana, któremu oparli się, gdy 
upatrzył je sobie na ofiary – i padają tu konkretne nazwiska, a też 
nauki z ust doświadczonych egzorcystów i egzorcystek. Są to 
O. Gabriele Amorth, O. Cipriano de Meo (przyjaciel Ojca Pio), 
ks. Alvaro Ardelli, Angela Musolesi. Niezwykłe jest spotkanie 
z nawróconą byłą modelką a obecnie zakonnicą Anną Golędzi-
nowską, autorką pouczającej książki, którą na zakończenie roz-
mowy wręcza rozmówcy – Markowi Kondratowi. Dla piszącego 
te słowa, dotkniętego bolesną, nie do opisania, stratą chwilę         
nadziei wzbudziła taka oto wypowiedź tej tryskającej życiem 
pięknej, młodej kobiety: Oczekuję spotkania bezpośredniego 
z Chrystusem, bo to ziemskie życie etapem jest tylko. To oczeki-
wanie jest moją radością. To oprócz łez daje nadzieję, że Ona, 



P r i o r y t e t                      | 29 

 

Ta, której poświęcam tę książkę może też już widzi Boga twarzą 
w twarz. To jest właściwy cel wszelkich naszych zmagań…12.  
 

O Pedagogii Jezusa Chrystusa tak pisze współczesny badacz: 
Całą naukę Jezusa Chrystusa […] można nazwać wielką peda-

gogią, bo odnosi się ona do całej ludzkości… Przez to, co czynił 
i przeżył, stał się ludziom bliski […]. Nauka Jezusa nie ulega 
zmianom sytuacyjnym. W każdej epoce jest doceniana. Liczą się 
z nią ludzie bez względu na wykształcenie, płeć, pochodzenie  
społeczne i wiek. W niej stale można zdobywać kolejne stopnie 
doskonałości w dziedzinie życia moralno-religijnego. […] Jezus 
w swej pedagogii wyróżniał się wyjątkową intuicją. Nie mylił się 
w zaleceniach. Sam był przykładem dla wszystkich. Miał wysoki 
autorytet [...]. Mógł stawiać wymagania, bo sam był bez zarzutu 
[…]. Ucząc cierpliwości, równocześnie wskazywał na potrzebę 
kształtowania w sobie cnoty roztropności. […] Wyjątkową miło-
ścią ogarniał młode pokolenie […]. 

Pedagogia Jezusa Chrystusa do dziś jest podziwiana nie tylko 
przez chrześcijan. […] Nie należy ona do łatwych kierunków  
wychowawczych, bo każdemu stawia konkretne wymagania. 
Z powyższego powodu cieszy się wyjątkowym autorytetem w cywi-
lizowanym świecie13. 

Wychowanie to niezbędna pomoc młodym ludziom w zrozu-
mieniu i dostrzeżeniu logiki ich osobistej egzystencji, aby jasny 
stał się sens i możliwości ich bycia osobą 14. Więc wychowywać 

                                                 
12  Czuję się w obowiązku przeprosić Czytelniczki i Czytelników za te osobiste 

wynurzenia. Oczekuję ich zrozumienia.  
13  Ks. Wiesław Haczkiewicz, Pedagogia Jezusa Chrystusa, [w:] Świdnickie Studia 

Teologiczne. Rok II(2005) nr 2, s. 135–151. Zob. także: Edukacja wobec dylema-
tów moralnych współczesności, red. F. Adamski, Kraków 1999; S. Kunowski, 
Wartości w procesie wychowania, Kraków 2003; J. Tarnowski, Człowiek – dia-
log – wychowanie, „Znak” 1991, nr 436. 

14  Ignace Verhack Leuven, Wychowywać to wzbudzać poznanie własnego istnienia. 
Międzynarodowy Przegląd Teologiczny Nr. 3(69); r. XII, 1992, s. 12–24. 



30 |                                             P r i o r y t e t  

 

to znaczy pomagać komuś w odkryciu własnych możliwości, 
przekazanych mu jednostkowo w życiu. M. Heidegger (Sein und 
Zeit – Byt i czas) podkreśla, iż człowiek to istota egzystująca, 
otwarta na możliwość stania się sobą. Ale człowiek wciąż przed 
sobą ucieka, porównuje się z innymi, liczy się z tzw. obiegowymi 
opiniami. Wychowanie ma mu pomóc odnaleźć i rozwinąć siebie. 
Chodzi jednak o to, o czym już pisał Arystoteles, by wychowując 
– nie tylko nauczać, umożliwiać poznanie, ale też wyćwiczyć 
nawyki15. Tylko tak można wypracować moralne cnoty. Moral-
ność jest miarą właściwą człowieczeństwa. W niej i przez nią 
człowiek realizuje siebie, gdy czyni dobrze; gdy postępuje źle, 
niszczy ład mądrości w sobie samym, a także w międzyludzkim 
i społecznym zasięgu swego bytowania16 – powiada filozof         
naszych czasów, zgodnie uważany za najwybitniejszego Polaka. 
I przestrzega zarazem: Rozpowszechniona (jest) kultura rzeczy 
ulotnych, która wartościuje to, co się podoba i wydaje się piękne. 
[…] Jako ideał przedstawiony bywa łatwy sukces, szybka           
kariera, płciowość oderwana od poczucia odpowiedzialności, 
wreszcie egzystencja nastawiona na własną afirmację, częstokroć 
bez poszanowania innych17.  

A więc – po pierwsze – w pracy wychowawczej należy wyja-
śniać kim się jest, po drugie – włączać wychowanków w życiowe 
decyzje wychowawcy. Naczelne zadanie wychowawcy to wyru-
szyć z wychowankiem w „podróż”, skłonić go do „otwarcia się”, 
do opowiedzenia o samym sobie. Wychowawca nie powinien 
ukrywać przed wychowankiem swych przekonań, co nie zwalnia 
go od obowiązku ferowania obiektywnych ocen. Wychowanie 
dokonuje się przez kierowanie się własnym poczuciem życia        
                                                 
15  Ethos – obyczaj, nawyk – ma szerokie pole etymologiczne, na co zwracał uwagę 

właśnie Arystoteles. Bo ethos to także miejsce pobytu, siedziba jakiegoś ludu. 
W węższym znaczeniu – ethos – to pastwisko, czyli miejsce, gdzie otrzymuje się 
pokarm. 

16  Dobrego dnia, s. 113. 
17  Dobrego dnia, s. 118. 



P r i o r y t e t                      | 31 

 

wychowawcy, poczuciem tego, po co warto żyć. Niezbędna jest 
integracja czynów i słów. Pedagogika przykładów w postępowa-
niu wychowawcy, ale oczywiście także w ukazywaniu innych 
ideałów, to droga dobrego wychowania. Unikać zaś należy bez-
krytycznego samouwielbienia (idolatria). Działanie wychowaw-
cze jest skuteczne i sensowne jedynie wtedy, gdy ma na uwadze 
właściwy cel, tj. promocję osoby wychowanka, jej autonomię 
i kształtujące się poczucie odpowiedzialności.  

Wolność i dojrzałość osiąga się dopiero w chwili, kiedy młody 
człowiek jest w stanie sam z siebie podejmować decyzje niezależ-
nie od dającej mu poczucie bezpieczeństwa i jednocześnie wywie-
rającej na niego wpływ siły środowiska, w którym wyrósł18. 
W końcu – kształcenie i wychowanie polega na uświadomieniu 
wychowankowi – uczniowi, co on sam może i zechce z siebie 
dać. Ile dobrego może uczynić – wciąż pogłębiając wiedzę,         
umiejętności, własną dojrzałość. Podstawowa jest tu rola szkoły, 
o czym tak mówił Jan Paweł II:  

W systemie szkolnictwa można i zapewne powinno się zmienić 
wiele. Jedno jednak powinno być jasne: szkoła nie może jedynie 
dostarczać młodym informacji z różnych dziedzin wiedzy; musi 
im także pomagać w poszukiwaniu – we właściwym kierunku –
 sensu życia. Na tym polega jej odpowiedzialność, zwłaszcza 
w epoce takiej jak nasza, w której wielkie przemiany społeczne 
i kulturowe zdają się z czasem zagrażać nawet najbardziej          
podstawowym wartościom moralnym. Szkoła musi pomagać          
młodym w przyswajaniu sobie tych wartości, tworząc warunki 
sprzyjające harmonijnemu rozwojowi wszystkich wymiarów ich 
osobowości – wymiaru fizycznego i duchowego, kulturalnego 
i społecznego. Spełniając to zadanie, staje u boku rodziny, której 
podstawowym i niezbywalnym zadaniem jest wychowanie.       
Właśnie dlatego rodzice mają prawo i obowiązek wybrać szkolę, 

                                                 
18  Ignace Verhack Leuven, op. cit., s. 21. 



32 |                                             P r i o r y t e t  

 

która najlepiej odpowiada ich wartościom i potrzebom wycho-
wawczym ich dzieci19. 

 

Człowiek jest wolny. Aktem najwyższej wolności jest wiara. 
Brak wiary, czyli pozostawanie w stanie agnostycyzmu, człowiek 
rekompensuje, a raczej usiłuje rekompensować, różnorodnością 
środków zastępczych. Może to być kultura. Ale przecież pełnia 
kultury jest przeniknięta świadectwami wiary (vide np. europejska 
sakralna sztuka średniowiecza, renesansu, baroku).  

Tylko człowiek wolny jest zdolny do heroizmu wiary. Wol-
ność jest zarazem darem i zadaniem. Wolność się wypracowuje, 
zdobywa, wyzwala. Prawdziwa wolność jest wyzwoleniem.         
Jest też umiejętnością dokonania wyboru. Wybór uniwersalny 
stymuluje wybory szczegółowe. Znakomicie to ujął Jerzy Liebert, 
międzywojenny poeta: Uczyniwszy na wieki wybór, w każdej 
chwili wybierać muszę. Wyboru dokonuje człowiek sam. Powi-
nien wybierać dobro. Wszystko mi wolno, ale ja się nie poddam 
w żadną niewolę. O tyle jestem człowiekiem, chrześcijaninem, 
o ile wybieram dobro – to cenna maksyma na codzienność.  

Największym rodzajem niewoli jest niewola wewnętrzna.  
Celnie to określił Mickiewicz: 

Tylko własne upodlenie ducha 
Nagina człowieka do łańcucha.  

Bez wolności człowiek karłowacieje, a każdy postęp zamiera. 
Wolność można osiągnąć jedynie przez miłość. Dla chrześcijani-
na podstawą miłości jest nieogarniona miłość Boża; dla agnostyka 
– przynajmniej świadomość potrzeb drugiego człowieka. Poszu-
kujący dobra wcześniej czy później zetnie się z refleksami Wyż-
szego Miłosierdzia, choćby nie chciał tego nazywać śladem Bożej 
ręki… Odejście od Boga jest odejściem od miłości i staje się           
źródłem zniewolenia. Powiada Jan Paweł II: 

                                                 
19  Dobrego dnia, s. 126. 



P r i o r y t e t                      | 33 

 

Wolność nie tylko towarzyszy wierze – jest jej nieodzownym 
warunkiem. Więcej, to właśnie wiara pozwala każdemu jak najle-
piej wyrazić swoją wolność. Innymi słowy, wolność nie wyraża się 
w dokonywaniu wyborów przeciw Bogu. Czyż można bowiem 
uznać, że autentycznym przejawem wolności jest odmowa przyję-
cia tego, co pozwala na realizację samego siebie? Akt wiary 
jest najdonioślejszym wyborem w życiu człowieka; to w nim          
bowiem wolność dochodzi do pewności prawdy i postanawia 
w niej żyć20. 

 

W procesie wychowania należy harmonijnie rozwijać przymio-
ty intelektualne, moralne, fizyczne. Granice wolności muszą 
być uświadamiane. Wychowanie ma dać poczucie pewności oraz 
szansę sprawdzania się w trudnych warunkach. Obowiązuje jed-
nolitość postępowania z głoszonymi zasadami. Obserwowana 
w tej dziedzinie rozbieżność jest największą plagą historii 
i współczesności. Wychowanie musi bazować na prawdzie. 
Gdy człowiekowi odbierze się prawdę, wszelkie próby wyzwolenia 
go stają się całkowicie nierealne, ponieważ prawda i wolność 
albo istnieją razem, albo tez razem marnie giną.21 Wrodzone  
pragnienie służenia Prawdzie i Wartości – zakodowane w czło-
wieku – powinno być przedmiotem szczególnej troski wycho-
wawczej. Rzeczą wychowawcy jest rozwijać to poczucie i elimi-
nować hałaśliwe głosy idolów, które mogą zagłuszyć mniej efek-
towne głosy dobra moralnego.  
 

 

 

                                                 
20  Dobrego dnia z Janem Pawłem II. Myśli na każdy dzień roku. Edycja Świętego 

Pawła, Częstochowa 2006, s. 111–112. 
21  Jw. s. 112. 



 

 
 
 
 

Chrześcijańska zasada 
pomocniczości dopełnieniem 

nierówności osobowej 
i zróżnicowań życia społecznego 
 
 
Najpierw ustalenie metodologiczne. Niezbyt zręczną językowo 

nazwę „pomocniczość” rozumiemy tutaj jako niesienie pomocy 
potrzebującym. Ale ta pomoc nie może w żadnym wypadku 
umniejszać możliwości samorealizacji osób czy społeczności, 
którym pomagamy. Nierówność osobowa i zróżnicowanie życia 
społecznego są zjawiskami naturalnymi; oczywiście, jeśli ich  
zakres nie przekracza racjonalnych granic. Taką granicę wytycza 
przede wszystkim zakres bezpieczeństwa każdej jednostki, ale 
też prawa ogółu.  

Podstawową jednakże sprawą jest zachowanie praw osoby 
ludzkiej. Jeśli jakikolwiek system – np. polityczny czy gospodar-
czy zakłóca prawa człowieka lub – co gorsza – łamie je – nie  
może być akceptowalny. 

Bowiem to „osoba jest rzeczywistością duchową, stanowiącą 
w pewnym sensie odrębny świat (mikrokosmos) i jako taka nie mo-
że być ona pojmowana jako produkt ewolucji świata materialnego. 
Jej umiejscowienie w świecie materialnym oraz uzależnienie 
w działaniu od czynników materialnych nie czyni ją nawet cząstką 
tego świata, ani tym bardziej jego wytworem. Przeciwnie, osoba 
panuje nad światem materialnym, uniezależnia się od niego i po-
sługuje się nim jako środkiem do budowania własnego ładu”         



C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .            | 35 

 

(Ks. Józef Majka, Filozofia społeczna, Wrocław 1982, s. 119).  
Pisze współczesny etyk, socjolog, teolog, ks. prof. Jan Krucina:  

Ewangelia wzywa: bądźcie doskonali jak jest doskonały Ojciec 
wasz. Idzie tu o najwyższą i najszerszą perspektywę uczestnictwa 
– o nowy sposób myślenia, przewartościowującego rozumowanie 
technicystyczne, pragmatyczno-technokratyczne. Horyzont ten 
zakreśla jedyny, górujący ponad wszystkimi zadaniami cel,         
który orientuje w sposób zasadniczy, który wszystkim drogom na 
przełaj ustanawia jeden główny kierunek – nie wskazuje nato-
miast żadnych cząstkowych granic. Cel ten nie leży w zasięgu 
ręki, ale dążenie do niego zawsze jest możliwe. O rzetelności 
owego dążenia decyduje stopień podejmowanej przez człowieka 
odnowy wewnętrznej, solidność ochoty i chęci całkowitego odro-
dzenia siebie, które rozpoczynane na serio nigdy nie jest gotowe. 
Nie jest odnową jednorazową, ale ciągłym odnawianiem się. 
I tylko w tym znaczeniu reforma struktur społecznych ma znacze-
nie, o ile życie chrześcijańskie jest ciągłym nawróceniem, a wła-
ściwie nawracaniem się, ciągle ponawianym zabiegiem o wzrost 
i uwewnętrznienie, o siłę i przewagę ducha. 

Nawrócenie to oznacza zawrócenie z błędnej drogi i wywikła-
nie się ze struktur zła, grzechu. Służy temu myśl społeczna, służy 
rezerwuar środków nadprzyrodzonych Kościoła. Przede wszyst-
kim jednak i ufność w człowieka. Wbrew głosom kasandrycznym 
kryją się w człowieku twórcze przymioty i energie, istnieje          
podstawowa dobroć – ludzka rozumność i wolność. Są to moce, 
dzięki którym człowiek przekracza współzależności doczesne – 
jeżeli wzajemność międzyludzką dopełni on wzajemnością i soli-
darnością z Bogiem”. (Ks. J. Krucina, Myśl społeczna Kościoła, 
Wrocław 1993, s. 40–41). 

Sprawa ma szczególne znaczenie w okresie postępującej           
integracji europejskiej. Przedtem jednak spójrzmy na teren          
regionalny, a następnie – krajowy.  

Ustrój gospodarczy naszego kraju wypada nazwać połącze-
niem gospodarki rynkowej, z reliktami dawnych, przez czterdzie-



36 |                         C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .  

 

stolecie wpajanych zasad tzw. równości społecznej. Przypomnij-
my słynne stwierdzenie Ojca Świętego, określające tę powojenną 
próbę naprawienia niesprawiedliwości: „Lekarstwo okazało się 
gorsze od choroby”. Zresztą było to „lekarstwo” nieoryginalne, 
wprowadzone według wzoru sowietyzacji. „Homo sovieticus” 
to produkt tego niesławnego okresu, który przecież zajął starsze-
mu pokoleniu więcej niż połowę życia. Model ten jednakże funk-
cjonował w środowiskach także i następnych pokoleń i mimo 
transformacji przełomu lat 80–90 ubiegłego wieku pozostawił 
trwały ślad w świadomości. Przede wszystkim stępił wrażliwość 
na wartości chrześcijańskie oraz stał się katalizatorem źle pojmo-
wanej wolności.  

Jan Paweł II wielokrotnie przypominał – także podczas paster-
skich pielgrzymek w Polsce – że wolność jest zarazem dana 
i zadana, że zatem niekontrolowane używanie wolności zamienia 
ją w samowolę, która z czasem zamienia się w antytezę wolności 
– w niewolę. W niewolę – pieniądza, użycia. Pojawiają się wów-
czas dewiacje, tego typu co korupcja – plaga współczesności 
na przeróżnych szczeblach struktur gospodarczych, a także spo-
łecznych i państwowych.  

Nie sprawdziły się banały o własności społecznej, należącej 
jakoby do wszystkich (a więc w istocie – do nikogo!), więc prze-
prowadzono setki prywatyzacji dawnego majątku państwowego. 
Dziś jednak coraz częściej i głośniej słychać, że należałoby skon-
trolować wszystkie procesy prywatyzacyjne ubiegłego 15-lecia, 
bo niemal przy każdym stawiane są znaki zapytania o uczciwość. 
Najsmutniejsze dla każdego z nas – obserwatorów, ale przecież 
także uczestników życia społecznego, jest zjawisko wyprzedaży 
majątku narodowego, idącego od lat w obce ręce. A przy tym 
ciągłe ograniczanie produkcji na rzecz wzrostu handlu, nabijają-
cego zresztą kabzę obcego kapitału. Oby promowanie polskich 
firm było nie tylko rocznicową okazją wręczania odznaki „Teraz 
Polska”. Cóż zatem robić? 



C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .            | 37 

 

Oto – łączyć przestrzeganie zasad chrześcijańskich na co 
dzień, na każdym szczeblu życia – osobistego, rodzinnego, spo-
łecznego, z przykładnym wykonywaniem obowiązków. Prze-
strzegać tych zasad uczciwie, a nie szermować nimi dla zyskania 
poklasku i zbijania kapitału – politycznego czy jakiegokolwiek 
innego. I mieć właściwe pojęcie dobra wspólnego, więcej – czyn-
nie działać na rzecz jego umacniania.  

Dobro wspólne jest bowiem sumą warunków życia społecz-
nego, które pozwalają jego uczestnikom zbliżyć się jak naj-
bardziej do osiągnięcia własnej doskonałości. A doskonałość 
należy rozumieć jako odczytanie i wypełnienie przez każdego 
planu Bożego, który jest „zakodowany” w jego osobowości.        
Tak – użyję tu dość prostego porównania – jak bumerang, który 
po wykonaniu zadania ma powrócić do ręki jego animatora – 
tak człowiek – dzieło Boże, uświęcone Sakramentami, powinien  
– po pełnej aktywności życiowej – wrócić do domu Ojca. 

Dobro wspólne jest kategorią na poszczególnych szczeblach 
wspólnoty. W rodzinie, regionie, narodzie, wspólnocie między-
narodowej. Wielkie znaczenie ma tu respektowanie i ochrona 
dobra wspólnego przez państwo, ponieważ to właśnie państwo 
powołane jest do strzeżenia i rozwijania wspólnoty narodowej. 
Darujemy sobie już dalsze dywagacje o niedoskonałościach na-
szego państwa, podobnie jak o pewnych jego osiągnięciach,         
respektując zasadniczy postulat o potrzebie czynnego, świadome-
go uczestnictwa.  

Pomyślmy o wspólnocie międzynarodowej – dziś kwestii tak 
aktualnej. Unia Europejska, której nasz kraj został niedawno 
członkiem, oparta jest na strukturze partyjnej. Mówiąc najprościej 
– w całej Europie istnieją ugrupowania partyjne, tradycyjnie          
nazywane – lewicowymi, centrowymi, prawicowymi. Parlament 
Europejski jest w ten sposób ciałem ustawodawczym o strukturze 
odzwierciedlającej poglądy moralno-społeczne jego uczestników, 
natomiast na planie dalszym stawia racje poszczególnych naro-



38 |                         C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .  

 

dów. Ma to tę dobrą stronę, że taki układ przeciwdziała rozgry-
waniu partykularnych spraw państw – uczestników. Ale może 
stanowić wielkie niebezpieczeństwo, przed którym przestrzega 
katolicki etyk:   

„Zasada współzależności i partnerstwa ma obowiązywać [...] 
w Unii Europejskiej, pod warunkiem, że nie obróci się w jakieś 
potworne wszechpaństwo, które pochłonie kraje mniejsze” 
(Ks. J. Krucina, Przestrzeń samorządu, Wrocław 1998, s. 11). 

Nawiązując do pojęć dobra wspólnego oraz naczelnego w ety-
ce chrześcijańskiej personalizmu trzeba wspomnieć o miłości jako 
zasadzie społecznej.  

„Otóż miłość jako zasada społeczna oznacza konieczność spo-
tkania i zjednoczenia wielu osób w dobru wspólnym, dzięki temu 
i przez to, że implikuje ono zawsze dobro osoby, ściślej dobro 
wielu osób w nim zjednoczonych” (Ks. J. Majka. dz. cyt., s. 201). 

I tu od razu dodajmy: „Dobro wspólne pojmowane abstrakcyj-
nie, rzeczowo, instytucjonalnie, lub nawet tylko kolektywistycznie 
nie może zrodzić miłości społecznej. Miłość w ścisłym tego słowa 
znaczeniu odnosi się zawsze do osoby i ma na oku jej dobro” 
(jw.). Mówiąc obrazowo – hasło robienia czegoś dla wszystkich 
jest pustym komunałem. Należy coś uczynić dla konkretnej osoby 
ludzkiej.  

A zatem władza – czy samorządowa, czy regionalna, krajowa, 
wreszcie – integrująca państwa w ramach unii międzynarodowych 
(np. Unii Europejskiej) musi mieć na uwadze takie podejmowanie 
decyzji, by one satysfakcjonowały osobę ludzką, a nie zbioro-
wość, czy też jakkolwiek liczoną większość czy mniejszość. Czy-
jest to możliwe? Oczywiście, że tak, jeśli się wyeliminuje – jakże 
dziś częste, niestety, protekcjonalne traktowanie jednych – kosz-
tem drugich. Jak uchronić tych narażonych na tzw. gorszy los? 
Otóż po to właśnie eksponujemy zasadę p o m o c n i c z o ś c i ! 

Świat jest zarazem homogeniczny i heterogeniczny. Homoge-
niczność – to dążenie do jednolitości. Ma ona wyraz i w aspekcie 



C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .            | 39 

 

jednostkowym, i społecznym. Każdy człowiek ma te same prawa 
naturalne, co wynika z jego istoty duchowo-cielesnej. A zarazem 
jest indywidualnością; różnorodność cech ludzkich i zjawisk 
świata – to przejawy hetergeniczności. 

Należy się zastanowić nad obszarami pomocniczości. Odpo-
wiadają one właśnie naturalnym potrzebom człowieka, ale zara-
zem powinny wychodzić naprzeciw jego indywidualnym oczeki-
waniom. Tu znowu przypomnijmy, że pomoc ma rozbudzać pozy-
tywne inicjatywy, a nie zastępować ich.  

Zacząć wypada od sprawy najważniejszej. Od uświadomienia, 
że każdy człowiek nosi w swej osobowości ślad Bożej ręki. 
To jakby rodzaj ziarna, które trzeba odnaleźć. Pomóc mu zakieł-
kować, umożliwić rozwój. W tej próbie samoodnalezienia rola 
największa przypada rodzicom, opiekunom, katechetom, szkole. 
Każdy człowiek ma prawo, ale i ma obowiązek rozwijać swą  
osobowość, nie zaniedbywać własnych możliwości, rozwijać – 
jak uczy przypowieść o talentach – własne zdolności. Niezbędna 
do tego jest pewna podstawa materialna, opierająca się na pracy        
– dobrze wykonywanej i sprawiedliwie wynagradzanej. Zapytaj-
my, jaka rola w tej dziedzinie przypada państwu, czyli organizacji 
opartej – przede wszystkim na tożsamości narodowej i kultu-
rowej.  

Odpowiedź na to pytanie poprzedzić jednak musimy kilkoma 
słowami rozważań na temat tej ostatniej sprawy – tożsamości 
kulturowej, bo ona stanowi płaszczyznę rozpoznawalności euro-
pejczyków.  

Kulturę kształtują stulecia, a nawet tysiąclecia. Cała Europa, 
mimo wielkiej różnorodności etnicznej, językowej – wykształciła 
się jako obszar kulturowy w orbicie dwóch wielkich sił kulturo-
twórczych – antyku i chrześcijaństwa. Znakiem widzialnym         
zasadniczej przemiany w dziejach całej ludzkości jest Epifania, 
czyli Objawienie, którą czcimy w dniu 6 stycznia, popularnie 
nazywanym Dniem Trzech Króli. W tym dniu każdego roku          



40 |                         C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .  

 

Ojciec Święty osobiście podnosi wybranych kapłanów do godno-
ści biskupiej. 

(Przy okazji można wspomnieć, że takie święcenia – z rąk         
Papieża – przyjął w roku 1995 Biskup Pomocniczy Legnicki, 
ks. dr Stefan Regmunt; niżej podpisany miał zaszczyt uczestni-
czyć w tej uroczystości). 

Dzień Epifanii jest przykładem uznania przez świat, dotych-
czas pogański, Chrystusa – Syna Bożego. Ukazuje zarazem tę 
wielką możliwość, jaką otwiera chrześcijaństwo dla dotychcza-
sowej, skażonej niestety grzechem pierworodnym, ludzkości, 
która przez wieki – na różne sposoby – usiłowała tworzyć zasady 
życia wspólnotowego, a w sferze dla człowieka zasadniczej – 
religijnej – oscylowała od różnej postaci politeizmów do monote-
izmu Starego Zakonu. Chrystus – Bóg odwieczny – uczynił           
wobec człowieka gest największy, udzielił mu się przez przyjęcie 
jego tożsamości. Zechciał zostać naszym Bratem, podobnym do 
nas we wszystkim oprócz grzechu. Przez swą Naukę, w każdej 
chwili tożsamą z postępowaniem, przez Ofiarę Męki i cudowne 
Zmartwychwstanie – ukazał Drogę, Prawdę i Żywot, dodajmy           
– drogę wiecznie aktualną, propozycję dla każdego z nas. 

Tęsknota wybitnych twórców filozofii i kultury antycznej do 
sprawiedliwości, ich ofiary ponoszone w imię wysokich zasad 
etycznych, jak choćby czyn Sokratesa (por. książkę: Th. Deman 
O.P. pt. „Chrystus Pan i Sokrates”, Warszawa 1953) znalazły 
wyraz w nauce Nowego Testamentu. 

Dziś czerpiemy najlepsze wzory, także antyczne – w kulturze, 
literaturze i innych dziedzinach sztuki przez pryzmat dwutysiąc-
letniego chrześcijaństwa. 

My, Polacy, przyjęliśmy naukę Chrystusa przed tysiącem lat, 
u początku naszej państwowości. Wiadomo, że chrzest Mieszka I 
był nieodłącznie związany z budową państwa polskiego. A wieki 
dalsze stanowiły nieustanne splatanie się losów narodu, jego       
żywotności i kultury z religią chrześcijańską. Król i prymas – oto 



C h r z e ś c i j a ń s k a  z a s a d a . . .            | 41 

 

były dwa nierozerwalnie ze sobą związane w świadomości ogółu 
urzędy służby Bogu i ojczyźnie.  

(Oto dygresja – w „Panu Tadeuszu” Mickiewicza czytamy 
o toastach wznoszonych na podniosłych uroczystościach: 

„Pierwszy toast – za zdrowie króla jegomości, potem prymasa, 
potem królowej jejmości, potem szlachty i całej Rzeczypospo-
litej”). 

Najcelniej ujął związki naszej tożsamości kulturowej 
z chrześcijaństwem Jan Paweł II, gdy podczas pierwszej piel-
grzymki do Polski podkreślił, że mieszkańcy tej ziemi nie          
byliby w stanie pojąć – ani sensu dziejów, ani znaków współ-
czesności – bez Chrystusa; i, w rezultacie, przestaliby rozu-
mieć samych siebie. 

 
Wracając zaś do pojęcia roli państwa, przypomnijmy – na        

koniec, że to właśnie państwo ma zapewnić warunki dla harmo-
nijnego rozwoju narodu; każdy zaś obywatel winien uczestniczyć 
w działaniach swego państwa. Uczestniczyć w kilku płaszczy-
znach – ideowej, moralnej, materialnej. Nie powinno być tak, 
że ten udział ogranicza się tylko do działań w tej ostatniej dzie-
dzinie – np. przez płacenie podatków.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
 
 
 

Autorytet 
 
 
Czynnikiem niezbędnym w procesie wychowawczym jest        

autorytet wychowawcy.  
Autorytet (auctoritas) – tłumaczony jako wpływ, znaczenie, 

powaga, władza – bywa w tych znaczeniach używany w języku 
praktycznym, ale pojawia się też od dawna w nauce. Np. w nau-
kach prawnych, psychologii, prakseologii, socjologii, filozofii 
(w szczególności – w etyce). To termin popularny (choć nierzad-
ko ulegający manipulacji) w polityce. Jest też podstawowym  
pojęciem w religii i kluczowym w pedagogice jako nauce oraz 
w jej praktycznych realizacjach.  

W sensie filozoficznym występuje on już w tradycji arystotele-
sowskiej jako wnioskowanie prawdopodobieństwa „ex autorita-
tae”. W sensie prawno-społecznym pojęcie autorytetu wywodzi się 
z rzymskiego „patrum auctorites”. W starożytności chrześcijań-
skiej służyło do przekazywania Bożego Objawienia. […] W nauce 
zaś autorytet jest problemem interdyscyplinarnym. Winien być 
jedną z najwyższych wartości, do których dochodzi się po latach 
systematycznej działalności naukowej. Ta zaś winna rozwijać się 
w atmosferze rzeczowej, poważnej krytyki oraz uczciwości intelek-
tualnej na codzień. Autorytet w religii, jako autorytet Boga Obja-
wionego zajmuje wyjątkowe miejsce i – jak to wykazuje magiste-
rium papieża Jana Pawła II – nie da się wyłączyć z dziejów ludz-
kości i nauki. Cytowany badacz słusznie dodaje: Autorytet trzeba 
więc reaktywować i przestać ubiegać się o jego monopol22. 
                                                 
22  Z. Domosławski, Autorytet oraz godność w życiu i we współczesnej medycynie. 

Referat wygłoszony na konferencji Wrocławskiego Towarzystwa Naukowego, 



A u t o r y t e t                                          | 43 

 

Jak była o tym mowa, kwestie autorytetu są niezwykle ważne 
w pracy wychowawczej  

Mówi się o wychowaniu autorytarnym lub antyautorytarnym. 
To są stanowiska ekstremalne. Wybrać należy mądry kompromis. 
Konieczność wkroczeń autorytarnych nie eliminuje potrzeby  
docenienia samodzielności i pomysłowości wychowanków. Wiara 
w siły samoregulujące jednostki ludzkiej jest jednak naiwna.           
Anty-autorytet miałby rzekomo gwarantować waloryzację wła-
snych potrzeb i pragnień wychowanków. Działania mechanizmów 
samo-kształtujących i samo-regulujących nie są wystarczającym 
motorem procesu wychowawczego. Zdanie się na te mechanizmy 
jest – mówiąc najoględniej – zawodne. Oczywiście ruch antyauto-
rytarny był reakcją na nadmierny kult autorytetu. Bo nadmiar 
autorytetu też jest niewskazany. Np. dominacja nauczyciela może 
hamować zdolność podejmowania inicjatyw i samodzielnych de-
cyzji uczniów. Postawa autorytarna nie pozwala wychowankowi 
doświadczać siebie jako konkretnej osoby, tzn. kogoś, kto zasłu-
guje na zaufanie i wolność. Niekiedy jednak tylko postawa auto-
rytarna jest godna zalecenia. Dyrektywne interwencje są potrzeb-
ne np. w sytuacjach, gdy zachowania wychowanków stają się 
niebezpieczne dla innych lub dla nich samych. Autorytet powi-
nien być wypracowany w dialogu. Właśnie dialog to godny zale-
cenia model sytuacji wychowawczej budujący partnerstwo;         
to postawa eliminująca zarówno nadmiar autorytetu, jak i poczu-
cie jego braku. Dialog interpersonalny jest podstawą zdobywania 
autorytetu i wszelkiego powodzenia23. Autorytet staje się wiary-
godny wtedy, gdy kompetentni i uznani wychowawcy podają 
wskazania możliwe do przyjęcia ze zrozumieniem i zaufaniem ze 
strony wychowanków. W działaniach wychowawczych powinno 
                                                                                                        

Wrocław, 23 maja 2013r. Tekst opublikowany w „Medium” (Pismo Uniwersyte-
tu Medycznego we Wrocławiu), październik 2013, s. 6–7 pod tytułem: Rola          
autorytetu w życiu i medycynie XXI w. 

23  Ks. W. Haczkiewicz, op. cit., s. 148. Zob. także: J. Tarnowski, Próby dialogu 
z młodymi, Katowice 1983.  



44 |                                          A u t o r y t e t  

 

się respektować w dialektycznej syntezie różne bieguny postaw: 
autorytet i wolność, kierowanie i spontaniczny rozwój, kulturę 
i samookreślenie się. Należy budzić u wychowanków podstawo-
we motywacje: zainteresowanie, zrozumienie, poczucie odpowie-
dzialności. Warunkami dobrego dialogu jest klimat bliskości, 
dobrze pojmowanej zażyłości oraz wzajemnego zrozumienia.           
Ale dialog nie jest lekarstwem na konflikty. W zależności od sy-
tuacji – także społecznej, kulturowej, szkolnej, klasowej – posta-
wa wychowawcy powinna oscylować między biegunami protekcji 
i partnerstwa. A zatem dla osiągnięcia zakładanych celów w wy-
chowaniu powinna się wzajemnie przenikać postawa kierownicza 
i towarzysząca.  

Realizacja wiarygodnego autorytetu uzależniona jest – 
w pierwszej kolejności – od osobowości wychowawcy. Jej ema-
nacja powinna się przejawiać w inteligencji, otwartej postawie 
życiowej, poczuciu sprawiedliwości i dyskretnie zaznaczanym 
humorze. Wychowankom powinien na co dzień towarzyszyć  
nastrój radości. Te czynniki pozytywne przejawiające się w co-
dziennej pracy wychowawczej są niezbędne dla realizacji jej  
celów. Poszanowanie autorytetu łączyć należy z mądrym naśla-
downictwem. Nie bez znaczenia jest tu kontekst działalności         
pedagogicznej. Ów kontekst – to sytuacja zewnętrzna, np. przej-
rzyście określony regulamin wychowanka czy regulamin ucz-
niowski. W budowaniu autorytetu stosować należy pozytywne 
czynniki interwencyjne. Do nich należy popieranie wychowan-
ków w podejmowaniu działań, takich oczywiście, gdzie realizuje 
się ich poczucie wolności, ale określone głównie szeroko rozu-
mianym bezpieczeństwem moralnym, fizycznym, psychicznym 
etc. Wychowawca buduje też swój autorytet towarzysząc wycho-
wankom w konkretnych decyzjach, budujących szerszą wizję ich 
życia. Kwestią podstawową jest autentyczność wychowawcy, 
jego jednolite oblicze, wizja życia postrzegana jako wzór, ideał. 
Tu dochodzi jeszcze tolerancyjność, budowana w dialogu –



A u t o r y t e t                                          | 45 

 

 z uczniami – wychowankami, ale też w środowisku pracowni-
czym. Sytuacja pożądana, wypracowana i sprzyjająca dalszemu 
procesowi wychowawczemu opiera się więc na tolerancji, akcep-
tacji, zaufaniu, wzajemnym szacunku, ale też poszanowaniu auto-
nomii każdej indywidualności. Są to optymalne warunki wycho-
wawczej komunikacji. W procesie wychowawczym należy ini-
cjować styl współpracy, szanujący role różnych członków tegoż 
procesu. A wzorem powinien być wzajemny układ współpracy 
wychowawców, wciąż przecież obserwowany i mimowolnie           
odtwarzany przez podopiecznych.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
 
 
 

Wielki grzech 
polskiej współczesności 

 
 

Oto pierwszy wielki grzech polskiej współczesności: Coś, 
co nastąpiło – cóż za paradoks! od momentu pełnego odzyskania 
niepodległości, od początku lat dziewięćdziesiątych, od zapano-
wania wszechobecnej wolności po zniesieniu cenzury. Nastąpił 
wówczas gwałtowny, utrzymujący się do dziś – spadek urodzeń. 
Przyczyn jest wiele – gospodarcze, społeczne, brak mieszkań, 
miejsc pracy itd. Ale za mało podkreśla się przyczynę zupełnie 
oczywistą. Oto nastąpiło oderwanie miłości od prokreacji. 
To właśnie przejaw owej płciowości oderwanej od poczucia         
odpowiedzialności. Od trzydziestu lat wali się polska rodzina. 
Teraz się rzadko zawiera małżeństwa, teraz się bywa (żyje) 
ze sobą (i to nawet nie „na kocią łapę”, bo to nazwa oznacza za-
zwyczaj jakiś dłuższy związek). W obiegu są zwroty – to mój były 
chłopak, moja była dziewczyna. Te tzw. związki opierają się       
na przemijającej więzi seksualnej „wspieranej” systematycznie 
zażywanymi środkami antykoncepcyjnymi. Czasem ta więź koń-
czy się małżeństwem, a potem przez lata nie można mieć dzieci. 
To konkretne zaobserwowane sytuacje. Masowo pojawiają się 
single, osoby samotne, zaspokajające okazjonalnie swe potrzeby 
czy preferencje seksualne. Próbujące samotniczych karier. Efekt: 
kraj się wyludnia. Dziś zamyka się szkoły, zwalnia nauczycieli, 
niż demograficzny dotyka wyższe uczelnie, które zresztą, przez 
nadmierne rozprzestrzeniane się szkół prywatnych (to rodzaj, jak 
się okazuje niezłego, choć przemijającego biznesu) znacznie ob-
niżyły wymagania wstępne. Błędy w gospodarce i polityce spo-
łecznej powodują dodatkowe wyludnianie kraju. Co miesiąc        



W i e l k i  g r z e c h  p o l s k i e j . . .           | 47 

 

Polskę opuszczają setki młodych ludzi. Niewiele z nich wraca. 
Dewaluuje się poczucie polskości. Wyznanie patriotyzmu jest 
czymś wstydliwym. Jesteśmy na dobrej drodze do zarzucenia 
języka ojczystego. Wypiera go wszechwładna i to skażona kolo-
kwializmami angielszczyzna24.  

Znaleźć tożsamość można tylko we własnej historii, własnej 
obyczajowości. To truizm, ale dziś trzeba przypominać truizmy.  

Jesteśmy ukształtowani przez historię kultury śródziemno-
morskiej. W ksiąg greckich, rzymskich steki nie wlazłeś, żebyś 
gnił; byś się bawił jak Greki a jak Rzymianin bił. Któż pamięta 
to przesłanie Mickiewicza? W ten wielki region śródziemnomor-
ski weszło przed dwoma tysiącami lat chrześcijaństwo. Do nas 
przyszło tysiąc lat później, ale dziś to już też przeszło tysiąc lat. 
Jan Paweł II podczas pierwszej pielgrzymki do kraju (1979 r.) 
przypomniał w przełomowej homilii na Placu Zwycięstwa, iż 
nasza tożsamość to tożsamość chrześcijanina. Podkreślając, jak 
wielu zjawisk fundamentalnych nie pojęlibyśmy bez Chrystusa 
w przenikliwym prostym dowodzie uzmysłowił przejrzystą kon-
kluzję: Bez Chrystusa nie rozumielibyśmy samych siebie. Stąd 
etyka chrześcijańska, pedagogika chrześcijańska nie jest i nie 
powinna być tylko jedną z wielu propozycji codziennego funk-
cjonowania. Znamy, znać powinniśmy te inne propozycje ze 
względów badawczych. Stąd wspominamy o nich. Ale dla czło-
wieka współczesnego, Europejczyka, Polaka korzenie śródziem-
nomorskie, antyczne, wreszcie chrześcijańskie są bezdyskusyjne. 
Tak jest dla wierzącego, dla chrześcijanina. Tak też powinno być 
dla każdego, kto myśli o przyzwoitym życiu tu i teraz. I temu 
służy ten wywód25.  

                                                 
24  Nasz język ojczysty stanie się językiem regionalnym – powiada znany pisarz, 

autor ostatnio wydanej powieści pt. Obok Julii, Eustachy Rylski, w wywiadzie 
radiowym.  

25  Żeby nie zapomnieć: Rugowanie łaciny z programu nauczania, ze studiów, nawet 
z medycyny jest zjawiskiem bez precedensu, zasługującym na totalną krytykę. 
Niech nas otrzeźwi podobno jeszcze zacofana Ukraina, gdzie łaciny uczy się na 
wszystkich szczeblach kształcenia i to w dużym wymiarze w planach nauczania.  



 

 
 
 
 

Jedność pedagogiki 
 
 
Ile mamy pedagogik? Takie postanowienie sprawy jest gene-

ralnym uproszczeniem. Pedagogika jest jedna. Ale jej rozwój – 
od czasu, gdy pedagogami nazywano osoby prowadzące dzieci 
do nauczyciela – po dzisiejszą wielostronność pedagogicznych 
badań skłania do przypomnienia kierunków w tej nauce. Do histo-
rii przeszła tzw. pedagogika natywistyczna, hołdująca prioryteto-
wi wrodzonych cech człowieka w wychowaniu. Na przeciwnym 
biegunie znalazłaby się pedagogika socjologiczna, zastępująca 
preferencje tej pierwszej apoteozą oddziaływania środowiska  
społecznego na wychowanków. Są nurty doceniające rolę huma-
nistyki w wychowaniu; chętnie używa się tu terminologii – peda-
gogika kultury, choć inni badacze stosują określenie pedagogiki 
osobowości. Ten nurt docenia rolę humanistyki w wychowaniu. 
Ostatnio, zaznaczmy to dygresyjnie, toczy się jałowy spór, czy 
pedagogikę zaliczyć do nauk społecznych czy humanistycznych; 
tak jakby nauki społeczne mogły się obejść bez humanistyki a ta 
bez socjologii (np. socjologii literatury). Karol Marks uważany 
jest za inspiratora podstaw pedagogiki marksistowskiej, materiali-
stycznej. Kompromitacja tego kierunku, propagującego determi-
nizm społeczny jest już zjawiskiem historycznym, choć na świecie 
odzywają się jeszcze jego reminiscencje. Pojawiają się też nurty, 
które starają się zanegować celowość wszelkich skodyfikowanych 
oddziaływań wychowawczych. Zwykło się je nazywać postmo-
dernistycznymi. Negują one skuteczność zabiegów pedagogicz-
nych, stawiają pod znakiem zapytania celowość procesu dydak-
tyczno-wychowawczego itd. Paradoksalnie koresponduje z tymi 



J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i                               | 49 

 

kierunkami nurt antyglobalistyczny, który wywodzi zagrożenie 
osoby ludzkiej z faktu zamiany współczesnego świata w globalną 
wioskę. Są na szczęście kierunki badawcze, które podkreślają 
podmiotowość obiektu wychowania, czyli bazują na podmioto-
wości wychowawczej. Niektórzy nazywają ten obszar poszuki-
wań pedagogiką humanistyczną lub rekonstrukcjonizmem – jako 
powrotem do starych, a nieprzedawnionych kierunków pedago-
gicznych. Ta tendencja ma przeciwdziałać spekulacjom nad osła-
bieniem odwiecznych praw ludzkości i wypróbowanych przez 
wielowiekową praktykę oddziaływań wychowawczych.  

 

Od najdawniejszych czasów jednostka ludzka podlegała proce-
sowi wychowawczemu. Człowiek był wychowywany i to mu 
umożliwiło oddziaływać na otoczenie i przyrodę.  

Starożytna filozofia nie mogła się obejść bez rozważań peda-
gogicznych. U wielkich filozofów tamtych czasów: Sokratesa, 
Platona, Arystotelesa – już wystąpiła próba integracji poglądów: 
pedagogicznych, filozoficznych, politycznych i etycznych. 
Znacznie później pedagogika wyodrębniła się jako samodzielna 
nauka. Pedagogika (grec.: pais – dziecko, chłopiec, syn; ago – 
prowadzę) jest nauką normatywną. I to w podwójnym znaczeniu: 
wynika z norm społecznego współżycia i sama kształtuje ten  
system norm. Ustala ogólne prawidłowości wychowania, ale też 
weryfikuje je w praktyce wychowawczej. Na podstawie tegoż 
zderzenia teorii z praktyką ustala ogólne prawidłowości wycho-
wania – wciąż tę wiedzę pogłębiając i rozwijając. Bo pedagogika 
jest nauką o człowieku, dotyczy tylko człowieka, człowieka 
wśród innych ludzi; stąd jest nauką typowo społeczną. Jej celem 
zasadniczy sformułował w sposób najbardziej uniwersalny Jan 
Paweł II: Uczmy się ludzi, aby pełniej być człowiekiem poprzez 
umiejętność „dawania siebie”: być człowiekiem „dla drugich”26. 
Pedagog bierze pod uwagę osobowość każdego wychowanka, 
                                                 
26  Dobrego dnia, s. 123. 



50 |                             J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i  

 

czyli całość jego cech psychicznych, zorganizowaną, uhierarchi-
zowaną, dynamiczną. Tworzywem osobowości jest doświadcze-
nie życiowe, a całość zmierza do urzeczywistnienia określonych 
ideałów wartości. Temu sprzyja kształcenie, czyli działanie zmie-
rzające do rozwoju całego organizmu człowieka, tak, by mógł 
przyswajać coraz to większy zasób wiedzy, wykonywać coraz 
sprawniej powierzone zadania i – tu sedno zabiegów wychowaw-
czych – poznać samego siebie, co jest, wbrew pozorom, kwestią 
najtrudniejszą. Nauczanie, kształcenie, wychowanie – to trzy            
rodzaje oddziaływań, które dla realizacji wspólnego celu winny 
podlegać stałej integracji. Jest tu zjawisko sprzężenia zwrotnego: 
proces nauczania warunkuje wychowanie i kształcenie, proces 
wychowania stymuluje nauczanie, a kształcenie nie może się 
obejść bez nauczania i wychowania. Stąd w nomenklaturze          
naukowej i praktycznej pojawiają się pojęcia nauczania wycho-
wującego i kształcącego oraz – równolegle –wychowania naucza-
jącego i kształcącego. 

Pedagogika jest więc nauką. Ale nauką praktyczną. Ma swój 
przedmiot, swą problematykę, swe własne specyficzne zadania. 
Jej przedmiot to nauczanie, wychowywanie – dzieci, młodzieży, 
dorosłych. Indywidualnie bądź w zespołach. Zespołach różnej 
wielkości – od małych grup – po społeczeństwa. Na jej problema-
tykę składają się: cele, treści, formy organizacyjne, metody, spo-
soby, środki nauczania i wychowania. Zadania pedagogiki jako 
nauki sprowadzają się – mówiąc najogólniej – do jak najlepszej 
realizacji jej przedmiotu. Chodzi o wypracowanie takich uogól-
nień, które mają ukierunkować pracę wszystkim wychowującym 
i nauczającym: od twórców programów po ich codziennych reali-
zatorów. Z czasem nauka ta się rozrosła i nastąpiła potrzeba       
podzielenia jej na różne działy. Rzecz jasna tylko ze względów 
porządkowych. Bo tak naprawdę pedagogika jest jedna; musi być 
jednością, tak jak jednolite być musi, choć wszechstronne (a wła-
ściwie – dlatego wszechstronne) oddziaływanie wychowawcze. 



J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i                               | 51 

 

Oto więc ważniejsze działy pedagogiki, nie jedyne, zresztą nowe 
się sukcesywnie wyodrębniają: pedagogika ogólna, teoria wy-
chowania, teoria nauczania i kształcenia, pedagogika specjalna 
(dzielona jeszcze dodatkowo na np. oligofrenopedagogikę i rewa-
lidację przewlekle chorych), pedagogika opiekuńcza, resocjaliza-
cyjna. Na poszczególnych szczeblach kształcenia w systemie 
oświatowym (obejmującym w Polsce lata 3–19 w życiu każdego 
obywatela) pojawiają się pojęcia pedagogiki przedszkolnej 
i wczesnoszkolnej, pedagogiki poszczególnych grup wiekowych, 
która przekształca się w dydaktyki poszczególnych przedmiotów 
nauczania (a te także ulegają praktycznym podziałom, np. dydak-
tyka literatury i języka polskiego). Do samodzielnej subdyscypli-
ny urosła pedagogika dorosłych, andragogika. Wszystkie te działy 
pedagogiki – podkreślmy raz jeszcze – nie są oddzielnymi dzie-
dzinami nauki; stanowią jej uszczegółowienie, a patronuje im cel 
praktyczny – sformułowanie postulatów i sposobów jak najlep-
szego postępowania na konkretnym szczeblu czy obszarze        
oddziaływania wychowawczego.  

Pedagogika korzysta z dobrodziejstw wielu nauk humanistycz-
nych i społecznych; możemy je nazwać ościennymi naukami pe-
dagogiki. Tu wymieńmy: filozofię, psychologię, socjologię, histo-
rię, filologię, a z nauk przyrodniczych – biologię. Godzi się choć-
by krótko uzasadnić te powinowactwa. Filozofia – nauka zadająca 
fundamentalne pytania o istotę bytu – jest matką wszelkich od-
kryć i poczynań pedagogicznych. Psychologia – to starsza siostra 
pedagogiki; jej podstawowa znajomość jest niezbędna do plano-
wania i realizacji pracy wychowawczej. Socjologia, nauka o spo-
łeczeństwie, to druga siostra pedagogiki; znajomość podstawo-
wych mechanizmów życia społecznego przekłada się w naturalny 
sposób na czynności pedagoga, który pracuje nad właściwym 
usytuowaniem każdego wychowanka w środowisku. Biologia, 
ściśle wspierająca psychologię, w równym stopniu niezbędna        
jest pedagogom opracowującym teoretyczne i praktyczne system 



52 |                             J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i  

 

wychowawcze – od pedagogiki wieku przedszkolnego – po          
andragogikę. Zbyt mało podkreśla się rolę filologii w kreowaniu 
systemów i rozwiązań pedagogicznych. Szczególne znaczenie ma 
filologia języka narodowego, w naszym przypadku – filologia 
polska. Wykształcony, używany w praktyce i rozwijany język 
literacki jest nie tylko narzędziem pracy pedagogicznej. Umożli-
wia dotarcie do szerokich pokładów kultury narodowej, do bu-
dzenia świadomości patriotycznej, dziś jakoś wstydliwie spycha-
nej przez zachłanność globalizacji. Stąd roli kształcenia poloni-
stycznego w planie studiów pedagogicznych nie da się przecenić. 
Nieco dłuższego komentarza wymaga wzajemne usytuowanie 
pedagogiki i historii. Istnieje oddzielna dziedzina pedagogiki 
zwana historią wychowania; jej rola należy do szczególnie waż-
nych, bo umożliwia odtworzenie etapów rozwoju pedagogiki jako 
nauki i działalności praktycznej oraz formułowania – na tej pod-
stawie – prognoz i rozwiązań przyszłościowych. W tym miejscu 
rozważań chodzi jednak przede wszystkim o zasygnalizowanie 
pewnych niekorzystnych a wręcz szkodliwych zjawisk, które 
w dziejach, a także i we współczesności dawały i dają o sobie 
znać. Mowa tu o wykorzystywaniu koniunktury politycznej dla 
formułowania doraźnych celów wychowawczych lub – na odwrót 
– posługiwania się pedagogiką dla udokumentowania planów 
totalitarnych. By nie odbiegać zbyt daleko wystarczy wspomnieć 
tzw. wychowanie patriotyczne w formacjach Hitlerjugend.            
Podobny typ działań, podkreślmy jednak od razu – na znacznie 
mniejszą skalę, pojawiał się w planach wychowawczych pedago-
giki szkolnej w różnych okresach PRL (np. wdrażanie tzw. jsw – 
jednolitego systemu wychowawczego, mającego umożliwić kom-
pleksową realizację „szczytnych” zasad socjalistycznego wycho-
wania).  

Zasadnicze cele pedagogiki powinny być niezmienne. Powinna 
tworzyć i wciąż doskonalić teorię wychowania, kształcenia, nau-
czania; zawsze uwzględniającą potrzeby, prawa, obowiązki czło-



J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i                               | 53 

 

wieka wynikające z rozumienia jego posłannictwa na ziemi.           
Jak najlepszego rozpoznania swego miejsca. Dla wychowawcy 
poznanie prawidłowości rozwoju i nabycie umiejętności kształto-
wania tego osobniczego zalążka talentów czy tylko predyspozycji, 
z którymi człowiek przychodzi na świat, jest sprawą fundamen-
talną.  

Pedagogika jako teoria powinna sprawdzać się w działaniu, 
tzn. skutecznie oddziaływać na tę dziedzinę życia, która jest 
przedmiotem jej zainteresowania. To zresztą odnosi się do każdej 
nauki. Z drugiej strony – naukowe zasady i prawidłowości wyni-
kają z praktycznego działania. Stąd zadaniem badań pedagogicz-
nych jest m.in.:  

–  wykrywanie i opisywanie praktycznych doświadczeń wy-
chowawczych oraz ich uogólnianie, 

–  wyszukiwanie związków między faktami pedagogicznymi 
w celu ustalania ich skutków, przyczyn, wzajemnych uwa-
runkowań, 

–  formułowanie na tej podstawie ogólnych reguł, zasad, norm 
postępowania w zakresie doboru celów, treści, czasu, środ-
ków dla osiągania jak najlepszych wyników.  

Przede wszystkim jednak celem pedagogiki jako nauki jest  
poszukiwanie prawdy, zgodnie z zasadą: Veritas est adequatio  
rei ad intellectum27. 
 

Jak każda nauka, ma pedagogika odpowiedni arsenał metod 
działania. Przypomnijmy te do dziś najpowszechniej stosowane, 
poczynając od najbardziej podstawowych. Zacząć by należało od 
krótkiego opisu metody obserwacji. Czym jest w istocie obser-
wacja? To świadoma, celowa, zamierzona, kierowana umiejęt-
ność dostrzegania różnych faktów. Winna więc mieć zaplanowane 
cele i zadania. Może mieć charakter stały lub dorywczy – w za-
leżności od celów i przedmiotu obserwacji. Pole obserwacji może 

                                                 
27  Prawda to zgodność rzeczy z myślą. 



54 |                             J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i  

 

być bardzo różnorodne. Może to być uczeń-wychowanek, grupa 
wychowawcza (np. klasa), szkoła, środowisko. Analiza środowi-
ska wychowawczego posiłkuje się często metodą badania         
wytworów ucznia (wychowanka). Te wytwory to np. zeszyt 
ucznia (tzw. przedmiotowy lub do prac klasowych), wypracowa-
nia, rysunki, inne prace o charakterze plastycznym. Do diagnozy 
cech osobowości wychowanka niezbędne jest też obserwowanie 
jego sposobu zachowania się, dbałości o wygląd zewnętrzny itd. 
oraz cech rozwoju psychofizycznego. Powszechnie stosowana jest 
metoda rozmowy, której skodyfikowaną formą jest wywiad lub 
ankieta; odmianą tej ostatniej jest kwestionariusz wymagający 
odpowiedzi na uzupełniające się wzajemnie pytania. Metody  
ankietowania czy wywiadu wymagają poufności, także w opra-
cowywaniu wyników; mimo profesjonalności ich charakteru           
nie są pozbawione naturalnych ograniczeń. 

W poszukiwaniu sprawdzalnych działań wychowawczych, 
zwłaszcza jednak w pracy badawczej pedagogika stosuje również 
metody eksperymentalne. Chodzi tu zarówno o tak zwane eks-
perymenty naturalne, stosowane w warunkach szkolnych czy 
w placówkach opiekuńczo-wychowawczych, ale także o ekspe-
rymenty w zespołach odpowiednio przygotowanych do zastoso-
wania praktyk eksperymentalnych. Istota każdego eksperymentu 
polega na realizacji trzech etapów badawczych – pomiaru wstęp-
nego, działań równoległych w grupach – kontrolnej i eksperymen-
talnej oraz – pomiaru końcowego.  

Eksperyment pedagogiczny a także inne formy kontroli reali-
zacji działań wychowawczych bądź efektów kształcenia posiłkuje 
się często metodą swobodnych wypowiedzi wychowanków,           
np. pisemnymi pracami grupy badanych na określony temat. Roz-
powszechniona jest również metoda testów. Test to zadanie do 
wykonania, identyczne dla osób badanych, z określonymi ściśle 
sposobami oceny wyników. Testy stosuje się do badania wiado-
mości nabytych bądź określania poziomu funkcji umysłowych 



J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i                               | 55 

 

i sensomotorycznych. Oddzielną niezwykle ważną dziedziną  
pedagogiki jest historia wychowania, która korzysta z materia-
łów archiwalnych oraz innych historycznych dokumentów ilustru-
jących działania z zakresu wychowania, nauczania, kształcenia.  

W ciągu wieków nauki pedagogiczne poszukiwały podstaw 
oparcia na naukach filozoficznych i dziś można – rozważając te 
uwarunkowania – mówić o kilku kierunkach poszukiwań badaw-
czych. Jednym z nich był kierunek biologiczno-psychologiczny 
(naturalistyczny, natywistyczny od łac. natus – urodzony), deter-
minujący rozwój człowieka w zależności od wrodzonych mecha-
nizmów życiowych. Tu przywoływany jest jako teoretyk Herbert 
Spencer, podkreślający pierwszoplanową rolę aparatu dziedzicz-
nego rodziców w wychowaniu ich dzieci. Rolą pedagogów było-
by jedynie zdiagnozowanie tych przyniesionych na świat dyspo-
zycji oraz dostosowanie procesu wychowawczego do tego „natu-
ralnego” potencjału rozwojowego dziecka.  

Krańcowym przeciwstawieniem takiego nurtu był kierunek  
socjologiczno-środowiskowy przypisujący decydującą rolę wy-
chowawczą czynnikom zewnętrznym. Natura człowieka miałaby 
być kształtowana wyłącznie w wyniku oddziaływań społecznych. 
Dziecko przychodzi zatem na świat jako tabula rasa28; nauczyć je 
można wszystkiego, niezależnie od dyspozycji dziedzicznych.          
Tu jako promotora kierunku podaje się Emila Durkheima (1858–
1917). Zwolennikom tej teorii bliskie były postulaty utylitaryzmu, 
czyli użyteczności społecznej, spychające na plan drugi potrzeby 
konkretnych jednostek. 

Pedagogika chrześcijańska bazuje na założeniu, że każdy 
człowiek przychodzi na świat ze „śladem Bożej ręki”; zadaniem 
pedagoga jest udzielenie pomocy wychowankowi w rozkodowa-
niu, ale i rozwinięciu, tej najwspanialszej dlań dyspozycji.          
Tu niezwykle ważne jest oddziaływanie środowiska rodzinnego. 
Dziecko ma bardzo plastyczny system nerwowy, posiada głęboką 
                                                 
28  „niezapisana tabliczka” 



56 |                             J e d n o ś ć  p e d a g o g i k i  

 

więź uczuciową z najbliższym środowiskiem – rodzicami,              
rodzeństwem itd. Ostatnio – przy wielogodzinnym dniu pracy 
rodziców (jeśli oczywiście taka praca jest!) bezcenną pomocą jest 
opieka babci, dziadka. Niekiedy tu dochodzi do sytuacji niezbyt 
zdrowej, kiedy dziadkowie wręcz zastępują rodziców. Ci ostatni 
zajmują się dziećmi właściwie w weekendy. W środowisku          
rodzinnym dziecko zdobywa pierwsze podstawowe umiejętności 
– językowe oraz w zakresie elementarnych form zachowania. 
A czyni to głównie poprzez naśladownictwo. Tu nabywa pierwsze 
przyzwyczajenia i nawyki. Według niektórych teorii właśnie na 
tym etapie edukacyjnym zawiązują się zadatki postaw dominują-
cych w całym życiu i potem trudnych do korekcji, takich jak:  
egoizm, destrukcyjność, ale też i pozytywnych, np. życzliwość, 
aktywność. Ważna jest rola przedszkola, wreszcie – szkoły, tego 
następnego etapu kształcenia. Pod warunkiem, że obowiązuje 
stara zasada: Non scholae, sed vitae dicimus29. Szkoła ma służyć 
życiu, a nie na odwrót.  

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 

                                                 
29  „Uczymy nie szkoły, lecz życia”. 



 

 
 
 
 

Pedagog i nauczyciel 
 
 
Czy każdy pedagog jest nauczycielem, czy każdy nauczyciel 

jest pedagogiem? Czy wychowanie jest nauczaniem, czy naucza-
nie jest wychowaniem? Rzeczy wymagałyby długiej dyskusji.  
Np. o nauczaniu wychowującym czy wychowaniu nauczającym. 
My darujemy sobie ten spór czy przynajmniej wszechstronne 
rozważania terminologiczne.  

Niegdyś pedagog nie był nauczycielem. W starożytności peda-
godzy – prowadzili dzieci do nauczyciela. Teraz przedmiotowcy, 
specjaliści różnych dziedzin nauki, którzy lądują w szkołach na 
stanowiskach nauczycielskich muszą kończyć kurs pedagogiczny. 
Nauczyciel w szkole jest zatem pedagogiem. To uproszczenie, 
rzecz jasna. Nawiążę tu do formuły pewnego starego nauczyciela-
-pedagoga. Powiadał on: Nauczyciele – przedmiotowcy (fizyk, 
matematyk, anglista, rusycysta) nie muszą kochać dzieci.           
Wychowawcy – przedszkoli, domów dziecka, ośrodków szkolno- 
-wychowawczych, świetlic etc. winni kochać dzieci. Jeśli tak nie 
jest – mijają się z powołaniem; po prostu nie nadają się do tego 
zawodu.  

Bez wątpienia ważnym działem pedagogiki jest więc nau-
czanie.  

Procesem nauczania, jego składnikami zajmuje się dział         
pedagogiki zwany dydaktyką (didaktikos – pouczający; didasko – 
uczę (grec.); disco – uczę się; doceo – uczę (łac.)). Zadaniem   
dydaktyki jako nauki (bo istnieje przecież i potoczne rozumienie 
tej nazwy) jest wykrywanie i ustalanie prawidłowości procesu 
nauczania – tak by jego realizacja zapewniała trwałe opanowanie: 



58 |                        P e d a g o g  i  n a u c z y c i e l  

 

wiadomości, umiejętności, przyzwyczajeń, nawyków. Chodzi – 
w szczególności – o ustalenie wzajemnych zależności między 
oddziaływaniem wychowawcy a zachowaniem uczniów oraz 
skutkami, jakie to oddziaływanie i zachowanie powodują. Może-
my mówić o dydaktyce ogólnej, ustalającej podstawowe prawi-
dłowości procesu nauczania, jak i dydaktykach szczegółowych 
odnoszących się do poszczególnych przedmiotów, czyli o meto-
dykach kształcenia.  

Wychowawca musi spełniać podstawowe wymagania – co do 
osobowości (charakter, dojrzałość, autentyczna pokora, konse-
kwencja) oraz co do wykształcenia (zarówno co do posiadanej 
wiedzy jak i metod pracy wychowawczej i dydaktycznej). 

 
Proces nauczania należy postrzegać jako sprzężenie zwrotne 

nauczania i uczenia się. Niezbędne jest kierowanie tym procesem. 
Sprowadza się ono – mówiąc najprościej – do szeregu działań 
takich jak: pomoc, doradzanie, wyjaśnianie, podawanie wiedzy. 
Wreszcie, co w nauczaniu wychowującym jest bodaj najistotniej-
sze: osobiste świadectwo wychowawcy. Z tym wiąże się pobu-
dzanie, zachęcanie, angażowanie woli ucznia – wychowanka, tak 
by nauczanie nie stało się wewnętrznym przymusem i nudą. 
Równie ważne co nabywanie wiedzy jest wyrabianie umiejętności 
i sprawności. Umiejętność to zdolność posługiwania się wiedzą, 
a poprzez ćwiczenie – umiejętność zamienia się w sprawność. 
Zadaniem wychowawcy-nauczyciela jest też wyrabianie nawy-
ków i pozytywnych przyzwyczajeń. Nawyk to zautomatyzowana 
czynność, wykonywana ze zmniejszonym udziałem świadomości. 
Nawyk wzbudzający potrzebę jego realizacji jest przyzwyczaje-
niem. Kształtujmy przyzwyczajenia pozytywne, pamiętając,           
że od przyzwyczajeń trudno się uwolnić. 

Aby być dobrym nauczycielem i wychowawcą, trzeba odbyć 
praktykę pedagogiczną, posiadać pewne zdolności, autentyczne 
zainteresowanie drugim człowiekiem, ale też mieć „podbudowę 
teoretyczną”, czyli właśnie posiąść pewną wiedzę z zakresu         



P e d a g o g  i  n a u c z y c i e l                          | 59 

 

pedagogiki jako nauki. Także z zakresu metodyki, czyli nauki 
o sposobach nauczania. Istnieje też teoria, że nauczycielem           
(w pełni!) stać się można jedynie w trakcie procesu dydaktycz-
nego. Cechą zasadniczą nauczyciela – według tego mniemania – 
jest rozwojowość. Czy tak jest w istocie? Poprzestańmy przy-
najmniej na stwierdzeniu, że zawód pedagoga – w tym przypadku 
utożsamianego z nauczycielem – wymaga permanetnego samo-
kształcenia. Ideałem jest dążenie do ujednolicenia procesów – 
wychowania, kształcenia, nauczania, uczenia się. Doprowadzenie 
tych dziedzin do jedności.  

Służy temu właśnie proces nauczania. Rozpoczynając ów pro-
ces powinniśmy mieć świadomość jego celów i zadań, a u wy-
chowanków wzbudzać poczucie perspektywy, chęć ciągłego          
poznawania. Genialnie a prosto określił to Żeromski językiem 
nauczyciela Kawki, który taki właśnie syndrom pasji poznawczej 
zaszczepił Andrzejowi Radkowi: Nauka jest jak niezmierne          
morze, im więcej jej pijesz, tym bardziej jesteś spragniony…30. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                 
30  S. Żeromski, Syzyfowe prace, Warszawa 1973, s. 173-174. 



 

 
 
 
 

Treści, systemy, zasady 
i metody nauczania 

 
 
Treści nauczania to zakres wiadomości przewidzianych do 

przyswojenia przez ucznia-wychowanka. Zazwyczaj są one prze-
widziane w programach nauczania. Już od paru dziesiątków           
lat instytucje państwowe opracowują jedynie tzw. podstawy pro-
gramowe (niegdyś zwane minimami programowymi) a zespoły 
pedagogów i dydaktyków uszczegóławiają je konkretnym pro-
gramami i dostosowanymi do nich podręcznikami. Zasadniczym 
kryterium doboru treści nauczania powinno być ich dostosowanie 
– ilościowe i jakościowe – do możliwości psychicznych i fizycz-
nych uczących się.  

Nauczanie objęte jest określonym systemem warunkującym 
jego celowość. System to – w tym przypadku zespół składowych 
części pracy, powiązanych stosunkami zależności w harmonijną 
całość. W skład systemu kształcenia wchodzą elementy zarówno 
podmiotowe jak i przedmiotowe. Podstawowy układ: nauczyciel 
(pedagog) – uczeń (wychowanek) wspierany jest celowo zorgani-
zowaną infrastrukturą, do której należą: sale dydaktyczne, pra-
cownie, biblioteki, laboratoria, urządzenia elektroniczne – dziś  
już niezbędny komputer, rozkłady zajęć, sylabusy itd.  

Dziś powszechnie stosowany jest system klasowo-lekcyjny, 
który się przyjął od wieków średnich, bo wówczas zaczęto uczyć 
większe grupy słuchaczy. Jego zalety są powszechnie znane, ale 
są też i wady, które do dnia dzisiejszego staramy się ograniczać – 
z różnym skutkiem. Te mankamenty to przede wszystkim brak 



T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .          | 61 

 

większych możliwości w stosowaniu indywidualizacji kształcenia 
(zwłaszcza przy wciąż przepełnionych klasach) oraz nadmierny 
nacisk na eksponowanie nauczyciela przy zmniejszonej aktywno-
ści uczniów.  

W latach 1919–20 Helena Parkhurst-Dalton wprowadziła tzw. 
system daltoński (plan daltoński albo laboratoryjny), w którym 
zamiast klas organizowano trzy poziomy: minimalny, średni, 
maksymalny. Każdy uczeń otrzymywał kartę zadań; materiał nau-
czania był przez nauczycieli przygotowany na piśmie z odpo-
wiednią instrukcją – do przerobienia w wyznaczonych odcinkach 
czasowych – tygodniowych i miesięcznych. System przyczynił się 
do zniesienia drugoroczności. Kładł nacisk na pracę „książkową”. 
Ten system okazał się bardzo drogi; mógł być stosowany jedynie 
dla niewielkiej liczby uczniów. Dość szybko został zarzucony. 
W ramach tzw. globalnego nauczania (zasada szkoły pracy) poja-
wiły się tzw. techniki Freineta (od nazwiska twórcy metody, fran-
cuskiego psychologa i pedagoga), preferujące samodzielną twór-
czość dzieci. Oddzielnym systemem kształcenia jest nauczanie 
niestacjonarne, z jego różnorodnymi odmianami – zaocznym, 
korespondencyjnym i coraz bardziej rozwijającym się nauczaniem 
internetowym. Jako najbardziej popularnemu – systemowi lekcyj-
nemu – należy poświęcić nieco więcej uwagi.  

Lekcja – to ustalony wycinek czasu, w którym zespół uczniów 
opracowuje pod kierunkiem nauczyciela odpowiedni temat wyni-
kający z programu nauczania. W lekcji można wyróżnić tzw. 
formalne stopnie nauczania, czyli ogniwa lekcyjne. Idąc za          
pomysłem Jana Amosa Komeńskiego, wybitnego pedagoga-         
-dydaktyka w toku lekcyjnym wyróżnia się: rozumienie, zapamię-
tywanie, używanie. Według teorii Herbarta (któremu poświęcimy 
jeszcze oddzielną uwagę) w przekazie dydaktycznym i jego            
odbiorze powinny mieć zastosowanie takie elementy, jak: jasność, 
kojarzenie, system, metoda. Zwolennicy tej teorii (np. Ziller 
i Rein) przełożyli postulaty Herbertowskie na konkretną rzeczy-



62 |                         T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .  

 

wistość lekcyjną formułując następujące ogniwa: przygotowanie, 
przedstawienie nowego materiału, połączenie z materiałem            
poprzednio nabytym, uogólnienie i zastosowanie praktyczne. Pol-
ski zasłużony dydaktyk, Wincenty Okoń nadał tym etapom oraz 
ich kontekstowi bardziej uniwersalne nazwy: poznawanie faktów, 
uogólnienie nowego materiału, utrwalenie, kontrola i ocena           
wyników nauczania. Położył też szczególny nacisk na kształtowa-
nie umiejętności i nawyków oraz wiązanie teorii z praktyką. 

Dziś w klasach młodszych większość lekcji ma wszystkie 
ogniwa; w klasach starszych są różne typy lekcji, zawierające 
tylko niektóre. Wśród typów lekcji można więc wyróżnić pełną, 
mieszaną czy kombinowaną jednostkę lekcyjną. 

Wzorcowy tok pracy lekcyjnej polegałby na zachowaniu na-
stępujących etapów; wprowadzenie, nawiązanie do tematu (tu 
również czynności porządkowe) i przypomnienie poprzednich, 
wiążących się z nowym tematem wiadomości, opracowanie no-
wego materiału, ekspozycja (eksponowanie) osi tematycznej, 
usystematyzowanie i utrwalenie zasadniczych treści (uogólnianie, 
klasyfikacja, porządkowanie), zastosowanie praktyczne – opera-
tywność, zadanie pracy domowej odpowiednio przygotowanej 
i objaśnionej. W skrócie: wprowadzenie, opracowanie nowego 
materiału, usystematyzowanie nowych wiadomości, ich utrwale-
nie przez praktyczne zastosowanie, wraz z zadaniem i objaśnie-
niem pracy domowej.  

Są także rodzaje lekcji, nazwijmy je specjalnymi, mające ściśle 
określony cel. Tak np. lekcja powtórzeniowa, zawierająca rekapi-
tulację wiadomości według szczegółowego planu, w której nacisk 
kładzie się na syntezę wiadomości lub lekcja wyrabiająca umie-
jętności, nawyki i przyzwyczajenia. W tym ostatnim rodzaju lekcji 
szczególne znaczenie ma wyjaśnienie celu (część inicjalna) oraz 
zadanie domowe dla usprawnienia nawyku. Niemniej jednak 
można zestawić ogólne warunki dobrego przeprowadzenia lekcji 
i uzyskania zakładanych celów lekcyjnych w trzech warstwach 



T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .          | 63 

 

(poznawczej, kształcącej, wychowawczej). Są to więc: precy-
zyjne określenie celu, dostosowanie treści do możliwości 
uczniów, merytoryczne przygotowanie nauczyciela31, przygoto-
wanie odpowiednich pomocy naukowych, znajomość i respekto-
wanie zasad i metod nauczania, odpowiednia atmosfera przekazu 
nastawiona na obecność afirmacji uczuciowej, ekonomiczna       
gospodarka czasem, stała samokontrola prowadzącego, mądra 
operacja oceną ucznia.  
 

Zasady nauczania są to ogólne normy postępowania dy-
daktycznego, określające, jak należy wcielać w życie cele dydak-
tyczne. 

Zasada systematyczności zakłada opracowanie planowego, 
logicznie uporządkowanego układu treści nauczania. Nazywa się 
to rozkładem materiału nauczania, dziś chętnie nazywanym syla-
busem przedmiotu. Realizacja założonych zadań powinna się  
odbywać w ściśle zaplanowanych stałych odstępach czasowych. 
Nowe wiadomości powinny się opierać na materiale już opano-
wanym, a równocześnie stanowić podbudowę dla nowego mate-
riału. Zasada wiązania teorii z praktyką wynika z istoty samych 
nauk pedagogicznych. Wiedza nie jest w tej dziedzinie celem 
samym w sobie. Jej sens weryfikuje praktyka. Ona też samoistnie 
implikuje wymóg postępowania zgodnego z zakładanymi postula-
tami i wymusza niejako stosowanie zasady poglądowości, czyli 
konieczność współdziałania dwóch uzupełniających się sygnałów 
układu komunikacyjnego między nauczycielem i uczniem. Pierw-
szy układ sygnałowy to rzeczywistość, zjawiska odbierane zmy-
słami i korygowane przez myśl. Drugi układ – to słowa, podsta-
wowy aparat dydaktyczny, niezbędny, ale wciąż nadużywany. 
Nadmiar słów czyli werbalizm w nauczaniu jest wciąż szeroko 

                                                 
31  Wiedza nauczyciela i umiejętność jej przekazania jest kwestią bodaj najważniej-

szą. Ma to być wiedza wielowymiarowa, uwzględniająca wszechstronny kontekst 
kulturowy opracowywanego zagadnienia. 



64 |                         T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .  

 

spotykany. Tu jednak trzeba uczynić jedno bardzo istotne zastrze-
żenie: Szata słowna naszych wypowiedzi – nauczycieli, wycho-
wawców musi być przemyślana, nienaganna. Jest to bardzo ważne 
zwłaszcza dziś, gdy język jest nie tylko zachwaszczany obcymi 
i wulgarnymi wtrętami (to było zawsze i oczywiście tego nie wol-
no lekceważyć!), ale gdy zwroty obcojęzyczne, konkretnie – pry-
mitywna angielszczyzna usiłuje zastąpić wypróbowane, literacko 
dawno zaakceptowane zwroty. Przykładów można przytoczyć 
bardzo dużo, ale wybierzmy choćby kilka. Wyrazy – rzeczownik 
opcja czy przymiotnik opcjonalny funkcjonowały od dawna 
głównie w językach specjalistycznych. Dziś powszechnie słyszy-
my dziwaczny (a coraz mniej rażący przez swoją natarczywą  
częstotliwość) zwrot nie ma takiej opcji, oznaczający brak innej 
możliwości. Niektórzy używają cytowanego zwrotu z cała powa-
gą, inni z uśmieszkiem, nie bacząc na to, że w języku dzieci się to 
utrwali i z czasem straci opinię dziwactwa. Taki wyraz jak hit już 
zakotwiczył się w języku. Gorzej, że słyszymy już i mega hit, 
a określenie mega łączy się, i to jest dopiero fabryka potworków 
językowych! – z polskimi przymiotnikami – i tak słyszy się me-
gadokładny, megawielki (czyli „wielce wielki”) itd. Przedziwną 
karierę zrobił wyraz projekt (ang. proiect), który dziś znaczy 
w powszechnym użyciu tyle co przedsięwzięcie czy program. 
A więc mówi się – pracuję w projekcie, realizujemy projekt, to 
jest bardzo interesujący projekt. Oczywiście – nikt nie dodaje jaki 
to – czyj, czy czego – to projekt. 

Zasada świadomości i aktywności uczniów w nauczaniu 
to nic innego jak kształtowanie świadomego stosunku uczniów 
do celów uczenia się. Sprowadza się to do udziału wychowanków 
w samym przyswajaniu wiadomości, umiejętności i nawyków 
oraz w kontroli osiąganych rezultatów. Docelowo chodzi o ak-
tywność wewnętrzną, wywołaną przez zaciekawienie, trwałe zain-
teresowanie a nawet zamiłowanie. Udział wychowanków w kon-
troli wyników ma bardzo szeroki aspekt uzasadnienia. Chodzi 



T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .          | 65 

 

o poddanie się sądowi ogółu, a przede wszystkim o wyrabianie 
nawyku samokontroli, wreszcie o uczenie się nie dla stopnia, ale 
autentycznego nabywania wiedzy i kształtowania pożytecznych 
nawyków zachowania.  

Zasada stopniowania trudności. Chodzi tu o uwzględnienie 
właściwości rozwojowych uczniów-wychowanków. Wymaga to 
znajomości podstawowych zasad psychologii, w tym psychologii 
rozwojowej. W rozwoju człowieka zwykło się uwzględniać na-
stępujące etapy: okres prenatalny i noworodkowy, wczesne dzie-
ciństwo, wiek przedszkolny, późne dzieciństwo, adoloscencja 
(okres młodzieńczy), kolejne fazy dorosłości (wczesna, średnia, 
późna). Zasada stopniowania trudności bywa też nazywana        
zasadą przystępności. Praktycznie tę zasadę można sprowadzić 
do realizacji następujących postulatów: od tego co bliskie – do 
tego co dalsze; od łatwiejszego do trudniejszego, od znanego 
do nieznanego. Zasada ta zawiera zarazem naturalny postulat  
indywidualizacji nauczania.  

We wszelkim nauczaniu, a też w procesie wychowawczym 
chodzi w szczególności o trwałość wyników oddziaływań dydak-
tyczno-wychowawczych. Należy stosować takie metody i środki 
nauczania, dzięki którym wiadomości i umiejętności uczniów 
będą się stawać coraz bardziej trwałe, dokładne, usystematyzo-
wane, a przede wszystkim – użyteczne. Najogólniej mówiąc – 
realizacja tej zasady może nastąpić jedynie poprzez powtarzanie 
materiału nauczania oraz systematyczną kontrolę rezultatów 
kształcenia i wychowania.  

W obszarze pedagogiki mieści się dydaktyka ogólna, formułu-
jąca uniwersalne metody nauczania, z tym że dydaktyki szczegó-
łowe, zwane też metodykami, formułują własne metody, dosto-
sowane do specyfiki przedmiotów. Metoda (gr. methodos –        
droga, sposób) to system postępowania, umożliwiający wykona-
nie czynu złożonego, planowy i nadający się do wielokrotnego          
stosowania. Metoda zakłada zatem celowy system czynności 
i środki dla realizacji zakładanego celu świadomie dobrane.  



66 |                         T r e ś c i ,  s y s t e m y ,  z a s a d a . . .  

 

Metody mogą być oparte na obserwacji: pokaz, wycieczka, 
film, obraz video, internet. Niezbędne w kształceniu i wychowa-
niu są metody słowne – pogadanka, zwykle oparta na heurezie, 
czyli sposobie stawiania pytań, dyskusja – to już wyższy stopień 
wtajemniczenia w słowo, opis, opowiadanie, wreszcie – wykład, 
często ilustrowany materiałem poglądowym lub inkrustowany 
stosownymi cytatami. Aby wykład spełnił swą funkcję, musi być 
interesujący, przetykany mądrze dobraną anegdotą i umiejętnie 
zanotowany przez słuchaczy32. W dzisiejszej rzeczywistości 
sprawą niezmiernie ważną jest stosowanie i utrwalanie metody 
pracy z książką, często wypieraną przez ekran komputera.          
Książka jest nie do zastąpienia. Jeśli zaniknie galaktyka Guten-
berga, ludzkość straci swój normalny obraz. Dla rozwijania wyż-
szych układów znaczeniowych w naszej świadomości, niezbędne 
jest czytanie i pisanie. Czytanie książek i własnoręczne pisanie. 
Utrwalanie zdobytej wiedzy i nabytych umiejętności dokonuje 
się w toku – kontroli; kontroli bieżącej, kontroli okresowej,            
przy zastosowaniu sprawdzianów ustnych i pisemnych, przy wy-
konywaniu różnorodnych, określonych programem nauczania, 
prac praktycznych. Wybór metod uzależniony jest od celu nau-
czania, konkretnego zadania dydaktycznego, przedmiotu naucza-
nia, wieku oraz merytorycznego przygotowania uczniów-
wychowanków.  

 
 
 
 
 
 
 

 
                                                 
32  Niezbędne jest nauczenie uczniów, wychowanków, słuchaczy sztuki notowania 

słowa mówionego, a wykładu w szczególności 



 

 
 
 
 

Jeden, wybrany filozof 
 
 
Wierni – stwierdza św. Augustyn, „wzmacniają się przez        

wiarę”. Święty biskup Hippony miał słuszny powód, aby tak się 
wyrazić. Jak wiemy, jego życie było ciągłym poszukiwaniem pięk-
na wiary, dopóki jego serce nie znalazło spoczynku w Bogu. Jego 
liczne pisma, w których wyjaśniał znaczenie wiary i prawdę          
wiary, pozostają aktualne do dziś jako bezcenne dziedzictwo 
i pozwalają nadal tak wielu ludziom poszukującym Boga znaleźć 
właściwą ścieżkę, aby dojść do „podwoi wiary”33. 

 
Święty Augustyn (354–430) był 

Nubijczykiem, zrodzonym z ojca 
poganina i matki chrześcijanki. 
Ochrzczony został w 33 roku życia. 
Raz w życiu odbył spowiedź, dłu-
gą, dziś powiedzielibyśmy – gene-
ralną. Jest autorem wielu pism.  
Najsławniejsze z nich to Conffesio-
nes (Wyznania). 
 

Oto skrótowa próba odtworzenia 
jego filozofii:  

Teoria poznania 
Człowiekowi potrzebne jest tyl-

ko poznanie Boga i własnej duszy. 

                                                 
33  Papież Benedykt XVI, List Apostolski „Porta Fidei”, Kraków 2011, s. 14–15. 



68 |                          J e d e n  w y b r a n y  f i l o z o f  

 

Ze wszystkich faktów najpewniejszym jest własna myśl. Umysł 
lepiej od rzeczy poznaje prawdy wieczne. Świat idealny złączony 
jest z Bogiem. Bóg udziela wiedzy drogą oświecenia (iluminatio). 
Dzięki temu umysł widzi prawdę bez pośrednictwa zmysłów. 
Dochodzi do prawdy wprost – bez rozumowania – intuicyjnie. 
Oświecenie jest faktem nadprzyrodzonym, dziełem łaski.  

Teocentryczna metafizyka 
Metafizyka Augustyna opiera się na trzech priorytetach: 
Przewaga Boga nad stworzeniem, 
Przewaga duszy nad ciałem, 
Przewaga uczucia i woli nad rozumem. 
Bóg jest najwyższym bytem (summa essentia). Jest, który jest. 

Jest bytem niezależnym. Jest osobą (personalizm). Jest praprzy-
czyną wszelkiego bytu, ale i Opatrznością wszystkiego (crfeatio 
continua). Bóg to najważniejszy przedmiot poznania, ale i przy-
czyna poznania. Człowiek bez iluminacji sam prawdy by nie  
znalazł. 
Bóg to najwyższe dobro i przyczyna wszelkiego dobra: Uczyniłeś 
nas Panie dla siebie i niespokojne jest serce nasze póki nie spo-
cznie w Tobie. Dążenie do dobra – w Bogu ma przyczynę i cel.  

Dusza jest substancją samoistną. Jej funkcje – to myśl, wola, 
pamięć. Dusza jest doskonalsza od ciała. Duszą, a nie ciałem         
(np. zmysłami) poznajemy Boga. Zasadniczą postacią życia          
duchowego (duszy) jest nie rozum, lecz wola. Istotą natury czło-
wieka jest nie to co wie, ale to, czego chce. Zatem formułą meta-
fizyki Augustyna jest woluntaryzm. Poznanie jest rzeczą woli 
i uczucia; tym więcej – działanie.  

Heteronomiczna etyka (Teodyceja) 
Świat jest znikomy wobec Boga. Jest jednak Jego dziełem.  

Zatem jest dobry. Jak zatem wytłumaczyć obecność zła? Otóż       
zło nie należy do przyrody. Nie wyszło spod ręki Boga. Jest           
dziełem wolnego człowieka, który odsunął się od dobra. Bo zło 
jest brakiem dobra.  



J e d e n  w y b r a n y  f i l o z o f             | 69 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Łaska 
Łaska Boża jest darem bezinteresowności Bożej. To dar dany 

według Jego woli i bez zasług obdarowanego: Donum gratis          
datum. Bez łaski człowiek nie może czynić dobra, a na łaskę       
nie może zasłużyć. Zatem ludzi można podzielić na tych, którzy 
dostąpili łaski i tych, którzy jej nie dostąpili. Ci pierwsi są dobrzy 
i będą zbawieni, ci drudzy są źli i będą potępieni. Dla Augustyna 
przyznawanie ludziom współdziałania we własnym zbawieniu 
byłoby pomniejszaniem Boga. To słaba strona jego filozofii.        
Występowali przeciw tym sformułowaniom późniejsi filozofowie, 
wśród nich św. Tomasz z Akwinu. 



 

 
 
 
 

Etyka poety i etyka filozofa 
 
 
Wypadnie zacząć od przypomnienia, które zabrzmi jak truizm. 
W toku dziejów ludzkość wypracowała pewne normy moralne, 

których wartości nikt nie kwestionuje, przynajmniej na pewnym 
wyodrębnionym obszarze kulturowym. Takim np. obszarem jest 
Europa ze swym dziedzictwem opierającym się o dorobek staro-
żytności (a więc głównie kultur Grecji i Rzymu) oraz chrześcijań-
stwa. Uniwersalne normy moralne przyjęte w naszym (i nie tylko) 
kręgu kulturowym bazują na wskazaniach Dekalogu, czyli dzie-
sięciu przykazaniach zapisanych w Prawie Mojżeszowym i przy-
jętych oraz rozwiniętych przez chrześcijaństwo34.  

Zygmunt Krasiński, którego dorobek twórczy najtrafniej okre-
ślił przed laty Juliusz Kleiner jako „dzieje myśli”35, dawał nieu-
stanny wyraz swym zainteresowaniom filozoficznym, w tym 
etycznym. Nie zmienia to faktu, że „Krasiński nie był filozofem, 
tylko filozofującym poetą”36, nie stworzył systemu filozoficznego, 
przecież jednak akcenty etyczne stanowią nieodłączny składnik 
                                                 
34  Zob. H. Gradkowski, Etyka pracownika administracji publicznej, Warszawa 

1998, s. 6 i nast.  
35  J. Kleiner, Zygmunt Krasiński. Dzieje myśli, t. 1–2, Lwów 1912. 
36  K. Górski, Juliusz Kleiner (1886–1957), Rocznik XX/1985 Towarzystwa Literac-

kiego im. A. Mickiewicza, s. 109. Tu warto przytoczyć dłuższy passus, w którym 
Konrad Górski trafnie ocenia nowatorstwo monografii Kleinera o Krasińskim: 
Kleiner wykazał, że Krasiński nie był filozofem, tylko filozofującym poetą, przede 
wszystkim uczuciowcem i artystą, który intelektualizował swoje przeżycia. Recen-
zując te monografie Konstanty Wojciechowski doszedł do wniosku, że w jej świe-
tle Krasiński zmalał jako filozof. Było to znamienne pomieszanie  pojęć. Autor 
„Irydiona” nie zmalał, ani nie urósł jako filozof, bo nim nigdy nie był, tylko zo-
stał pokazany właściwie w swym właściwym charakterze jako poeta (Ibidem). 



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 71 

 

jego wypowiedzi – tak poetyckich, jak i, jakże obfitych, epistolar-
nych. Filozofem zaś, także etykiem, był bez wątpienia August 
Cieszkowski, przyjaciel poety i – w pewnym stopniu – patron 
jego poglądów etycznych. 

Dla potrzeb tej krótkiej wypowiedzi wypadnie przywołać        
jedynie dwa reprezentatywne przykłady z pism Zygmunta, w któ-
rym prowidencjalizm otrzymuje szczególną formułę millenary-
zmu. Będą to „Trzy myśli pozostałe po św. pamięci Henryku  
Ligenzie” oraz „Przedświt”37.  

„Syn cieniów” – 116 wersowy poemat – to pierwsza myśl  
Henryka Ligenzy. Jako motto umieszczony został dwuwers 
z Apokalipsy – wypowiedź Anioła o tym, że czasu już nie będzie 
(s. 42), a więc o zapowiedzi końca świata. Bohater zaś poematu, 
syn cieniów, poczyna się z ziemi, z tego padołu, a sił żywotnych 
użycza mu – jak Romulusowi – dzika wilczyca (jw.). Pod wpły-
wem wszakże światła, które spadło z krainy błękitu (jw.), budzi 
się w nim chęć oderwania od ziemi, odczucie iskry Bożej. Nieła-
twe to zadanie, bo trzeba przejść przez męki porównywalne 
z męczeństwami Tytanów (jw.). Syn cieniów stanie się stopniowo 
Synem światłości, przenika bowiem ludzkość w jej pochodzie 
do Boga, a właściwie powrocie do nieba. Bo rozwój dziejów 
ma sens tylko o tyle, o ile miliony dusz zmierzają do domu Ojca, 
tak potwierdzając swą tożsamość dzieci Bożych. Tak więc każda 
dusza wnosi swój osobisty wkład w stwarzanie nieba w niebie 
(s. 45). Końcowa część poematu to filozoficzny wywód o jedno-
ści ducha ludzkości z posłannictwem każdego człowieka i zara-
zem wyszczególnienie zadania, opartego na poznaniu i miłości: 

 
                                                 
37  Z. Krasiński, Trzy myśli pozostałe po śp. Henryku Ligenzie zmarłym w Morreale 

12 kwietnia 1840 roku, [w:] Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, objaśnił 
i wstępem poprzedził Józef Kallenbach, Warszawa (1922), s. 33–62. Z tej edycji 
– cytaty z podaniem w nawiasach numerów stron. Krasiński tak się „przywiązał” 
do osoby domniemanego autora „Trzech myśli”, że niektóre listy, dla zachowa-
nia incognito, podpisywał jego nazwiskiem.  



72 |                E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a  

 

Lecz każda dusza na >>ciebie<< wyrosła 
I siebie samą w twoje łono wniosła 
I wie o sobie – że stała się synem,  
Równym ci >> Ojcze<<, i wiecznie jedynym. 
Bo w każdej jeden ty jesteś, o Panie! 

 

I w każdej wołasz „Ja”, a oprócz Ciebie 
Nigdzie nic nie ma i nic nie powstanie! (s. 45). 

 

„Sen Cezary” – myśl druga śp. Henryka – to wizja senna, 
korespondująca tematycznie z ideą „Syna cieniów”, rzecz 
to bowiem o walce narodu, o jego upadku, ale i zmartwych-
wstaniu. Finał tego krótkiego rozważania etycznego jest mani-
festacją potrzeby ofiary życia – dla odrodzenia ojczyzny 
i ludzkości: 
„Cezara, Cezara, czemu żałujesz, żeś życie poświecił dla 

umarłej? Alboż nie wiesz, że jest zmartwychwstanie? [...] Ta, 
co zabrała życie twoje, odda je tobie, bo śmierć jej była tylko  
złudzeniem. I tak też się stanie. Bohater tak kończy opowieść 
o swojej wizji sennej: 

Jak nowonarodzoną gwiazdę, ujrzałem postać, wschodzącą 
z kończyn widnokręgu. – Uczułem, że będę nieśmiertelny, bom 
nieśmiertelną ukochał – i koło mnie z prochu dźwigali się męże 
i widmo Chrystusa bielało nad nimi w powietrzu. – Zamknąłem 
oczy i padłem twarzą na ziemię wśród zmarwtychwstających 
(s. 54). 

Trzecia myśl Ligenzy, zatytułowana „Legenda”, jest poetycką 
opowieścią o zmierzchu Kościoła św. Piotra i nastaniu Kościoła 
św. Jana na ziemi. Kwestia zamiany Kościoła Piotrowego na Ja-
nowy ma szeroki kontekst filozoficzny, nas zaś tu będzie intere-
sować odniesienie do teorii filozoficznej Augusta Cieszkowskie-
go. Powiedzmy już teraz, że powstanie Kościoła Janowego odpo-
wiada teorii tego etyka o nadejściu trzeciej epoki w dziejach ludz-
kości – epoki Ducha Świętego. 



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 73 

 

Dobro, pochodzące od Boga, a poszukiwane przez człowieka, 
ma długi rodowód. Trzeba – na drodze wielowiekowej ewolucji           
– przebyć drogę od statusu Syna cieniów do Syna światłości. 
Wówczas, pokonując czas historyczny, przetworzony usilną pracą 
wieków, człowiek stanie obok Boga, uczczony nimbem nieśmier-
telności. Będzie wówczas czynił dobro – w wymiarze społecz-
nym, narodowym, ogólnoludzkim. Naczelne miejsce w tych dzia-
łaniach przypadnie narodowi najbardziej umęczonemu, idącego 
za Golgotą Zbawiciela – aż do grobu, który wszakże staje się – 
jak krzyż – bramą zmartwychwstania. To właśnie widzi w cu-
downym śnie bohater – i narrator zarazem – drugiej myśli Ligenzy 
– hrabia  Cezara. 

Analizę zaś trzeciej myśli uzupełnijmy wypowiedzią sławnego 
profesora literatur słowiańskich w College de France. Tak mówił 
Mickiewicz o „Legendzie”, cytując najpierw finał poematu: 

„Cztery kręcone filary ołtarza pękły jak ścięte drzewa i runęły 
– i baldakim spiżowy runął – i kopuła cała, jak zstępujący świat, 
biała spadała na ziemię.  
I wszystkie portyki i pałace Watykanu, i kolumny dziedzińca łama-
ły się i rwały, w proch się sypiąc – i obie fontanny jak dwa białe 
gołębie przypadły do ziemi, konając”. 

Tym wspaniałym obrazem kończy się poemat. [...] Ów hufiec 
pielgrzymi wyobraża nie tylko legiony polskie [...]; wyobraża 
on razem ten nieprzeliczony zastęp ludzi szukających Kościoła 
przyszłości. Wszyscy oni dążą do Rzymu, wszyscy muszą przejść 
przez Rzym, wszyscy muszą wstąpić do tej Bazyliki; ale nie zginą 
w jej zwaliskach, podtrzymają kopułę szablami. Nie oręż ziemski 
ani oręż jednostek zdoła ją ocalić, ale duchy narodów. Duchy 
narodów podtrzymają tę kopułę, zagrożoną runięciem. Przebiją 
w niej otwór dla światła niebieskiego [...], aby dała nam klucz 
do wszystkich tradycji i wszystkich filozofii38. 
                                                 
38  A. Mickiewicz, Literatura słowiańska. Kurs czwarty, Wykład IV, Warszawa 

1998, s. 43–44. 



74 |                E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a  

 

Dla Mickiewicza monumentalny finał „Trzech myśli” oznacza 
postulat zasadniczej zmiany w świadomości i stosunkach między 
ludźmi, co stanowiłoby główne zadanie dla Kościoła powszech-
nego, czyli katolickiego. Bo – jak powiada – [...] Kościół jest 
największym ze wszystkich państw. Dotyka on z jednej strony kra-
iny niewidomej, z drugiej zaś – niemej krainy stworzeń żywych, 
czy też nieorganicznej, o której Kościół dotąd wypowiedział           
ledwie pierwsze słowo39. Profesor-poeta domaga się zarazem           
wewnętrznego odrodzenia Kościoła i przywołuje przed oczy           
kapłanów chwalebne wzorce „Kościoła pierwotnego”. Ta kwestia, 
jakkolwiek dla Mickiewicza bardzo istotna, nie będzie w tym 
miejscu podjęta. Najważniejsza jest natomiast – dla niniejszej 
wypowiedzi – pełna aprobata wykładowcy dla ideowej wymowy 
poematu, który ukazuje wzorzec etyczny i daje narzędzie odnowy 
moralnej – wszystkim, a w szczególności duchowym przewodni-
kom:  

Gdyby urzędnicy Kościoła, nasi starsi bracia, nasi ojcowie  
duchowni, posiadali takie uczucie, jak człowiek, który mógł          
doznać tego widzenia i opisać je, położyliby to pismo w rzędzie 
tych, co poprzedzają i zwiastują Kościół przyszłości40 – konkludu-
je profesor literatur słowiańskich.  

Traktat „O stanowisku Polski z Bożych i ludzkich względów”, 
kolejne dzieło poety, to wstępny wykład mesjanizmu Krasińskie-
go41. Manfred Kridl tak zinterpretował istotę tego poglądu: 

Jaki jest cel ludzkości? Jest nim zaprowadzenie Królestwa     
Bożego na ziemi [...]; narodom musi być dana możność rozwoju, 
muszą one dojść do pełnej samowiedzy swoich praw, zadań 
i obowiązków. Żeby zaś tak mogło się stać, muszą one mieć wzór 
do naśladowania – podobnie, jak przed wiekami duch ludzki          

                                                 
39  Ibidem, s. 45. 
40  Ibidem, s. 44. 
41  Wstępny, bo pełniejszy wykład poetycki na ten temat otrzymamy w „Przed-

świcie”. 



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 75 

 

potrzebował dla uświadomienia sobie swoich przeznaczeń pier-
wowzoru Chrystusa. Otóż takim pierwowzorem dla narodów 
w ich pochodzie ku doskonałości będzie Polska. Polska posiada – 
według niego (Krasińskiego – H. G.) – wszystkie te cechy, które 
przeznaczają ją na przewodniczkę narodów. A więc >napiętno-
wana męczeństwem i prześladowaniem<, złożona do grobu, 
nie zginie jednak, lecz zmartwychwstanie. [...] Poza tym posiada 
długą i pełną chwały historię. [...] Dzieje Polski są >najbielszą 
kartą w dziejach europejskich, najmniej skalaną, najściślej        
Chrystusową”. Oto są najgłówniejsze tytuły Polski do odegrania 
roli przewodniczej w ludzkości42. 

„Przedświt” to optymistyczne wyznanie wiary, projekcja          
moralnego odrodzenia ludzkości przez ofiarę.  

Wielkie znaczenie ma dla tego urodzonego pesymisty pozna-
nie Delfiny Potockiej i uczynienie z niej „siostry”, przewodniczki 
– Beatrycze na dalsze życie. To ta miłość inspiruje rozwój nastro-
ju patriotycznego, który nigdy dotąd nie owocował pełną optymi-
zmu nadzieją. Teraz zaś właśnie rozkwita i – dodajmy – staje się 
podnietą poszczególnych wizji, składających się na pełen radości 
obraz nadchodzącego zmartwychwstania Polski i odrodzenia 
świata, co już widać w przepowiedniach, bo przecież jest to 
„Przedświt”.  

Nastrój radosny idzie w parze z optymizmem wiary. 
U myśliciela, jakim bez wątpienia jest Krasiński, musi być jed-
nakże logiczne uzasadnienie postawy. Jest ono wyłożone 
expressis verbis w zwrotach: „Bóg nas wcieli w drugie ciało”, 
„Prawem naszym Zmartwychwstanie”, przede wszystkim zaś 
w stwierdzeniu: „Próbę grobu my odbyli” (podkr. H. G.). Jeśli 
przyjąć do wiadomości tę konstatację, to zrozumiałe się staje 
odejście od wcześniejszych przekonań o „czerepie rubasznym” 

                                                 
42  M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Cz. III: Literatura na emigracji, Warsza-

wa 1931, s. 310–311. Przy kolejnym cytacie z tej edycji – w nawiasie numer 
strony. 



76 |                E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a  

 

(to, oczywiście, zwrot z „Grobu Agamemnona” Słowackiego), 
szlacheckiej przeszłości i dostrzeżenie w naszej historii świet-
nych, rycerskich kart, upozowanych w postać hetmana – bohatera, 
Stefana Czarnieckiego, w którego usta wkłada podmiot liryczny 
ocenę dziejowej roli Polski: 
 
 

„Łaska Boża  
Nas wegnała w te bezdroża: 
Niechaj będzie pochwalona! 
Bo ojczyźnie mojej dała  
Z piekieł ziemskich wyniść łona, 
Nie żyć w innych ludów modle 
Raczej umrzeć – jak żyć podle!  
Za to Panu wieczna chwała! 
Ty nie szukaj w ojcach winy, 
Ty nie wdawaj się w szyderstwo,  
Bo to potwarz i bluźnierstwo! 
[...] 
Gdyby niegdyś ojce twoi 
Cudzoziemców świeckich chodem 
Weszli byli do podwoi 
Tego gmachu, który stoi 
Wkoło Polski, a dziś pada,  
Bylibyście dziś, jak oni, 
Kramem tylko – nie narodem, 
Sklepem, śpiącej pełnym broni. 
[...] 
I z krwi naszej, z naszej winy 
Nim ten jeszcze wiek przeminie,  
Wyjdzie ludów lud jedyny: 
Błogosławcie ojców winie!”43 

                                                 
43  Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, objaśnił i wstępem poprzedził Józef 

Kallenbach. Wydawnictwo Dzieł Wyborowych Marian Haskler, Warszawa –
Kraków-Lwów-Poznań (1922), t. III, s. 177–178. 



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 77 

 

W kolejnej wizji pojawia się Patronka polskiego rycerstwa, 
Maryja – Królowa Polski. Ona po raz drugi zdepcze szatana, zstę-
pując do otchłani, a ów kłamca stary zostanie pod Jej przewodem 
pokonany przez zbrojnych, polskich mężów. Nastanie więc epoka 
doskonalsza, epoka Ducha świętego, odpowiadająca epoce czynu 
Cieszkowskiego44. 

„Przedświt”, radosna projekcja mesjanizmu poety, stanowi 
apogeum jego duchowej przemiany – po skrajnym pesymizmie 
„Nie-Boskiej komedii”, umiarkowanym – „Irydiona” i wreszcie 
po próbach już pozytywnego porządkowania świata w „Trzech 
myślach Ligenzy” i traktacie „O stanowisku Polski”. Jest więc 
poemat wykwitem ewolucji wewnętrznej tego „poety myśli”, dla 
której wybuch radosnego i głębokiego uczucia do Delfiny był 
cennym katalizatorem. Kridl uważa „Przedświt” za szczytowe 
osiągnięcie twórcze autora. Pisze: 

Jest on (>Przedświt<) [...] pomnikiem artystycznym najszczę-
śliwszej epoki jego (Krasińskiego) życia i jest poetyckim, pełnym 
pierwszorzędnych piękności, obrazem szczytu rozwoju jego myśli. 
(s. 321). 

Krasiński to jedyny spośród trzech wieszczów poeta-heglista. 
Mickiewicz bywał podczas epizodu berlińskiego w 1829 roku na 
wykładach Hegla i... wychodził znudzony, co nie pomału dziwiło 
jego ówczesnego znajomego a potem serdecznego przyjaciela, 
„zabitego” heglistę Stefana Garczyńskiego, autora „Wacława 
dziejów”. Autor „Irydiona” przejął dialektykę Hegla w sprawach 
zasadniczych (teoria tezy, antytezy i syntezy), ale nigdy nie pogo-
dził się z nim w kwestiach szczegółowych. Nade wszystko – nie 
mógł zaakceptować jego afirmacji teraźniejszości; katalog etycz-
ny łączył się bowiem u Krasińskiego z historiozofią. 

 

                                                 
44  Tak zinterpretował „życia kształty trzecie”, wieńczące tę wizję, Józef Kallen-

bach; op. cit., s. 183, przyp. 1. 



78 |                E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a  

 

August Cieszkowski, przyjaciel i duchowy patron Krasińskie-
go, to postać godna przypomnienia także w wymiarze biograficz-
nym. O dwa lata młodszy od Zygmunta, jako szesnastolatek wziął 
udział w powstaniu listopadowym, uczestnicząc w dwóch rodza-
jach działań – w protokołowaniu obrad sejmu powstańczego 
i sypaniu umocnień przed szturmem Warszawy jesienią 1831 ro-
ku. Studiował w Krakowie i Berlinie. Był uczniem Micheleta, 
należącego do ścisłej szkoły Heglowskiej. W 24. roku życia uzy-
skał w Heidelbergu doktorat z filozofii. Nie przekraczając trzy-
dziestki stworzył swe znakomite prace filozoficzne – „Prolego-
mena do historiozofii” oraz „Bóg i palingeneza”45, którymi zdobył 
europejską sławę. Zajmował się też zagadnieniami ekonomicz-
nymi, napisał m.in. pionierską pracę „O kredycie i obiegu”. 
Zgodnie z postulatami jego filozofii praktycznej, czym zajmiemy 
się za chwilę, przekuwał życie w czyn, co przejawiało się 
w szeroko zakrojonej działalności społecznej. Tak pisze na ten 
temat współczesny badacz: 

[...] Cieszkowski rzuca hasło „pracy organicznej”, organizuje 
Towarzystwo Przyjaciół Postępu, kursy oświaty, szkoły zawodo-
we. Jego zasługą jest seria wydawnicza „Biblioteki Warszaw-
skiej” udostępniająca w tłumaczeniach dzieła światowej filozofii, 
jego zasługą założenie Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół 
Nauk, on wywalczył założenie Uniwersytetu w Poznaniu, on 
wreszcie własnym sumptem założył Wyższą Szkołę Rolniczą 
w Żabikowie. Ponad 20 lat był posłem na sejm, przywódcą Koła 
Polskiego w parlamencie; założył też Ligę Polską, potężną partię 
polityczną, która – choć oficjalnie rozwiązana – była przez cały 
czas podziemnym rządem Księstwa. Zmarł przeżywszy 80 lat 

                                                 
45  Niepowetowaną stratą było spalenie drugiej części tego traktatu. Uczynił to 

rozmyślnie sam Krasiński, który dysponował jedynym egzemplarzem tekstu, ale 
obawiał się rewizji i ewentualnego ujawnienia ocierających się o herezję poglą-
dów przyjaciela.  



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 79 

 

12 marca 1894 roku. Prac i czynów, które wykonał, starczyłoby 
na kilka żywotów46.  

Głównym dziełem Cieszkowskiego jest „Ojcze nasz”, rzecz 
monumentalna, jakkolwiek niedokończona. Za życia autora uka-
zał się tylko tom pierwszy (1848), a dopiero po śmierci filozofa – 
kolejne trzy tomy (1899–1906)47. Treścią rozważań jest wielo-
warstwowy komentarz do Modlitwy Pańskiej. Każda z siedmiu 
próśb-wezwań, wyrażonych w tej wypowiedzi Chrystusa, znajdu-
je głęboką interpretację o podłożu etycznym. Dla tego filozofa 
jest to nie tylko kwintesencja Ewangelii, ale także prognoza przy-
szłości rodzaju ludzkiego. Przejąwszy od heglistów pogląd o trój-
dzielności wszelkiego rozwoju – w myśl metodologii dialektycz-
nej, nie akceptował Cieszkowski ich braku zainteresowania przy-
szłością. Nie mógł się pogodzić z idealizacją współczesności czy 
rzekomej doskonałości funkcjonującego systemu państwowego. 
Podzielił więc dzieje ludzkości na trzy wielkie epoki, których 
zależność ujmował według triady Heglowskiej. Jeśli więc tezą 
była epoka przedchrześcijańska, antytezą – po-Chrystusowa, to 
syntezą będzie epoka autentycznego praktykowania przykazań 
Bożych oparta, nie na dociekaniach poznawczych, lecz na woli 
i czynie. To właśnie epoka Ducha Świętego. 

Człowiek ma zatem chcieć czynić dobro i faktycznie je reali-
zować w codzienności. Tak też mają czynić narody, naśladując 
w ten sposób Chrystusa, nieustannie prosząc o Bożą opiekę 
w rytm siedmiu próśb Modlitwy Pańskiej. 

Sednem etyki Cieszkowskiego była teoria czynu. Tylko 
uczynki zapewniają człowiekowi nieśmiertelność. Każde działa-
nie, nawet, jeśli miałoby się skończyć klęską, jest w istocie        
zwycięstwem, bo podnosi hart ducha. Metempsychiczny roman-

                                                 
46  B. Urbankowski, Myśl romantyczna, Warszawa 1979, s. 187. 
47  Pełne wydanie, uzupełnione o odnalezione fragmenty, ukazało się w Poznaniu 

w latach 1922–23. 



80 |                E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a  

 

tyzm Cieszkowskiego okazuje się optymizmem, myślą, która  
hartuje i budzi nadzieję48.  

O szczególnym związku osobistym poety i filozofa tak pisze 
badacz i wydawca olbrzymiej korespondencji Krasińskiego: 

Wśród korespondentów Krasińskiego August Cieszkowski, 
o dwa lata młodszy od poety, jest chyba jedynym, z którym przy-
jaźń zawiązała się jeszcze w okresie wczesnego dzieciństwa, 
po śmierci ich matek bowiem wychowywała ich ta sama bona, 
emigrantka francuska, baronowa de la Haye. Sam Cieszkowski 
w liście do Tarnowskiego wyznaje: „...wzrastaliśmy w ciągłych 
i wspólnych stosunkach dziecinnych, co trwało aż do rozłączenia 
się naszego, kiedy Zygmunt wyjechał za granicę”. [...] Jesienią 
1839 r. spotkał się [Cieszkowski] w Mediolanie z Krasińskim. 
Wspomnienia dzieciństwa oraz „duchowe powinowactwo z wybo-
ru” zbliżyło ich ponownie do siebie i „zsyntetyzowało” już na 
trwałe ich przyjaźń i nawiązaną w 1841 r. korespondencję. Kiedy 
w roku 1875 Cieszkowski pisał do Lenartowicza o miejscu przy-
jaźni w swoim życiu, wówczas stwierdzał, iż „najściślej sercem 
i duchem” był zrośnięty z Zygmuntem Krasińskim. Kierując się 
podobnymi wyznaniami filozofa, Kallenbach pisał wprost: 
„...serce [poety] nie miało nigdy powodu zasłaniać swych najtaj-
niejszych zakątków. [...] W korespondencji z Cieszkowskim zeszło 
się wszystko: rozum i serce – aby odzwierciedlić w sobie wiernie 
te wzloty ducha i te porywy uczuć, z których snuło się pasmo życia 
poety”. [...] Korespondencja ta (tj. Krasińskiego z Cieszkowskim 
– H. G.) odsłania być może najbliższy prawdy wizerunek duchowy 
poety, zafascynowanego wielką problematyką filozoficzną         
epoki. [...] Cieszkowski [...] wpłynął na mesjanizację historiozofii 
Krasińskiego [...]. Z kolei Krasiński wywierał również wpływ na 
przyjaciela [...]. Cieszkowski czytał mu i dyskutował z nim        
poszczególne partie swego głównego dzieła „Ojcze nasz”,           

                                                 
48  B. Urbankowski, dz. cyt., s. 186. 



E t y k a  p o e t y  i  e t y k a  f i l o z o f a         | 81 

 

Krasiński sugerował mu pewne lektury do uwzględnienia w pracy 
nad nim49. 

Zamiast podsumowania przytoczmy fragment listu Zygmunta 
do Augusta, w którym autor „Irydiona” w pompatycznym nieco 
stylu wykłada adresatowi wzajemne relacje między filozofią 
i poezją, nie pozostawiając wątpliwości co do hierarchii tych 
dwóch rodzajów twórczości, a zarazem łącząc w spójną całość 
dziedziny zainteresowań – własną i przyjaciela:  

[...] w niej (tj. poezji – H. G.) czuję tętno wszechżycia bardziej 
niż w czymkolwiek drugim na ziemi. Mam ją za ciągłe widzenie 
przyszłości, za przytomność idealną w człowieku ostatecznych 
kształtów wszechświata ludzkości, za prawo prawdziwe natury 
ludzkiej, wiecznie w piersiach ludzkich się odzywające. Poezja 
to przedczyn uniwersalnego, ostatecznego czynu! Poezja kiedyś 
chodzić będzie po ziemi, filozofia nigdy, bo kiedy filozofia nóg 
dostanie, w tej samej chwili stanie się poezją! to jest widomym 
pięknem! Drogą do poezji jest filozofia, ale poezja i przed filozo-
fią już się zjawia,>> prius i posterius<<, alfa i omega. [...] Ale 
im dalej w piękność, tym widnokręgi jej szersze, tym wyższe, do 
filozofii bardziej zbliżone [...]. Świat w końcu nie metafizycznym     
rozumowaniem, nie sylogizmem będzie, ale dytyrambem porwa-
nym w ogólne poema Boże! Z taką wiarą żyję, z taką i umrę; 
w końcu końców i Ty to samo myślisz, ale inaczej to wypowiadasz, 
rozumniej, metodyczniej, logiczniej ode mnie50. 

 
 
 

 

                                                 
49  Krasiński, Listy do Augusta Cieszkowskiego, Edwarda Jaroszyńskiego, Broni-

sława Trentowskiego, t. I. Opracował i wstępem poprzedził Z. Sudolski,            
Warszawa 1988, s. 9–12.  

50  Krasiński, Listy do Augusta Cieszkowskiego…, t. I, s. 80–81. Podkreślenia po-
chodzą od autora listu. 



 

 
 
 
 

Wprowadzenie  
w zagadnienia moralne 

 
 
Rozważania należałoby rozpocząć od wyjaśnienia podstawo-

wych pojęć, takich jak etyka i moralność. Pojęcia etyki (z gr.) 
używa się w dwóch przynajmniej znaczeniach. Po pierwsze – 
w znaczeniu ogółu norm moralnych przyjętych i obowiązujących 
w danej zbiorowości społecznej (np. narodowej); w tym znacze-
niu etyka jest synonimem moralności i pojęć tych można używać 
zamiennie. Po wtóre – etyka oznacza naukę o moralności. W tym 
ostatnim rozumienia etyka jest działem filozofii. Badacze dzielą ją 
na etykę opisową i normatywną. Etyka opisowa analizuje i wyja-
śnia moralność przyjmowaną w poszczególnych epokach i śro-
dowiskach społecznych. Etyka normatywna ustala, co jest moral-
nie dobre a co złe i wytycza kierunki ludzkiego postępowania. 

Moralność – będziemy rozumieć jako ogół ocen ludzkiego         
zachowania, norm określających wzajemne powinności, ideałów 
regulujących postępowanie jednostek i grup społecznych. Zatem – 
w dużym uproszczeniu możemy stwierdzić, że poczucie moralno-
ści sprowadza się do przekonania o tym co dobre a co złe i do 
umiejętności uzasadnienia takiego stanowiska.  

Pochodzenie moralności stanowiło od wieków przedmiot        
kontrowersyjnych dociekań. Filozofowie nurtów idealistycznych 
wywodzili je od źródeł ponadnaturalnych, natomiast materialiści 
usiłowali – z różnym skutkiem – tłumaczyć genezą moralności 
udziałem czynników materialnych. W koncepcjach idealistów 
moralność pozostaje w naturalnym związku z religią. Nieodłącz-



W p r o w a d z e n i e  w  z a g a d n i e n i a . . .         | 83 

 

nym zaś atrybutem religii jest wiara. Zatem moralność oparta 
na przesłankach religijnych ma charakter wyznawczy; jej instan-
cją opiniodawczą oraz motywacyjną jest głos sumienia.  

W toku dziejów ludzkość wypracowała pewne normy moralne, 
których wartości nikt nie kwestionuje, przynajmniej na pewnym 
wyodrębnionym obszarze kulturowym. Takim obszarem jest           
np. Europa ze swym dziedzictwem opierającym się o dorobek 
starożytności śródziemnomorskiej (głównie Grecji i Rzymu) oraz 
chrześcijaństwa. Nic więc dziwnego, że uniwersalne normy         
moralne przyjęte w naszym (i nie tylko!) kręgu kulturowym bazu-
ją na wskazaniach Dekalogu, rozwiniętych przez Jezusa z Nazare-
tu (Osiem Błogosławieństw z Kazania na Górze). 

 

Norma to kryterium oceny zachowań moralnych człowieka, 
których powinien przestrzegać ze względu na dobro innych ludzi. 
Normy moralne dotyczą stosunków międzyludzkich, poszanowa-
nia dobra drugiego człowieka, czyli bliźniego. Pochodną tych 
norm są obyczaje i zwyczaje (np. obrzędowe, towarzyskie, kuli-
narne). Normy obyczajowe tym się w praktyce różnią od moral-
nych, że ich powszechne postrzeganie nadaje im piętno autoryta-
tywności. Norma jest też wychowanie do pracy. Powiada Norwid: 
Bo szczęście na to jest, by zachwycało do pracy, praca – by się 
zmartwychwstało. Praca jest tedy powołaniem.  

We współżyciu społecznym powinny obowiązywać reguły do-
brego zachowania. Nie są one ujmowane w postaci normatywnej, 
ale należą do niepisanego kodeksu moralnego. Tu wymienić nale-
ży takie zachowania, jak: robienie sobie nawzajem przyjemności, 
unikanie starć, zatargów, pomoc w znoszeniu niepowodzeń, oka-
zywanie i jednanie sympatii, wytwarzanie miłej atmosfery,          
postawa chęci do niesienia pomocy, okazywanie życzliwości. 

Sprawą wymagającą oddzielnego omówienia jest kwestia      
unikania niestosownego wyrażania się. Język w obiegu potocz-
nym jest pełen wulgaryzmów. Ktoś powiedział, że wulgarne          



84 |               W p r o w a d z e n i e  w  z a g a d n i e n i a . . .  

 

wyrazy służą dzisiaj młodzieży (i nie tylko!) jako rodzaj przecin-
ków. Dziękuję za taką interpunkcję! A używana jest powszech-
nie! Niegdyś stosowano ją tylko w pewnych zamkniętych środo-
wiskach, np. w wojsku, nie mówiąc o żargonie środowiskowym, 
np. więziennym. Dziś mówią tak i studentki, i studenci; i panowie 
w średnim wieku. Jak wyeliminować tę chorobę. Szpikuje się 
polszczyznę angielszczyzną, ale stary łaciński wyraz oznaczający 
krzywiznę jest w użyciu potocznym nieodmiennie. Któż jeśli nie 
pedagog, wychowawca ma na to reagować? Pamiętajmy o tym. 
I pamiętajmy o zachowaniach taktownych, tj. takich, które biorą 
pod uwagę uczucia i doznania innych. Bądźmy równocześnie 
empatyczni (otwarci na oczekiwania bliźniego) a zarazem aser-
tywni (umiejmy mądrze forować własne zdania i postawy). Zaś 
poszanowanie godności innych – uznajmy za normę moralną. 
Szanowanie czyjegoś dobrego imienia (także własnego), godno-
ści, honoru, w tym godności ucznia-wychowanka (co nie może 
oznaczać postawy pobłażania) jest niezwykle ważne w każdej 
sferze życia społecznego, w tym zwłaszcza w pracy nauczyciel-
skiej. Wyeliminować zaś należy schlebianie, bo oznacza ono  
obniżanie godności i własnej i drugiej osoby. Norma moralna 
nie ogranicza wolności człowieka (w sensie jego niezależności);  
pozostaje w zgodzie z poszanowaniem uprawnień – własnych 
i innych ludzi. Z tym wiążą się normy zaufania wzajemnego, tak-
że ucznia i nauczyciela. Należy pamiętać, że nie tylko uczeń jest 
w obszarze obserwacji nauczyciela. Równie ważną sprawą 
jest fakt nieustannej obserwacji nauczyciela przez ucznia. Ta wza-
jemna zależność jest zwielokrotniona w relacji wychowanka 
i wychowawcy, bo rozciąga się na wielogodzinny, niekiedy cało-
dzienny kontakt, np. w takich placówkach, jak domy dziecka 
czy ośrodki szkolno-wychowawcze.  

Ze sprawą postaw etycznych oraz poczucia moralnego łączą 
się kwestie światopoglądowe. Światopogląd zaś jest zbiorem 
przekonań o naturze świata, człowieka i społeczeństwa, miejscu 



W p r o w a d z e n i e  w  z a g a d n i e n i a . . .         | 85 

 

człowieka w świecie, sensie jego życia. Z tych ogólnych prze-
świadczeń wynikają ideały i postawy życiowe ludzi. W oparciu 
o ukształtowany światopogląd opisujemy rzeczywistość, następ-
nie ją wartościujemy, a w oparciu o opis i wartościowanie ustal-
my normy według których postępujemy. Oczywiście – człowiek 
sam nie jest w stanie opisać i wartościować wszystkich zjawisk 
otaczającego świata. Pomaga mu w tym nauka, a ściślej – różne 
jej dziedziny. Wspomaga także człowieka sztuka, czyli ten rodzaj 
ludzkiej działalności, który apeluje do ludzkiego poczucia piękna, 
czyli smaku estetycznego. Tak więc etyka współistnieje z takimi 
dziedzinami postaw i działalności człowieka, jak: religia, świato-
pogląd, nauka, sztuka.  

Sam termin wartość ewaluował w ciągu wieków.51 Dziś ten 
zakres pojęciowy jest bardzo rozbudowany, np. socjologia         
wymienia wartości podstawowe (prawda, wolność, godność 
człowieka i in.), wyróżnia się też wartości ekonomiczne, społecz-
ne, estetyczne, moralne, intelektualne etc.52 W etyce chrześcijań-
skiej mowa jest o hierarchii wartości. Upraszczając te rozważania 
aksjologiczne można tu mówić o wartościach najniższego stopnia 
stosunkowo łatwo zdobywanych i szybko konsumowanych (przy-
jemność, użycie, wygoda etc.), wyższego (zdrowie, siłą fizyczna 
etc.), najwyższego (prawda, dobro, piękno, sprawiedliwość, szla-
chetność, życzliwość etc.). Te ostatnie mają świadczyć o człowie-
ku najpełniej53. W ideologii chrześcijańskiej akceptacja tego          
trzeciego stopnia wartości zbliża człowieka do Absolutu, czyli 
Boga. Nawet oponenci chrześcijaństwa nie zaprzeczą, iż zakres 
wartości chrześcijańskich pokrywa się z wartościami ogólnoludz-
kimi, że zawiera podstawowe prawa człowieka54.  
                                                 
51  A. Błasiak, Młodzież – świat wartości. Kraków 2002. 
52  A. Siemianowski, Człowiek a świat wartości. Gniezno 1993. 
53  Ten punkt widzenia prezentuje Jan Paweł II jako etyk. Zob.: Tenże, Elementarz 

etyczny, Wrocław 1991. 
54  W. Chudy, Wartości – rzecz ludzka, „Niedziela”. Dodatek akademicki Instytutu 

Jana Pawła II”, 1993, nr 3, s. V. 



 

 
 
 
 

Etyka jako terapia wobec zagrożeń 
 
 
Człowiek obraca się wokół zagrożeń. Podzielmy je umownie 

na zagrożenia polityczne, ekonomiczne, społeczne, zaznaczając 
od razu, że jest to podział tylko formalny (porządkujący), bo 
w życiu nie da się ich rozdzielić. Do zagrożeń politycznych zali-
czamy nie tylko takie zjawiska ekstremalne (krańcowe), jak woj-
na, czy przejmowanie w państwie władzy siłą, ale też takie struk-
tury państwowe, które mają charakter totalitarny, tzn. skupiają 
władzę w rękach pojedynczych ludzi lub wąskich kręgów „wy-
brańców”. Rządzi wówczas jedna partia polityczna, która ma mo-
nopol na obsadzanie wszelkich stanowisk kierowniczych. Tego 
typu państwo posługuje się zwykle wzniosłymi hasłami demokra-
tycznymi (np. wolność, równość, braterstwo), a w praktyce hasła 
te są łamane, choć stale głoszone. A więc nieodłącznym atrybu-
tem aparatu władzy w państwach totalitarnych jest obłuda, czyli 
niezgodność postępowania z głoszonymi zasadami. W takim pań-
stwie bardzo rozbudowany jest system donosicielstwa; obywatele 
znajdują się pod ustawiczną kontrolą tzw. aparatu bezpieczeń-
stwa, mnożą się procesy polityczne itd. Prasa i inne środki maso-
wego przekazu (telewizja, radio, a nawet internet) znajdują się 
pod kontrolą ośrodka władzy i informują (a raczej dezinformują, 
czyli wprowadzają w błąd) opinię publiczną. Państwo totalitarne 
jest więc oparte na zasadach antymoralnych, a perfidia (obłuda) 
władzy daje o sobie znać proklamowaniem zasad wysoce etycz-
nych. Różne są źródła tworzenia państw totalitarnych. Niektóre 
państwa tego typu wyrastają na podłożu ruchów nacjonalistycz-
nych. Nacjonalizm jest przejawem kierowania się interesami           
danej grupy narodowościowej, nie uwzględniającej potrzeb i racji 



E t y k a  j a k o  t e r a p i a  w o b e c . . .          | 87 

 

innych grup. Szczytowym przejawem nacjonalizmu jest szowi-
nizm, zjawisko bardzo niebezpieczne, bo prowadzące do dyskry-
minowania mniejszości narodowych i religijnych, traktowania 
ludzi o odmiennej narodowości czy pochodzeniu jako osobników 
niższej kategorii. Charakterystykę państwa totalitarnego mi-
strzowsko przeprowadził na polu literackim George Orwell 
w powieści, a raczej powiastce filozoficznej, pt. Folwark zwierzę-
cy55. Zagrożenia polityczne idą w parze zazwyczaj z ekonomicz-
nymi. Typowym przykładem zagrożenia ekonomicznego, które 
ujemnie wpływa na sfery moralnych zachowań społeczeństwa jest 
kryzys gospodarczy. Objawia się przez wzrastające bezrobocie, 
braki w podstawowych produktach niezbędnych do codziennego 
życia, galopującą inflację pieniądza. W takich sytuacjach szcze-
gólnie częste są przejawy zachowań sprzecznych z normami mo-
ralnymi (np. kradzieże, rozboje, oszustwa gospodarcze itp.). 
Współczesna rzeczywistość przynosi jednak i inne rodzaje zagro-
żeń. Są nimi takie zjawiska, jak: zagrożenia ekologiczne, choroby 
cywilizacyjne, masowe nielegalne emigracje z krajów przeżywa-
jących kryzys, przestępczość zorganizowana itd. Wszystkie te 
zjawiska winny podlegać osądowi moralnemu. Wobec ofiar za-
grożeń winniśmy zachowywać daleko idącą życzliwość, ale nie 
wolno nam stwarzać warunków dla pogłębiania się postaw i za-
chowań patologicznych. Postępowanie zgodne z uniwersalnymi 
normami moralnymi zakłada aktywność obywatela państwa. 
Z moralnego punktu widzenia naganna jest obojętność, bo ozna-
cza – w praktyce – przyzwolenie na rozplenianie się zła.  

Każda epoka ma swe własne cele – jak to określił poeta i dzia-
łacz narodowy Adam Asnyk. I w każdej epoce, także w tej, 
w której obecnie żyjemy, przychodzą nowe wyzwania. Ale ludz-
kość nie może odejść od akceptacji takich tradycyjnych wartości, 
jak prawda, dobro, tolerancja, poszanowanie godności człowieka. 

                                                 
55  Zob. H. Gradkowski, Folwark zwierzęcy George’a Orwella, czyli rewolucja i jej 

skutki, [w:] tenże: Etyka pracownika administracji publicznej. Warszawa 1998, 
s. 33–41. 



 

 
 
 
 

Demokracja  
– wolność czy obowiązek? 

 
 

Demokracja to forma ustroju państwowego, w którym władza 
należy do społeczeństwa (nominalnie lub faktycznie)lub wszystkim 
obywatelom przyznaje się równe prawa społeczne lub polityczne 
oraz zapewnia się równy udział w sprawowaniu władzy 56. 

Pojęcie demokracji wywodzi się od greckiego słowa „demos” 
(lud) i oznacza – najprościej ujmując – władzę ludu, tzn. sprawo-
wanie władzy przez szerokie przedstawicielstwo mieszkańców 
danego terenu czy obywateli danego państwa. Od rzeczownika 
demokracja wywodzi się zaś przymiotnik demokratyczny okre-
ślamy nim wiele poczynań, których podstawą jest równość 
uczestnictwa. Mówimy więc o demokratycznych ustrojach, de-
mokratycznych wyborach, hasłach demokratycznych itd. 

Demokracja ustrojowa ma wiele wzorów w historii społe-
czeństw. Wspomnijmy tylko o dwóch – jednym z czasów staro-
żytnych drugim – już z historii nowożytnej. Pierwszy – to demo-
kracja ateńska, drugi – to próby wcielenia w życie pięknego hasła: 
wolność, równość, braterstwo – w okresie Wielkiej Rewolucji 
Francuskiej. Jak wiadomo – w praktyce hasła te mocno odbiegały 
od rzeczywistości. Bo jest bardzo niebezpieczne nadużywanie 
haseł demokratycznych dla doraźnych politycznych celów. Pozo-
ry demokracji starał się zachować każdy ustrój oparty na faktycz-
nym jedynowładztwie. Np. krajom Europy Środkowej, w tym 
także Polsce, nadano po roku 1945 nazwę demokracji ludowych, 
choć sprawowana w nich władza nie miała nic wspólnego 

                                                 
56  Encyklopedia katolicka, t. III, Lublin 1985, s. 1153.  



D e m o k r a c j a  –  w o l n o ś ć  c z y . . .         | 89 

 

z demokracją; rządziła wąska grupa zmieniających się od czasu 
do czasu działaczy jednej partii, sterowanych zresztą spoza kraju, 
a mianowicie z ówczesnego Związku Sowieckiego.  

Demokrację rozpatrywać można i należy także w wymiarze 
moralnym. Stanowi ona pewien system wartości będący zaprze-
czeniem totalitaryzmu. Demokracja docenia dobro każdego czło-
wieka, członka danej społeczności. Każdemu też powinna dać 
możliwość współdecydowania o wspólnym losie. Nie jest to 
sprawa prosta. Przecież każdy człowiek jest jednostką wolną, 
każdy ma prawo do poszanowania własnej godności, ale też sza-
nowania godności innych. Jak więc podejmować wspólne decyzje 
mimo różnicy zdań? Jest to poważny problem i nasza historia, 
historia polskiej demokracji szlacheckiej uczy, do czego może 
doprowadzić nadużywanie demokracji. Oto – przypomnijmy – iż 
w I Rzeczypospolitej (tak nazywamy państwo polskie do upadku 
niepodległości, czyli do roku 1975) obowiązywała w podejmowa-
niu ustaw sejmowych zasada jednomyślności. Wystarczał sprze-
ciw jednego posła (wolne nie pozwalam, czyli liberum veto), aby 
ustawa sejmowa traciła ważność. Do połowy XVII wieku żaden 
z posłów nie zawetował ustawy. Uczynił to po raz pierwszy nie-
jaki Siciński w roku 165157. A potem liberum veto stało się stałą 
praktyką posłów, często przekupywanych przez wrogie Polsce 
siły polityczne. Stało się plagą polskiego ustawodawstwa. Co 
gorsza, ogół szlachty, jedynej warstwy posiadającej prawa poli-
tyczne, uważał liberum veto za „źrenicę wolności” i w czasie 
Sejmu Czteroletniego (1788–1792) obóz patriotyczny miał wiel-
kie trudności z przeforsowaniem słynnej Konstytucji 3 Maja 
(1791), właśnie – jak na ówczesne czasy – demokratycznej. Jej 
uchwalenie było wydarzeniem epokowym, ale pełne wprowadze-
nie w życie zapisów ustawowych nie powiodło się: proces rozkła-
du państwa był już tak zaawansowany, że niepodległości nie uda-
ło się uratować.  
                                                 
57  Z humorystycznym sarkazmem nazywano go warchołem z Upity numer jeden. 

A na miano warchoła z Upity numer dwa awansowano pana Andrzeja Kmicica, 
bohatera Sienkiewiczowskiego Potopu.  



90 |               D e m o k r a c j a  –  w o l n o ś ć  c z y . . .  

 

Dziś ustrój polityczny państwa polskiego oparty jest na demo-
kracji. Władze prawodawcze wszelkich szczebli są wybierane, 
a wybory są równe (każdy wyborca dysponuje tą samą ilością 
głosów), bezpośrednie (każdy wyborca głosuje osobiście i na wy-
braną przez siebie osobę z listy kandydatów), tajne (zapewnione 
są warunki tajności głosowania) i powszechne (głosować ma pra-
wo każdy pełnoprawny obywatel). O wyniku wyborów decyduje 
liczba uzyskanych głosów, podobnie jak i w głosowaniu nad      
projektami ustaw czy uchwał. Zasada większości głosów jest dziś 
czymś zupełnie naturalnym, stanowi podstawowy warunek           
poszanowania demokracji. Trzeba jednak pamiętać, że głos więk-
szości nie jest głosem każdego. Jak należy traktować mniejszość, 
którą np. w sejmie nazywa się opozycją? A te grupy, nie zgadza-
jąc się z większością mają dla swej postawy ważne racje – spo-
łeczne, światopoglądowe, zawodowe etc. Otóż należy te ich racje 
szanować i szanować tych, którzy je wyznają, nawet jeśli się 
z nimi nie zgadzamy. W prawdziwej demokracji obowiązuje bo-
wiem zasada tolerancji, czyli szacunku dla odmiennych poglą-
dów. Ów szacunek powinien przejawiać się w sposób czynny, 
a mianowicie w postaci dialogu i negocjacji. Głosu mniejszości 
nie wolno ignorować czy lekceważyć i to zarówno ze względów 
racjonalnych rozumowych jak i moralnych. Odmienne stanowiska 
są bowiem okazją do krytycznego spojrzenia na własne pomysły, 
a nadto wyrabiają wrażliwość na potrzeby drugiego człowieka.  

W ustroju demokratycznym wszyscy mają równe prawa, co 
oznacza, że każdy człowiek może korzystać z wolności, która – 
przypomnijmy to raz jeszcze jest zarazem dana i zadana. Z tego 
bowiem, że człowiek jest wolny wynikają nie tylko przywileje, 
ale i obowiązki.  

Człowiek decydujący o swym losie nie może nie liczyć się 
z potrzebami i możliwościami innych. Łączenie poczucia wolno-
ści z poczuciem obowiązku ułatwia rozwiązanie wielu dylematów 
moralnych. Oto niektóre z nich:  



D e m o k r a c j a  –  w o l n o ś ć  c z y . . .         | 91 

 

–  Jak rozwiązać problem antagonizmów miedzy społeczną więk-
szością a mniejszością? 

–  Jak obronić jednostkę przed narzucaniem jej zdania więk-
szości? 

–  Czy różnice światopoglądowe nie doprowadzą do odrzucenia 
wartości moralnych? 
Zanim zaproponujemy rozwiązanie tych dylematów powinni-

śmy zastanowić się nad pojęciem relatywizmu moralnego, prze-
ciwstawiając je zagadnieniu odpowiedzialności. Te jednak kwe-
stie wymagają choćby skrótowych rozważań na temat natury 
ludzkiej. Otóż zauważmy, że człowiek istnieje, żyje jakby na gra-
nicy dwu istot; Jedną stanowi jego człowieczeństwo, drugą, bar-
dziej realną – jego zwierzęcość. Człowiek żyje więc na granicach 
dwu dziedzin bytu: przyrody i specyficznie ludzkiego świata, tzn. 
świata kultury, który sam wytwarza. Istnieje więc na podłożu 
przyrody i w jej obrębie, ale wciąż musi przekraczać jej granice, 
starając się zaspokoić swą wewnętrzną potrzebę bycia człowie-
kiem. W tym celu powinien poznać i szanować przyrodę, a po 
wtóre – realizować wartości Dobra i Piękna – nie tylko przez 
zwycięstwa, ale nawet poprzez klęski. Napisał Norwid: Bo piękno 
na to jest, by zachwycało do pracy, praca – by się zmartwych-
wstało. To, co nazwano tu Dobrem i Pięknem (celowo używając 
wielkich liter) – to właśnie tworzenie kultury, to zachowania wo-
bec innych podyktowane właściwą postawa moralną, czyli two-
rzenie wyższej rzeczywistości niż świat samej przyrody. Oczywi-
ście, przekształcanie przyrody nie może być pozbawione mądrego 
planu; dziś mamy tego szczególną świadomość, stąd rozwój ruchu 
ekologicznego przeciwdziałającego nadmiernej ekspansji cywili-
zacyjnej.  

Z podwójnego charakteru natury ludzkiej, a zwłaszcza z jej 
zwierzęcości wynika egoizm. Przejawia się on w znacznej części 
ludzkich czynów. Ale u człowieka dostrzegamy też postawy          
specyficznie ludzkie, oparte na altruizmie, czyli dostrzeganiu   
potrzeb drugiego człowieka. Każdy z nas – w większym lub 



92 |               D e m o k r a c j a  –  w o l n o ś ć  c z y . . .  

 

mniejszym stopniu – czuje się zobowiązany do niesienia pomocy 
ludziom jej potrzebującym. 

A więc – wróćmy do postawionych problemów – jak rozwią-
zywać antagonizmy wynikające z dążeń mniejszości? Należy       
to czynić stawiając się – z jednej strony – w sytuacji członka tej 
mniejszości, ale zarazem w poczuciu odpowiedzialności za dobro 
całej zbiorowości. Oznacza to mądry kompromis, czyli wyjście 
pośrednie, które obie strony powinny zaakceptować w duchu      
tolerancji.  

A jak obronić jednostkę, która nie zgadza się ze zdaniem  
większości? W zależności od kwestii, która powoduje różnice 
zdań należy różnie postępować. Można stosować perswazję, ale 
trzeba też wysłuchać i rozważyć zdanie jednostki. Nie można go 
ignorować. Jednostka nie może być stłamszona przez ogół. Nie 
wolno do tego dopuścić – kierując się czysto ludzkimi kryteriami 
postępowania – przypomnijmy – altruizmem i poczuciem             
odpowiedzialności.  

Pamiętając, że wolność powinna iść w parze z odpowiedzial-
nością powinniśmy być szczególnie tolerancyjni wobec różnic 
światopoglądowych czy – często z tym związanych – wyznanio-
wych. Możemy być dumni – powtórzmy to! – że w historii nasze-
go kraju nie było wojen religijnych, że Polska, poza stosunkowo 
krótkim okresem kontrreformacji (II połowa XVII w.), była pań-
stwem tolerancji wyznaniowej. Różnice światopoglądowe w żad-
nym razie nie powinny doprowadzić do odrzucenia wartości       
moralnych, bo te są uniwersalne i ich respektowanie stanowi  
podstawę porozumienia, także grup opozycyjnych w państwie 
demokratycznym.  

Demokracja, przez poszanowanie dla różnorodności stanowisk 
światopoglądowych, poglądów politycznych itd., powinna prowa-
dzić do umocnienia wartości moralnych, wspólnych dla wszyst-
kich członków społeczności.  



 

 
 
 
 

Czterej wybitni pedagodzy: 
 

Jean Jacques Rousseau (1712-1778), 
Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827), 
Johann Friedrich Herbart (1776-1841), 

John Dewey (1859-1952)58 
 
 

Dlaczego ci czterej – przy tak rozległej historii wychowania? 
Oczywiście wybór jest sprawą suwerenną autora. Ale można – 
choćby najkrócej – ów wybór uzasadnić. Pierwszy – doceniał 
wagę naturalnych wartości w życiu człowieka. Drugi jako bodaj 
pierwszy sam stworzył i wypróbował system wychowawczy. 
Trzeci to kodyfikator metody wykładowej, która po dziś dzień ma 
zastosowanie. Czwarty – to ojciec szkolnictwa zawodowego.  
 

Czemu, uzasadnijmy dodatkowo, wybraliśmy, jako pierwsze-
go, – Rousseau – filozofa, pisarza, pedagoga? Jego teorie wydają 
się przestarzałe. Otóż wybraliśmy z dwóch powodów. Jako ukłon 
wobec historii myśli pedagogicznej. Oraz ze względu na aktual-
ność niektórych jego twierdzeń, jak np. to o docenianiu kontaktu 
z naturą i dbałość o rozwój fizyczny dziecka.  

Postawmy na początku jedno proste pytanie: Jak długo po-
winno trwać wychowanie dziecka przez rodziców czy opie-
kunów? Jan Jakub daje konkretną odpowiedź, opisując wychowa-
nie Emila. Otóż Emil wychodzi spod ojcowskiego patronatu 
w momencie, kiedy sam staje się ojcem. Wówczas on rozpoczyna 
wychowanie własnego dziecka.  
                                                 
58  Dla wygody stylistycznej w omówieniu będzie się używać spolszczonych imion. 



94 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

J. J. Rousseau (1712–1778) to Szwajcar z Genewy, pracujący 
we Francji. Nas interesuje jego dwutomowe dzieło zatytułowane 
Emil, czyli o wychowaniu (1762). Ale najpierw kilka słów o auto-
rze. To umysł potężny i dziwaczny. Samouk; nie ukończył żad-
nych formalnych studiów. Dusza humanitarna; niósł wciąż po-
moc, choć sam cierpiał biedę. Podejmował szereg różnorodnych 
zajęć. Był lokajem, guwernerem, kopistą nut, filozofem, pisa-
rzem. Uwielbiał podróże, na granicy włóczęgostwa. Był wyznania 
kalwińskiego, które porzucił i został klerykiem w katolickim  
seminarium duchownym. Nie na długo. Wystąpił z seminarium 
i powrócił do wyznania mistrza Jana Kalwina. Kochał nade 
wszystko przyrodę. Wracajcie do lasów i stajcie się z powrotem 
ludźmi – powiadał. I utrzymywał, że nauka i sztuka, a więc          
wymysły ludzi, krzywdzą człowieka. Jedynym suwerenem życia 
ludzkiego jest tak utrzymywał – głos ludu. Dał temu wyraz 
w swym najsłynniejszym dziele, charakterystycznie zatytułowa-
nym: O umowie społecznej (1762). Nas interesuje jego dzieło 
pedagogiczne: Emil. Są to dzieje edukacyjne Emila i jego narze-
czonej Zofii. Tak ujęta formuła pozwala jednoznaczne odtworzyć 
system wychowawczy Jana Jakuba Rousseau oraz jego przekona-
nia filozoficzne.  

Rousseau twierdzi, że dziecko jest dobre, bo wyszło z rąk 
Stwórcy. Nie bierze pod uwagę np. teorii o dziedzicznych skłon-
nościach do złego. Dziecko należy poddać wychowaniu natural-
nemu. Oddalać od niego wszelkie wpływy zewnętrzne. Niech 
rośnie. To hasła wychowania negatywnego (w sensie oddalania 
wpływów) oraz progresywnego (rozwojowego). W wychowaniu 
wyróżnia się cztery okresy w życiu dziecka: (1) niemowlęctwo 
(od urodzenia do mówienia), (2) dzieciństwo (do 12 roku życia), 
(3) chłopięctwo (do 15 roku), (4) młodzieńczość (do 20 roku        
życia). Zdaniem Jana Jakuba dwa pierwsze okresy to okres        
rozwijania zdrowia i zmysłów, trzeci – rozwijania umysłu, ostatni 
– czwarty – to czas wychowania moralnego.  



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 95 

 

W okresie niemowlęctwa należy dziecku dać warunki dla reali-
zacji jego naczelnej potrzeby – potrzeby ruchu. W żadnym razie 
nie powinno leżeć w beciku. Dziecko mają karmić i wychowywać 
matki a nie mamki. Ten postulat filozofa został od razu najdo-
słowniej zrealizowany. Do dobrego tonu należało publiczne nie-
mal karmienie niemowląt. Wielkie damy, matki karmiące, kazały 
sobie przynosić dzieci nawet do teatru i na bale i celebrowały 
błogosławioną czynność karmienia piersią.  

Dzieciństwo – trwające do 12 – lat to okres rozwoju mowy 
dziecka. Ale to też okres, w którym należy nauczyć dziecko od-
porności i znoszenia cierpienia. Dziecko powinno się wychowy-
wać na wsi; ma chodzić z gołą głową, boso, myć się w zimnej 
wodzie (hartowanie!), nauczyć się pływać, uprawiać gimnastykę, 
sypiać na twardym łożu itd. 

Swoiście rozumiana negatywność ma dziecko nauczyć wy-
zbywania się błędów. Nie stosować wobec dziecka zakazów. 
Niech samo doświadczy skutków złego, to nauczy się zabezpie-
czać przednim na przyszłość. Jeśli Emil np. stłukł okno, to niech 
teraz marznie w pokoju… A czego chłopca uczymy w tym okre-
sie wychowania? Pokazujemy mu świat, fakty, zaczynając od 
najbliższej okolicy. Uczymy bez książek. W tym etapie – dzieciń-
stwa – uczeń jeszcze nie umie czytać. Ma natomiast ładnie śpie-
wać płynnie i czysto mówić, ćwiczyć umysł przez obserwację, 
dużo rysować – przede wszystkim obiekty z natury. Emil wszyst-
ko ma robić sam. Rola nauczyciela ogranicza się do dyskretnego 
naprowadzania.  

O ile dzieciństwo było okresem rozwijania zdrowia i zmysłów, 
to kolejny etap wychowania Emila (12–15 lat) to czas kształcenia 
umysłu. To zdaniem Rousseau najdroższy okres życia. Tu „inwe-
stujemy”, ucząc chłopca tego, co mu się przyda i tego co chce. 
Nauczanie odbywa się przez pokazywanie przedmiotów. Znak 
przedstawiamy wówczas, gdy nie możemy pokazać rzeczy. Jakież 
tedy nauki ma zgłębiać Emil? Astronomię – przy okazji pokazy-



96 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

wania mu np. wschodów i zachodów słońca; geografię – podczas 
oglądania okolicy; fizykę – przez rozliczne doświadczenia. Nie ma 
Emil takich przedmiotów, jak gramatyka, historia, języki staro-
żytne. Zwiedza warsztaty rzemieślnicze, uczy się stolarki, zdoby-
wa fach; to na wypadek, gdyby stracił majątek i musiał sam zara-
biać na życie. No i powinien czytać; dla nabycia wprawy w tej 
sztuce, ale i dla pogłębienia wiadomości geograficznych oraz 
przemyślenia ludzkiej zaradności. Najlepszą i właściwie jedyną 
lekturą powinien być Robinson Crusoe Daniela Defoe. 

Wiek młodzieńczy (15–20 lat) to okres wychowania moralne-
go Emila. Nie zależy ono od rozumu, bo rozum nie wpływa na 
charakter; moralność to wyłącznie sfera uczuć. I te uczucia trzeba 
w tym czasie kształtować i ukształtować. Emil ma w tym czasie 
pokochać samego siebie, ale bez egoizmu i wywyższania się. Ma 
odczuwać litość wobec cierpiących a wdzięczność wobec dobro-
czyńców. Wówczas (dopiero!) kształtuje się u młodzieńca głos 
sumienia. Wtedy też poznaje istnienie Boga. Ma Go zrozumieć 
i w Nim się rozmiłować. Przede wszystkim przez kontemplację 
dzieł Bożych. Wychowawca wraz z Emilem ruszają w Alpy. I tam 
– z gór – chłopiec spogląda na dzieło Stwórcy. Odkrywa jego 
wielkość, naocznie przekonuje się o Bożej doskonałości – w myśl 
religii naturalnej. Odtąd wiara w Boga i nieśmiertelność duszy ma 
być środkiem utrzymania czystości moralnej Emila. Ma wybrać 
wyznanie, które wskaże mu rozum. Uwielbienie dla Osoby Chry-
stusa, Jego nauki – Ewangelii – idzie u Rousseau w parze z pew-
nym powątpiewaniem o prawdziwości istniejących religii. 

Wiek młodzieńczy Emila to zarazem okres intensywnego 
kształcenia – ogólnego i kulturalnego. W tym czasie ma zgłębiać 
języki obce, uczyć się historii i literatury, poznać teatr. Ma przy-
swajać wiedzę o faktach, a zarazem wyrabiać sobie smak este-
tyczny. 



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 97 

 

Ostatnia księga Emila nosi tytuł – Zofia, czyli kobieta. Jest to 
rzecz o wychowaniu dziewcząt. Rousseau propaguje zasadę rów-
ności płci, a równocześnie eksponuje posłannictwo kobiety. 

O ile Emil wymagał wychowania indywidualnego, to Zofia jest 
chowana w rodzinie. Od wczesnej młodości ma być wychowywa-
na w duchu religijnym. Ma też starać się podobać wybranemu 
mężczyźnie i przysposabiać się do roli żony, podporządkowanej 
mężowi. Przed zawarciem małżeństwa powinna poznać życie 
światowe; bywać w teatrze, w salonach itd., ale to w tym celu, 
by do takiego życia nabrać odrazy… By życie w szczęśliwym 
małżeństwie uważać za ideał, pole samorealizacji i autentycznego 
szczęścia. Powinna opanować biegle niezbędne czynności domo-
we, takie jak szycie, gotowanie etc. Nie trzeba dodawać, że 
w tych zaleceniach przejawia się egoizm męski, ale też świado-
mość potrzeby przystosowania się do warunków życia.  

Warto wspomnieć o odbiorze Emila przez współczesnych i po-
tomnych. Sąd paryski skazał książkę na spalenie, a autora na 
uwięzienie. Rousseau musiał uciekać ze stolicy Francji. Dzieło 
jego spalono również w rodzinnej Genewie. Ukazało się też wiele 
książek polemicznych (np. Anty-Emil).  

Wielki prześmiewca oświeceniowy, znany z wystąpień anty-
klerykalnych, Wolter, miał podobno w liście do Jana Jakuba        
wyznać, iż czytając jego książki ma wrażenie, iż zaczyna chodzić 
na czterech łapach… 

Podobał się zaś Emil Goethemu. Kant ocenił książkę ambiwa-
lentnie: podziwiał żarliwość piszącego, ale jej treści wprawiały go 
w zdumienie. Biskup Ignacy Krasicki, książę poetów, zamierzał 
nawet tłumaczyć Emila na polski, ale w końcu od zamiaru odstą-
pił. Miał tę decyzję określić (oczywiście poetycko!) jako zanie-
chanie kopania w złotym kruszcu dla jego trujących (!) wyzie-
wów. Na gruncie polskim krytykę Roussowskiego modelu       
wychowawczego przeprowadził międzywojenny pedagog i dzia-
łacz oświatowy Stanisław Kot. Krytyka Kota objęła następujące 



98 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

zagadnienia z pedagogiki autora „Emila”: nadmiar negatywności 
w wychowaniu, kawałkowanie procesu wychowawczego na ściśle 
określone stopnie, usunięcie wychowania intelektualnego ze stop-
ni niższych, odepchnięcie wychowania religijno-moralnego aż do 
stopnia młodzieńczości, izolacja dziecka od społeczeństwa oraz 
odcinanie od świadomości narodowej. Nie do utrzymania też jest 
– zauważa Kot – dogmat o wrodzonej dobroci człowieka.  

Patrząc dzisiaj z pewnym uśmiechem pobłażania na schemat 
wychowawczy Jana Jakuba Rousseau pamiętajmy wszakże o jego 
przełomowym charakterze. To u tego filozofa, autora Umowy 
społecznej, Nowej Heloizy i omówionego dzieła wychowawczego 
– dziecko po raz pierwszy pojawia się jako człowiek; od Emila 
przestano mówić wyłącznie o kształtowaniu a zaczęto pisać 
o rozwijaniu – ciała, charakteru, duszy osoby ludzkiej.  

Dodajmy, że Rousseau sformułował ów postulat: żyć – oto za-
wód, na pewno przekraczający granicę jego epoki. Zarzucano mu 
kosmopolityzm, odcinanie się od korzeni narodowych. Tu 
zwłaszcza my, Polacy, powinniśmy zaprotestować. Jan Jakub jest 
bowiem autorem wydanej w roku 1771 rozprawy Uwagi o rządzie 
polskim, którą zadedykował polskim przyjaciołom, uczestnikom 
konfederacji barskiej (1768r.).  

 
W pół wieku później pojawił się systemat pedagogiczny mają-

cy już charakter metodologii. Jego twórcą był Szwajcar z Zuri-
chu, protestant – Henryk Pestalozzi (1746–1827). Była to oso-
bowość introwertyczna, od dzieciństwa odznaczająca się mocnym 
charakterem. Wychowywał się u dziadka, bo nie mógł znieść   
despotyzmu rodziców. Po studiach z wyboru pędził ascetyczny 
tryb życia. Po zawarciu związku małżeńskiego założył wzorowe 
gospodarstwo rolne, ale okazało się, że jego jednoznaczne zasady 
nie szły w parze z umiejętnościami praktycznymi. Gospodarstwo 
zaczęło podupadać. Z reszty dochodów założył Pestalozzi zakład 
wychowawczy dla dzieci ubogich i opuszczonych i prowadził go 



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 99 

 

przez pięć lat. Z tego okresu pochodzą publikacje Pestalozziego – 
Wieczór samotnika (o roli domu rodzicielskiego w wychowaniu) 
i Lenart i Gertruda. Ta druga książka to historia rodziny robotni-
czej, murarza pijaka i jego heroicznej żony, która dźwiga męża 
z nałogu i restauruje całą rodzinę. Małżonka działa poprzez       
codzienną pomoc, rady, wskazówki. Jej konsekwencja ratuje 
dom.  

Od roku 1798 był Pestalozzi kierownikiem zakładu sierot. 
Zgromadził w nim 80 dzieci, które były wychowywane jak jedna 
rodzina. Dzieci w nim uczyły się sześć godzin dziennie (6–8 rano 
i 4–8 po południu), a poza tym pracowały. Od roku 1800 prowa-
dził już – przez 20 lat – własny zakład wychowawczy. W roku 
1817 zwiedził tę placówkę przebywający w Solurze Tadeusz  
Kościuszko. Pedagogika Pestalozziego, realizowana w praktyce 
oparta była na szeregu zasad konsekwentnie przestrzeganych.  

Podstawą nauczania jest postrzeganie. Mowa musi się wiązać 
z postrzeganiem. Okres nauki nie jest okresem krytyki ani sądu. 
Dziecku trzeba podać rękę. Wrażenia, które ma od natury należy 
doprowadzić do równowagi, z odpowiednim stopniem rozwoju 
dziecka. Podstawowe umiejętności, które dziecko ma nabyć, to: 
liczenie, mierzenie, mówienie (liczba, kształt, słowo). Uczyć na-
leży od najprostszych elementów – stopniowo. Zatrzymywać się 
na każdym punkcie programu, dopóki dziecko nie opanuje mate-
riału. Nauczanie prowadzimy przez wykładanie i dyktowanie (ma 
to być zgodne z drogą naturalnego rozwoju). Pamiętamy, że          
celem zasadniczym nie jest nabycie samych wiadomości, lecz 
rozwój sił fizycznych i duchowych dziecka. A ze zdobytymi wia-
domościami powinno się łączyć nabywanie praktycznych umie-
jętności, które Pestalozzi nazywa zręcznościami. Wiedza jednak 
ma wyzwalać także chęci. Z wiedzieć powinno się łączyć móc.  

Tym zasadom patronują też fundamentalne przekonania Pesta-
lozziego zarówno o rodowodzie, jak i drogach postępowania 
z wychowankiem. Uważa, iż podstawa wychowania moralno-



100 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

religijnego leży w stosunku matki do dziecka. Wszystko, nawet 
elementarne zasady karności i posłuszeństwa powinny być oparte 
na wzajemnej miłości – wychowawcy i wychowanka. Przy tym – 
sprawą świętą powinno być rozpoznanie i poszanowanie indywi-
dualności dziecka. 

 
Za ojca metody wykładowej w nauczaniu oraz twórcę pedago-

giki jako nauki uważa się Jana Fryderyka Herbarta (1776–
1841), profesora filozofii, wykładającego najpierw w Getyndze, 
a potem w Królewcu. Tę drugą katedrę objął po Immanuelu Kan-
cie. Najważniejsze dzieła Herbarta z dziedziny pedagogiki to: 
Pedagogika ogólna z celu wychowania wysnuta (1806) oraz       
Zarys wykładów pedagogicznych (1835). Zdaniem tego filozofa-
pedagoga – trzeba wychowującym sformułować stałe zasady; nie 
wystarczy tylko praktyka. A pedagogika ma ścisły związek z ety-
ką i psychologią59. Herbart uzasadniał to następująco: Etyka, czyli 
filozofia praktyczna ma oznaczać cele wychowania, a psychologia 
– drogi im środki ku niemu wiodące. Etykę opierał na pięciu ide-
ach praktycznych: wewnętrznej wolności duchowej, doskonałości, 
życzliwości, prawie, słuszności. Są to idee spoczywające w głębi          
sumienia i domagają się urzeczywistnienia. Kto się do nich nie 
stosuje, ściąga na siebie wewnętrzne potępienie i doskwierające 
poczucie niesmaku. Etyka, powiada Herbart, każe wyrobić 
w człowieku silny charakter, polegający na zupełnej zgodności 
woli i postępowania z ideami praktycznymi i pojęciami moralny-
mi. Psychologia zaś radzi, jak do tego celu dążyć. Dusza ludzka 
posiada tylko moc tworzenia wyobrażeń, a nie jak utrzymywali 
inni filozofowie, zdolność poznawania, czucia, podejmowania 
aktów wolicjonalnych. Chodzi więc o to, by skupić wokół siebie 
jak największą ilość pożądanych i pokrewnych wyobrażeń a eli-
minować, tłumić niepożądane. Wychowawca powinien pomóc 
                                                 
59  Dziś to stwierdzenie brzmi jak truizm, ale warto pamiętać, iż właśnie Herbart 

sformułował i obudował je naukowo.  



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 101 

 

skupić w duszy dziecka jak największą ilość dobrych wyobrażeń, 
z których wypłynie szlachetna siła – wola. Innymi słowy – wy-
chowanie to napełnianie duszy dziecka masą pozytywnych wyob-
rażeń, ich uporządkowanie, umocnienie. Tą drogą doprowadzimy 
do dominacji tych grup wyobrażeń, które są najcenniejsze, 
a z nich ukształtuje się silna wola, ukierunkowana do czynienia 
dobra. Z tego założenia wychodząc, Herbart proponuje konkretne 
formy oddziaływań wychowawczych, czyli czynności pedago-
gicznych, które powinny następować w trzech etapach: rząd           
wychowawczy, nauczanie, hodowanie. Rząd to w języku ojczy-
stym Herbarta tyle co ordung, a więc porządek, karność, zdyscy-
plinowanie, a nawet łamanie przekornego oporu. Formy realizacji 
rządu – to mądry nadzór na dzieckiem, wyeliminowanie jego  
bezczynności poprzez – zabawę, pracę. Rozsądne operowanie 
rozkazem, zakazem, nawet pogróżką – no i karą. Jednym słowem 
– pełny nadzór60. Kara zaś ma być obliczona na oddziaływanie         
na honor wychowanka. Karę należy egzekwować natychmiast 
(np. stanie w kącie). Gdy zaś wychowanek dojrzeje według rozu-
mu i woli, czyli gdy może się już sam rządzić, rząd wychowawczy 
spełnił swoją rolę i już jest niepotrzebny. Może się zacząć          
nauka… 

A zatem gdy dzieci już są „rządne”, zaczynamy je uczyć. I ma 
to być nauczanie wychowujące, a więc nie o wiedzą głównie tu 
chodzi, lecz nauka ma działać wychowawczo, budująco, uszla-
chetniająco. Uczuciom i woli ucznia należy nadać moralną treść. 
Najtrudniejsza jest w wychowaniu odpowiedź na pytanie: Jak 
zbudować pomost od wyobrażeń do woli ucznia? Tu Herbart roz-
waża różne sposoby. Np. w sposób przemyślany dobierać materiał 
nauczania, tak, by wzbudzać zainteresowanie ucznia. Pamiętać, 
że uczniowie mogą mieć różne interesy wobec tego materiału i to 
należy uwzględniać. Chodzi tu o różny poziom interesu empi-
                                                 
60  To będzie uproszczenie, ale zgodnie z konwencją tej opowieści – mimowolnie 

kojarzy się daleki pogłos tej pedagogiki w organizacji Hitler-Jugend…. 



102 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

rycznego, różne poziomy ciekawości poznawania rzeczy nowych. 
U niektórych dzieci pojawia się interes spekulatywny – poszuki-
wanie odpowiedzi na pytanie: Dlaczego? (a więc o przyczyny 
rzeczy i zjawisk). U innych pojawia się interes etyczny i estetycz-
ny – potrzeba pochwały, określania piękna rzeczy i zjawisk. Trze-
ba też mieć na uwadze interes społeczny a też religijny. Zawsze 
powinien panować nastrój życzliwości i otwartości na potrzeby 
wychowanka. Te wszystkie interesy wychowanków trzeba har-
monijnie zaspakajać, stosując w dydaktyce nieodmiennie zasadę 
non multa, sed multum61.  

A więc – nie zadużo wiedzy, ale podawanej dokładnie – tak by 
rozbudzić i pielęgnować zamiłowania. 

W dydaktyce należy stosować różne metody. Na pierwszym 
miejscu – metoda wykładowa, która umożliwia uzmysławianie 
i opisywanie zjawisk. Ta metoda bywa mocno eksponowana jako 
wykładnia herbartyzmu i często deprecjonowana w rozprawach 
z historii pedagogiki. Ale Herbart zalecał także stosowanie meto-
dy analitycznej, czyli „rozkładania problemów”, w formie pytań. 
I wreszcie – metoda syntetyczna, czyli uogólnianie i porządko-
wanie zjawisk, powiązane z nabytym doświadczeniem.  

A odnosząc się do działu pedagogiki zwanego dydaktyką czer-
pał Herbart z doświadczeń psychologii odbioru (pojmowania). 
Wprowadzał na tej podstawie cztery stopnie metodycznego         
postępowania. 

I stopień – jasności – polega na opisywaniu rzeczy przez nau-
czyciela – w taki sposób, aby uczeń uzyskał jej jasne wyobrażenie 
poprzez eliminację wszelkich „zakłóceń”, które mogłyby tę ja-
sność zamącić… 

II stopień – kojarzenia wyobrażeń – niezwykle ważny, wyma-
ga od pedagoga bardzo znacznych umiejętności prowadzenia kon-
struktywnej rozmowy z wychowankami. 

                                                 
61  Nie za dużo, ale dokładniej. 



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 103 

 

III stopień – systematyzowania wyobrażeń to układanie tychże 
w logiczny związek, przy zastosowaniu środków dydaktycznych, 
np. tabel, wykresów itd. 

IV stopień – metodyczności – to już użytkowanie wyobrażeń 
wedle własnego kierunku i woli. 

Każdy przedmiot ma być opanowany w tych stopniach, także 
religia, czyli wiedza religijna jako systemat. 

Uczymy niespiesznie, dajemy czas na „przetrawienie” wiado-
mości. Istotna jest koncentracja i systematyczność, także czasowa. 
Każdy przedmiot powinien mieć codziennie jedną godzinę. 
A jakie powinny być przedmioty? Ten rozmiłowany w Odysei 
Homera humanista oddawał równowagę przedmiotom humani-
stycznym i matematyczno-fizycznym. Ale zalecał też, podkreślmy 
to uczenie propedeutyki filozofii. Tu, w formir dygresji, dodajmy, 
iż na dziewiętnastowiecznych uniwersytetach kurs filozofii był 
wstępem do rozpoczynania wszelkich studiów specjalistycznych, 
np. medycznych. I tak profesor Jan Baptysta Purkynie, słynny 
lekarz i fizjolog, studia medyczne odbyte na renomowanym Uni-
wersytecie Praskim poprzedził studiami filozoficznymi. Był też 
bardzo zainteresowany pedagogiką i z własnego wyboru zgłębił 
system Pestalozziego, a nawet zamierzał odbyć coś na kształt 
praktyki w jego zakładzie w Szwajcarii.  

Oryginalnym pomysłem Herbarta jest towarzyszące nauczaniu 
hodowanie. 

Jest to uzupełnianie nauki. Pozwala na realizację pożądanych 
wyobrażeń. Pomaga na drodze od wyobrażeń do działania – kilku 
sposobami, tj. poprzez:  
– ochronę przed wzburzeniami temperamentu i namiętności, 
– nakłanianie do spokoju i rozwagi, 
– przypomnienie lekkomyślnemu wychowankowi o dobrych za-

miarach i w nich utwierdzanie, 
– leniwemu – przypomnienie do wytrwania w dobrym, 
– usuwanie złych zarodków w dziecku a pielęgnowanie dobrych, 
– docenianie indywidualności dziecka, 
– póki samo sumienie nie będzie dość silnym autosędzią dziecka 



104 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

– hodowanie postuluje pobudzanie jego zachowań przez pochwa-
ły i nagany. 

Hodowanie, czyli wychowanie moralne kończy się gdy       
wychowanek ugruntuje się w swoich zasadach i poczyna się do 
nich stosować samodzielnie. 

Dewizą Herbarta, niejako syntezą jego pedagogiki, było 
stwierdzenie, iż nauka stwarza zakres myślenia, wychowanie – 
charakter, a charakter nie może istnieć bez nauki. 

Pedagogika Herbarta okazała się bardzo przydatna w naucza-
niu szkolnym, zwłaszcza w szkołach średnich. Z powodzeniem 
stosowana była w Austrii, w Galicji (w zaborze austriackim, 
Niemczech, Ameryce. W krajach romańskich (Francja, Hiszpania, 
Włochy) – nie przyjęła się; była dla tych środowisk za „sucha’, 
zanadto kostyczna, mówiąc nieco obcesowo – za niemiecka. Roz-
legła krytyka herbartyzmu objęła jego różnorodne obszary, przede 
wszystkim – z zakresu etyki i psychologii. Co do pierwszej dzie-
dziny podkreślano nadmiar indywidualizmu, dbanie tylko o roz-
wój własnego „ja” moralnego a obojętność na społeczne zadania 
życia ludzkiego. W praktyce oznaczało to niemożność wychowa-
nia młodzieży dla społeczeństwa. Zdecydowanie też oponowano 
wobec herbartowskich teorii psychologicznych. Zdaniem krytyki 
naukowej – psychologia oparta tylko na wyobrażeniach to fałsz. 
Dziś nikt się nie wierzy, by przez mnożenie i kombinowanie          
wyobrażeń można wpłynąć na emocjonalną stronę człowieka, 
na jego pożądania, wolę, a, w konsekwencji, na czynności.          
Nie w samym też nauczaniu – jak twierdził Herbart – leży klucz 
do wychowania moralnego i społecznego62.  

Nadeszły czasy rozwoju kapitalizmu, industrializacji, w cień 
usuwał się humanizm, zapanowała technika. I wówczas pojawił 
się pedagog, bez którego nie można wyobrazić sobie przyszłego 
szkolnictwa zawodowego. Był to John Dewey, twórca tzw. szko-
ły aktywnej, którego praca w polskim przekładzie pojawiła się 

                                                 
62  Por. St. Kot, Historia wychowania, Warszawa 1994, t. II, s. 153–162. 



C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .         | 105 

 

dopiero w latach trzydziestych, dwa lata po opublikowaniu książ-
ki jego admiratora – Henryka Rowida63.  

Dewey utrzymywał, że postęp kultury technicznej, zwłaszcza 
w Stanach Zjednoczonych Ameryki spowodował, że szkoła mu-
siała przestać oddawać się filozoficznej kontemplacji i stać się 
instytucją aktywną. W istocie w miejsce tradycyjnego pojmowa-
nia zadań nauki wkroczył filozoficzny pragmatyzm i psycholo-
giczny behawioryzm. Tę nową pedagogikę nazwano w Europie 
dość niezręcznie – szkołą pracy. Gdy w II Rzeczypospolitej dzia-
łalność naukową prowadzili znani pedagodzy – Stanisław Kot 
i Henryk Rowid-Dewey – filozof pragmatysta był profesorem 
uniwersytetu nowojorskiego. Działalność pedagogiczną rozpoczął 
jeszcze w XIX wieku. W latach 1896–1904 stworzył laborato-
rium szkolne przy instytucie pedagogicznym Uniwersytetu w Chi-
cago. Najważniejsze prace Deweya to Szkoła i społeczeństwo 
(1900) oraz Szkoła i dziecko (1905). Jego pedagogika wyrastała 
z krytyki spontanicznego rozwoju cywilizacji przemysłowej. Otóż 
wielkomiejski wpływ na dziecko jest ujemny. Hamuje rozwój 
jego pomysłowości i zamiłowania do pracy, dziecko już nie jest 
świadkiem wytwarzania w domu, bo cały proces wytwórczy 
przeniósł się do fabryk i farm. Nie ma już w domu np. rękodziel-
nictwa, dziecko nie ma jak nauczyć się od najbliższego otoczenia 
porządku, pilności, spostrzegawczości. Nie może się ćwiczyć 
z roślinami w ogrodzie, ze zwierzętami na folwarku; odebrano mu 
potężny środek ćwiczeń zmysłowych. Musi to zastąpić szkoła. 
A więc to ma być szkoła pracy. Ma wyrobić bystrość, aktywność, 
pobudzać do rządu (porządku) i działania. Ma być naturalną          
formą czynnego życia społecznego. Bo dotychczasowej szkole 
brak odzwierciedlania sytuacji społecznej, czyli brak elementu 
solidarystycznej, produktywnej współpracy. Tam (czyli w trady-
cyjnej szkole), gdzie się gromadzi tylko wiadomości, każda        
jednostka dba wyłącznie o siebie – stąd wzrost egoizmu, a to 
                                                 
63  J. Dewey, Moje pedagogiczne credo. Szkoła a społeczeństwo. Warszawa 1933; 

H. Rowid, Szkoła twórcza. Kraków 1931. 



106 |                   C z t e r e j  w y b i t n i  p e d a g o d z y . . .  

 

w konsekwencji rodzi emulację (rywalizację). Z tym się wiąże 
zjawisko podpowiadania, odpisywania. Trzeba zatem wprowadzić 
formy pracy zbiorowej. Zamiast lekcji (lego – mówię) – czynna 
praca. Dewey w laboratorium szkolnym wprowadził zajęcia     
fizyczne: dzieci tkały, szyły, gotowały, ale w obudowie „nauko-
wej”, tj. przy wykonywaniu doświadczeń, odkrywaniu przyczyn 
różnych zjawisk i procesów. Dewey tak dobierał prace, że ich 
etapy były odzwierciedleniem historycznych wysiłków i wyna-
lazków całej ludzkości. Wiedza, do której dochodziło się w ten 
sposób, stawała się własnością wychowanków. Dzieci doradzały 
sobie nawzajem, uczyły się życia społecznego, zżywały się ze 
sobą w codziennym trudzie. Przy pracy tylko mogą się wyłado-
wać czynną energię wrodzone dzieciom popędy: społeczny, twór-
czy, badawczy, artystyczno-ekspresyjny. Niepotrzebne będą kary 
czy zachęty. A pedagog-nauczyciel staje się dyskretnym kierow-
nikiem twórczej pracy – nie tłumi samodzielności ucznia. W pro-
gramie Deweya były i przedmioty teoretyczne, zwłaszcza geogra-
fia, ale i tę wiedzę należało łączyć z ćwiczeniami praktycznymi. 
To właśnie zajęcia praktyczne są podstawą wychowawczą; przy-
dadzą się na całe życie olbrzymiej większości dzieci. W szkole 
aktywnej nauczyciel musi poświęcić każdemu dziecku oddzielną 
uwagę; jego właściwościom, zaletom i brakom. Punkt ciężkości 
oddziaływania wychowawczego przenosi się jednak z nauczyciela 
czy podręcznika na duszę dziecka. To przewrót kopernikański –       
uważał Dewey i stosował chętnie takie oto porównanie: Dziecko 
staje się ośrodkiem – słońcem zainteresowania. 

Przyłączając się do krytyki Deweya i jego następców (np. Ro-
wida) trzeba zauważyć, że metoda szkoły aktywnej stanowiła 
pewne zubożenie kulturowe. Odcinało się bowiem od dziecka 
cały zasób dziedzictwa – ogólnoludzkiego i narodowego – do-
stępnego głównie za pomocą książek. Należało zatem tę metodę 
zmodyfikować poprzez studiowanie oraz prawdziwą heurezę, 
czyli prowokowanie uczniów do stawiania mądrych pytań. 



 

 
 
 
 

Trochę historii 
 
 
Tożsamość jest nieodłączna od poczucia historii. 
Kto nie szanuje i nie ceni swojej przeszłości, ten nie jest       

godzien szacunku, teraźniejszości ani prawa do przyszłości           
(Józef Piłsudski). 

Przejdźmy zatem do powtórki z naszych dziejów. Nie trzeba 
dodawać (a przecież jednak dodamy!), że jest to subiektywna 
ocena piszącego te słowa, ale zarazem kogoś o pewnym doświad-
czeniu naukowym i praktycznym, autora – to dla czytających mo-
ją rzecz jako pierwszą książkę (w istocie – szesnastą) prac z dzie-
dziny antropologii (w procesie dydaktyczno-wychowawczym), 
etyki, przede wszystkim dydaktyka i historyka, zajmującego się 
w szczególności literaturą romantyzmu i jej współczesną recepcją. 

Tysiąc lat z okładem – tyle liczy chrześcijaństwo w Polsce i ty-
leż lat ona liczy. 966 rok – to jej chrzest, rok 1000. – to słynny 
zjazd gnieźnieński, uczczony niedawno przez jego miniaturę – 
zjazd prezydentów państw europejskich przy tymże grobie 
św. Wojciecha, patrona Polski. Warto przytoczyć za kronikarzami 
opowieść o udziale w pierwszym zjeździe cesarza Ottona III,           
a – pleno titulo – Cesarza Rzymskiego Narodu Niemieckiego. 
Szedł on pieszo i boso do grobu Świętego Wojciecha po drodze 
wysłanej – na rozkaz Chrobrego – polskim czerwonym suknem, 
świadectwem bogactwa gospodarza, pierwszego koronowanego 
władcy Polan. Po śmierci Chrobrego, któremu zawdzięczamy 
zakończenie budowy terytorialnej Polski – od Bałtyku (biskup-
stwo w Kołobrzegu) po Wrocław i Kraków (990 – przyłączenie 
Śląska) po czasy Bolesława Krzywoustego (1138-otwarcie jego 



108 |                               T r o c h ę  h i s t o r i i  

 

testamentu) panuje względna stabilność władzy. Potem przez 
dwa wieki – rozbicie dzielnicowe. Za początek zjednoczenia        
państwa uważa się koronację Władysława Łokietka – 1320 roku 
w Krakowie, które to miasto przejmuje od Gniezna funkcję stoli-
cy Polski, pełnioną do 1595 roku. Nastaje – po okresie ciężkich 
walk z Krzyżakami (1331 – Płowce) prosperita państwa, budowy 
Polski „murowanej” (dotychczas była „drewniana”) przez syna 
i następcę Łokietka Kazimierza, któremu historia nada przymiot 
Wielkiego. To on zakłada Akademię Krakowską (1364), która 
z czasem podupadnie, aż na początku XV. wieku odbuduje ją 
Św. Jadwiga Królowa, faktycznie z niej czyniąc dostojny Uniwer-
sytet Jagielloński. Wiek XV to okres zmagań z Krzyżakami. Skąd 
się oni wzięli na żywym organizmie polskiego Pomorza Wschod-
niego? Sprowadził ich w 1226 roku książę mazowiecki Konrad, 
który nie mógł sobie poradzić z wciąż najeżdżającymi jego włości 
Prusakami. I zaczęło się. Ów zakon Maryjny, założony u Grobu 
Pańskiego w okresie wypraw krzyżowych miał (na razie!) dobrą 
sławę. To był zakon rycerski powołany do strzeżenia i umacniania 
chrześcijaństwa64. Trzon jego stanowili rycerze niemieccy, choć 
gośćmi i współwyznawcami idei oficjalnie głoszonej przez zakon 
byli znamienici rycerze z całej Europy. I zaczęły się konflikty 
z Zakonem Krzyżackim. Znaczyły je wielkie bitwy, jak ta pod 
Płowcami za czasów Łokietka, jak zwycięstwo grunwaldzkie 
(1410), jak wojna trzynastoletnia zakończona pokojem toruńskim 
(1466). Zagrożenie krzyżackie legło u podstaw unii polsko-
litewskich, poczynając od tej w Krewie, w roku 1385, poprzez 
unię Horodelską (1413). Pozostawienie Krzyżaków na Warmii 
i Mazurach doprowadziło jednak do fatalnych skutków dla całej 
naszej historii i zdecydowanie odcisnęło się na współczesności. 

                                                 
64  Zakon Krzyżowy funkcjonuje do dziś, choć nie jest to już zakon rycerski. Ostatni 

rycerz tego zakonu zmarł w latach dwudziestych ubiegłego wieku. Obecny         
Zakon pełni funkcje przede wszystkim charytatywne. Jego władze centralne 
znajdują się w Niemczech.  



T r o c h ę  h i s t o r i i                                   | 109 

 

Ostatni mistrz krzyżacki Albrecht von Hohenzollern przyjął          
naukę Marcina Lutra i przeszedł na protestantyzm, stając się 
świeckim księciem. Wprawdzie w roku 1525 złożył Zygmuntowi 
Staremu na rynku krakowskim słynny hołd, utrwalony w pamięci 
narodowej przez Jana Matejkę w obrazie Hołd pruski. Jego      
następcy zobowiązani też byli do składania hołdu polskim kró-
lom, ale w wieku następnym po zakończeniu wojen szwedzkich 
i kozackich na mocy pokoju zawartego w Oliwie (1660) otrzymali 
niezawisłość. Na dawnych ziemiach polskich wyrosło państwo 
pruskie (jego gospodarze przywłaszczyli sobie nazwę dawnych 
plemion, tu zamieszkałych, które podbili), jeden z przyszłych 
zaborców Polski. W dalszej perspektywie pozostawienie niemiec-
kiej enklawy na Warmii i Mazurach przyczyniło się do napaści 
Hitlera na Polskę i wywołania drugiej wojny światowej. Wróćmy 
jednak do czasów wieku szesnastego, złotego wieku kultury         
polskiej, a też doniosłych wydarzeń politycznych. To w tym       
wieku kraj stał się faktycznie Rzeczpospolitą Obojga Narodów. 
Na podstawie Unii Lubelskiej – 1569 r. – Polska i Litwa stały się 
jednym państwem, z jednym władcą – królem, jednym organem 
ustawodawczym – sejmem, z oddzielnymi organami wykonaw-
czymi (hetmanami, podkanclerzymi itd.). Dawny obszar Polski 
nazwano Koroną a zaprzyjaźniony – Litwą. Ta państwowość 
utrzymała się aż do utraty niepodległości w roku 1795, w wyniku 
trzech rozbiorów.  

Państwo utraciliśmy na 123 lata (1795–1918). Nie utraciliśmy 
jednak ojczyzny, bo udało się nam utrzymać wiarę i kulturę, 
a w niej nasz język, piękny – gwarowy i literacki. Bo dał nam 
Bóg – właśnie na okres niewoli – największych mocarzy słowa, 
których kult przebił pęta niewoli, których nie tylko czytano, ale 
i recytowano, śpiewano. bo kompozytorzy, zwłaszcza Moniuszko, 
ale przecież także np. Władysław Żeleński, słowu Mickiewicza 
i innych poetów nadali wersję śpiewaną. Przypomnimy poniżej 
zasługi także trzech wieszczów.  



110 |                               T r o c h ę  h i s t o r i i  

 

Wywalczyliśmy wolność ojczyzny w roku 1918, odzyskaliśmy 
częściową tylko niezawisłość w 1945. Prawdziwy – pierwszy 
dzień wolności – nastał 4 czerwca 1989, kiedy to zapomniany 
już dzisiaj dziennikarz i działacz społeczny Aleksander Mała-
chowski – marszałek senior – rozpoczął obrady Zgromadzenia 
Narodowego słynnymi słowami: piękny dzień nam nastał, 
pierwszy dzień wolności. I przeminęło od tamtego czasu ponad 
20 lat. Tyle co trwała II Rzeczpospolita. Kraj dźwignął się gospo-
darczo, bo rozwinęła się ludzka inicjatywa, bo stworzono warunki 
ustawowe dla prywatyzacji, która stała się naszą szansą... i zmorą. 
Bo skorzystali na niej nie tylko ludzie uczciwi. Budujemy więc 
sprawiedliwość, odbijamy się od lewej do prawej ściany układu 
politycznego – i na odwrót – i szukamy winnych. Reorganizacja 
zaczyna wypełniać codzienne działania rządzących i spór, czy 
nieszczęśnicy spod Smoleńska: zginęli czy polegli… Mało czasu 
i siły pozostaje na przemyślaną budowę. Budowę – czego? Na-
zwijmy rzecz po imieniu czerpiąc terminologię od Jana Pawła II: 
– społeczeństwa i narodu zachowującego pamięć i tożsamość. 

Gdy więc uporamy się ze „złem wewnętrznym”, nieśmy zdro-
we przesłanie Europie. Bo kult ziemi ojców, ich wiary, ich kultu-
ry nie jest cechą prowincjonalizmu, którą część Unii Europejskiej 
chciałaby nam przypisać. To samo sedno patriotyzmu – każdego 
z krajów, w tym także – patriotyzmu polskiego. 

 
Materiał egzemplifikacyjny dla ilustracji tego wielkiego          

zagadnienia starałem się dobierać wielostronnie, z preferencją 
zagadnień pedagogicznych i literaturoznawczych. Ale pomiesz-
czone tu i rozłożone jakby na drugim planie akcenty filozoficzne 
i etyczne tylko pozornie zajmują mniej miejsca. Im bowiem po-
święca się zasadniczą uwagę w oprawie całości, której przyświeca 
uniwersalizm moralny wywiedziony z przekonania o prymacie 
prawa naturalnego oraz kluczowej dla świadomości Europejczyka 
śródziemnomorskiej tradycji antycznej i chrześcijańskiej.  



T r o c h ę  h i s t o r i i                                   | 111 

 

Znaczna część tekstu poświęcona jest przykładom wielkich 
dokonań w dziejach literatury polskiej. Wynika to z przekonania 
autora o szczególnej roli, jaką w kształceniu pedagogów odgrywa, 
powinna odgrywać!, edukacja polonistyczna. W tym miejscu   
warto zamieścić jednak i pewne dodatkowe uzasadnienie co do 
preferencji tego typu materiału dydaktycznego. 

Polonistyka polska znajduje się w trudnym okresie. Małe jest 
zainteresowanie studiami polonistycznymi, bo dla polonistów nie 
ma pracy w szkolnictwie. Szkoły się wyludniają, gwałtownie 
zmalała liczba dzieci i młodzieży w wieku szkolnym. Likwiduje 
się szkoły, zwalnia nauczycieli. Naród polski się kurczy, dra-
stycznie spada liczba urodzeń. Do tego dochodzi wspomniana 
emigracja zarobkowa za chlebem. Powiada dzisiaj w audycji        
radiowej znany działacz polityczny: Za kilka lat będzie nas 33 
miliony, a pod koniec 21 wieku – 1665. Chętnie dzisiaj wydrwi-
wamy Marksa, a to on przecież sformułował hasło: Byt określa 
świadomość. W poezji powtórzył to Władysław Broniewski,           
pisząc wiersz pod tym samym tytułem66. Tak to podśmiewa się 
z nas historia. Ta najnowsza! 

Staramy się przecież w procesie wychowawczym preferować 
być przed mieć, ale, jak wiadomo, z różnym skutkiem. Trzeba 
przy każdej okazji prezentować perły naszej kultury. Piszący te 
słowa – polonista-pedagog uważa to za swój obowiązek. Toteż 
w części książki poświęconej literaturze prezentuje się jej słupy 
milowe, kładąc nacisk na poezję, bo ta wpada najgłębiej w świa-
domość i odzwierciedla się w języku. W języku jego wielkich 
twórców – od Kochanowskiego do Miłosza i Szymborskiej. 
W wyborze przykładów można zauważyć pewne preferencje. 
                                                 
65  Kazimierz Ujazdowski, radiowa Trójka; Salon polityczny 25 listopada 2013r.  
66  Odsądzany od czci i wiary poeta Władysław Broniewski jako „komunistyczny”, 

to wielki talent literacki, znakomity liryk; nie należał do żadnej partii, choć        
popełniał teksty popierające linię prosowiecką. A i sam od Sowietów wiele wy-
cierpiał; pisał też wiersze przez reżim sowiecki i jego satelitów zakazane. Wśród 
nich jest wiersz pt. Rozmowa z historią, napisany w więzieniu lwowskim. 



112 |                               T r o c h ę  h i s t o r i i  

 

Są tu czołowi polscy romantycy, także w opracowaniu kontekstu-
alnym – europejskim – np. Mickiewicz a Goethe, bądź na tle epo-
ki i życia osobistego (Słowacki, Krasiński). Próbą ukazania inter-
tekstualnych powiązań poezji współczesnej z dziedzictwem kultu-
rowym są szkice o Tuwimie i Miłoszu. Pojawia się też współcze-
sny kontekst europejski – rzut oka na nowelistykę Tomasza Man-
na, wybitnego, jeśli nie najwybitniejszego prozaika XX wieku. 

Ukłonem wobec regionu – macierzystego dla autora i wydaw-
cy – jest prezentacja wybitnych twórców związanych z Kotliną 
Jeleniogórską (Edward Kozikowski, Jan Sztaudynger, Wlastimil 
Hofman).  

Opracowania monograficzne zostały poprzedzone dwoma 
szkicami – o literaturze dziecięcej oraz o potrzebie antropomorfi-
zmu w dydaktyce. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 

O literaturze dziecięcej 
 
 
Zwana jest obiegowo literaturą dla dzieci i młodzieży, choć 

nie jest to ścisłe przeniesienie znaczeń67. 
Najpierw przywołajmy epokę, która doceniła osobowość 

dziecka, a nawet zapoczątkowała jego gloryfikację. To był roman-
tyzm, w którym wykreowano postać dziecka, które obok ludzi 
psychicznie chorych miało być szczególnie blisko natury, tajem-
nic egzystencji i transcendencji. Pokazaliśmy to wcześniej 
na przykładzie Orcia z Nie-Boskiej komedii Zygmunta Krasiń-
skiego68. Potem pojawiła się już nie tylko literatura dla dorosłych 
o dzieciach, ale także o dziecku dla dzieci, czyli właśnie zakieł-
kowała literatura dziecięca. To już początek XX wieku, kiedy to 
na rynku księgarskim ukazała się Ania z Zielonego Wzgórza Lucy 
Maud Montgomery (1908), a w niej wzór dziecka-dziewczynki 
„o dobrym sercu”, spopularyzowany na gruncie polskim przez 
pisarza uśmiechu Kornela Makuszyńskiego, który pomiędzy 
przygodami Koziołka Matołka i małpki Fiki-Miki (nie mówiąc 
o utworach dla dorosłych) przeszedł na zawsze do historii jako 
autor: Awantury o Basię, Panny z mokrą głową, Szaleństw panny 
Ewy, kreującego też mit „dobrego chłopca” w powieściach:             
Wyprawa pod psem i rzeczy już z serii sensacyjnej, ale wciąż 
z młodzieńczym bohaterem, tym razem w roli domorosłego         
detektywa – Szatanie z siódmej klasy. Ta ostatnia powieść rozpo-
czyna łańcuch beletrystyki dla dzieci i młodzieży o charakterze 
                                                 
67  Zob. H. Gradkowski, Czym jest literatura dziecięca (poradnik metodyczny). 

Jelenia Góra 2012. 
68  Zob. rozdział Zygmunt Krasiński we współczesnej szkole. 



114 |                      O  l i t e r a t u r z e  d z i e c i ę c e j  

 

detektywistycznym, ale bez rozlewu krwi, z „umiarkowaną”, 
chciałoby się rzec, intrygą. W tym kierunku pójdą już w okresie 
małej stabilizacji (lata 60–70 PRL) serie powieściowe Edmunda 
Niziurskiego, Adama Bahdaja, Jerzego Broszkiewicza, Zbigniewa 
Nienackiego.  

We wszystkich tych książkach przygodowych, odwołujących 
się, w warstwie kontekstualnej do wzorców Verne’a, Stevensona, 
Curwooda, Twaina – następuje pewne zjawisko, które nazwijmy 
oswajaniem przygody. Wędrówki np. Tomka, bohatera znanego 
cyklu powieści Alfreda Szklarskiego, podobnie, jak bohaterów 
powieści Adama Bahdaja (np. sfilmowanej i cieszącej się dużym 
zainteresowaniem młodocianej publiczności Podróży za jeden 
uśmiech), to peregrynacje pełne wydarzeń niekiedy zaskakują-
cych, ale pozostających w granicach zakreślonych przez wymogi 
dydaktyczne, np. aktywnie wypełniających czas wakacyjny. 
Wzorcowym przykładem w tym zakresie jest wspomniany już 
Szatan z siódmej klasy Kornela Makuszyńskiego, którego popu-
larność została poświadczona dwukrotną ekranizacją, raz w okre-
sie PRL, a powtórnie – w formie musicalu już w III Rzeczypospo-
litej. Coraz częściej z motywu ekstremalnej przygody zmierza się 
w kierunku treści zabawowych. Trzeba przyznać rację Ryszardo-
wi Waksmundowi, iż poniekąd przełomowe znaczenie miała tu, 
popularna na rynku polskim od lat czterdziestu powieść Astrid 
Lindgren Dzieci z Bullerbyn, proponująca całe serie technik        
zabawowych, w których nieszkodliwa, a zaskakująca przygoda 
występuje na zasadzie pewnej konkurencji.  

Na gruncie polskim pojawiły się utwory o swoistym łamaniu 
konwencji wszechwiedzącego autora, który jakby radzi się czy-
telnika, od czego zacząć lub go przeprasza, że nie wyjawi mu        
na razie dalszych losów bohatera. Np. Wiktor Woroszylski, pozo-
stając w zgodzie z konwencję tytułów powieści: I ty zostaniesz 
Indianinem czy Cyryl, gdzie jesteś? – tłumaczy się przed młodo-
cianym czytelnikiem z zastosowania takiej właśnie formy przeka-



O  l i t e r a t u r z e  d z i e c i ę c e j                       | 115 

 

zu, obnażając „ekshibicjonistycznie” tajniki warsztatu. Jest to 
zapewne symptom nowoczesności i próba świadomej „degrada-
cji” dawnego poważnego snucia opowieści o przygodach w takich 
ikonach gatunku przygodowego, jak Dzieci kapitana Granta czy 
Piętnastoletni kapitan Julesa Verne’a. Zresztą, nie jest to metoda 
całkiem nowa; przecież bardzo poważni XIX-wieczni pisarze 
także nie stronili od autorskiego komentarza. Czymże byłby        
Pan Tadeusz bez ostatniego wyznania poety o swej „obecności” – 
14-latka! – na uczcie zaręczynowej trzech par? A i Sienkiewicz 
nie wzdrygał się zamknąć Trylogii dekonspiracją autora w słyn-
nym stwierdzeniu, iż pisał tę rzecz w niemałym trudzie z konkret-
nym celem: ku pokrzepieniu serc, a w tzw. małej trylogii (Stary 
sługa, Hania, Selim mirza) kokietował czytelnika stylizacją jednej 
z głównych postaci (Henryka) na własny życiorys.  

Oczywiście nowsza literatura dziecięca używa tych „ekshi-
biscjonizmów” autorskich głównie w celach stylizacyjnych, czy 
parodystycznych. To balansowanie na granicy iluzji świata przed-
stawionego a otwartego przywoływania elementów autorskiego 
warsztatu jest zabiegiem dosyć ryzykownym, bo może wpłynąć 
na obniżenie chłonności dziecięcego rynku czytelniczego, ocze-
kującego od dzieł literackich przede wszystkim wędrówki przez 
świat fikcji.  

Nadto, analizując rozwój literatury dziecięcej w XX wieku, 
zwanym nawet wiekiem dziecka – dla podkreślenia nareszcie 
podmiotowego traktowania jego osoby, trzeba też odnotować 
realizację haseł politycznych – tych długofalowych i tych doraź-
nych. Widać to w podręcznikach szkolnych oraz tekstach im           
towarzyszących, np. w kolejnych numerach pism dziecięcych lub 
młodzieżowych (Płomyczek, Płomyk, Wiarusek). Wszystkie te 
materiały dydaktyczne eksponowały ważne rocznice państwowe 
i narodowe, np. w międzywojniu – Dzień Niepodległości (11 li-
stopada), Konstytucji Trzeciego Maja, dni powstań – kościusz-
kowskiego, listopadowego, styczniowego, Dni Morza. Czasy       



116 |                      O  l i t e r a t u r z e  d z i e c i ę c e j  

 

powojenne, w sposób oczywisty zmieniły te daty. W okresie PRL 
czczono – także odpowiednimi tekstami literackimi adresowany-
mi do dzieci – święta państwowe – 1 maja (Święto Pracy), 9 maja 
(Dzień Zwycięstwa), 22 lipca (Święto Odrodzenia – rocznica  
powstania PKWN), 12 października (Dzień Wojska Polskiego – 
rocznica bitwy pod Lenino). Nadto były jeszcze, mocno ekspo-
nowane materiałem literackim, adresowanym do małego odbiorcy 
a przede wszystkim – wierszowanym, takie święta, jak – Dzień 
Nauczyciela, Dzień Górnika, Dzień Kobiet. Po transformacji – 
zmienił się, ze względów oczywistych, rejestr niektórych świąt. 
Np. powróciło przedwojenne Święto Niepodległości (11.XI.), 
ustalono nowy Dzień Wojska Polskiego, a zarazem święto pań-
stwowe i kościelne (15 sierpnia – Wniebowzięcie NMP i cud nad 
Wisłą)), wyeksponowano Dzień Matki (26 maja), zaczęto obcho-
dzić Dzień Ojca, Dzień Babci, Dzień Dziadka, a także pojawiły 
się, w ramach przemożnego wpływu z Zachodu – Walentyki. 

W II Rzeczypospolitej a także po II wojnie rynek czytelniczy 
zapełniły specjalne zbiory tekstów literackich, adresowane do 
dzieci i nauczycieli, w celu wykorzystania w pracy dydaktyczno- 
-wychowawczej, zawierające utwory na każde z wymienionych 
i innych jeszcze świąt. Przywołajmy – dla przykładu – dwa takie 
zbiory: z lat międzywojennych: Rok szkolny w deklamacjach  
okolicznościowych (1936) oraz z roku 1982 – Pegazem przez 
szkolny rok.  

Międzywojnie, okres euforii z powodu odzyskania niepodle-
głości po ponad stuletniej niewoli, niezwykle obfitowało w pro-
dukcję literacką, nastawioną na małego i młodocianego adresata. 
W zbiorach tekstów na różne okazje znajdowały się gotowe           
propozycje wierszy – dla każdej znaczącej postaci.  

Wielkie ilości tekstów powstawały też w II Rzeczypospolitej 
ku czci Józefa Piłsudskiego. Ich obfitość zaznaczyła się jeszcze 
bardziej po śmierci Marszałka. Wśród tych, na ogół standardowo 
panegirycznych utworów, pojawiały się niekiedy teksty wyspecja-



O  l i t e r a t u r z e  d z i e c i ę c e j                       | 117 

 

lizowanych w liryce dziecięcej poetów, jak np. – Marszałek 
w niebie Jana Brzechwy oraz Na śmierć Marszałka Anny Świrsz-
czyńskiej. 

Po roku 1945 etapy przemian politycznych nie pozostały bez 
wpływu na literaturę dziecięcą. W podręcznikach ukazywały się 
czytanki o ojcowskim stosunku do dzieci Józefa Stalina; kult jed-
nostki trwał do połowu lat pięćdziesiątych. Potem nastąpił okres 
odwilżowy – 1956–1960, i tzw. mała stabilizacja (do 1970 roku), 
z kolei dekada Gierkowska 1970–1980, wreszcie – czasy pierwszej 
i drugiej Solidarności (1981–1989), zakończone upadkiem PRL 
(1989). Od ćwierćwiecza trwa III Rzeczpospolita. Każdy z tych 
podokresów powojennej egzystencji Polski obfitował w twórczość 
dziecięcą – najnowszą i odtwarzaną z przeszłości. 

Obecnie czytanie dzieciom, a następnie – przez dzieci, nabywa 
nowego kontekstu. Dziecko niespełna dwuletnie zaczyna dzień 
od obejrzenia bajki – w telewizji lub w komputerze. To – obok 
czytania książeczek przez mamę (babcię); gorzej, jeśli zamiast czy-
tania! Na szczęście dużo trzylatków (a nawet dwu- i pół- latków), 
przynajmniej w mieście, trafia w ręce wykwalifikowanych nauczy-
cielek przedszkola69. W przedszkolu pod okiem fachowych sił pe-
dagogicznych zaczyna się drugi etap eksponowania literatury dzie-
cięcej. Ten okres 3–6-latka jest bodaj najważniejszy w jego życiu; 
on pozwala naprawdę być lub nie być szczęśliwym dzieckiem, 
małym – pełnym człowiekiem, jeśli dzieciństwo będziemy trakto-
wać jako oddzielną wartość, a nie tylko jako etap ku dorosłości. 

                                                 
69  Ponad półwieczne upowszechnienie wychowania przedszkolnego nie nauczyło 

społeczeństwa używać terminu – nauczycielka przedszkola. A tak właśnie nazy-
wa się pedagogiczne stanowisko pracy w przedszkolu. Popularnie używa się ter-
minu „przedszkolanka”, która to nazwa jest deprymująca, a nawet obraźliwa. Ale 
cóż począć na nawyk językowy, czy raczej nazewniczy. Mówić nauczycielka 
przedszkola – to „za długo”, a w mowie żywej dąży się do skrótów, które, 
zwłaszcza obecnie, w czasach wiecznego pędzenia (za czym i po co?, ale takich 
pytań się na ogół nie zadaje!) jest nazwą dwuwyrazową – nieporęczną, za długą. 
Zresztą to margines rozważań, to kolejna „impresja” dziadka…  



 

 
 
 
 

Ku antropocentryzmowi w procesie 
dydaktyczno-wychowawczym 

 
 
O potrzebie doskonałości nauczyciela pisano od wieków. Pod-

nosił już ten problem autor De republica emendanda. Sprawom 
szkoły poświęcił wszak Andrzej Frycz Modrzewski oddzielną 
część traktatu, w tym „szkolnemu stanowi” – jako zaliczonemu 
do najprzedniejszych stanów Rzeczypospolitej. „Stanem akade-
mickim” nazywała Komisja Edukacji Narodowej zawód nauczy-
ciela. Z czasem wyodrębniła się w badaniach pedagogicznych 
oddzielna gałąź nauki o nauczycielu, zwana pedeutologią.  

W pracach przedwojennych eksponowany był w szczególności 
czynnik psychologiczny, wsparty wynikami badań nauk biolo-
gicznych i filozoficznych. Nie można tu nie wspomnieć o pracach 
Romana Ingardena, ojca nowoczesnego literaturoznawstwa, 
a w szczególności teorii konkretyzacji dzieła literackiego. Otóż 
Ingarden, zajmując się także problematyką filozoficzną, w nie-
gdyś bardzo popularnej pracy pt. Książeczka o człowieku70, kładł 
nacisk na istotę człowieczeństwa jako dążenia do wznoszenia się 
osoby ludzkiej ponad cechy zwierzęcości. Kreacja osoby miała 
zatem polegać na kształtowaniu w niej cech duchowych i intelek-
tualnych, rozwijania wyższych uczuć i władz umysłu. Jan Włady-
sław Dawid71 już wcześniej pisał o „duszy nauczycielstwa”, jako 

                                                 
70  Roman Ingarden, Książeczka o człowieku, Kraków 1978. 
71  Jan Władysław Dawid, O duszy nauczycielstwa, [w:] Osobowość nauczyciela. 

Rozprawy J. Wł. Dawida, Z. Mysłakowskiego, St. Szumana, M. Kreutza, St. Ba-
leya. Opracowanie i wstęp W. Okonia, Warszawa 1962, s. 41–63. 



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 119 

 

swoistego „boskiego pierwiastka” w człowieku, dodajmy – szcze-
gólnym człowieku. Zestawił przy tym cały szereg cnót tego stanu 
czy zawodu, niezbędnych, jak uważał, dla właściwego pełnienia 
misji. Mają to być: miłość dusz ludzkich, potrzeba doskonałości, 
poczucie obowiązku i odpowiedzialności, moralna odwaga72,                
wysoki stopień samoświadomości teleologicznej.  

Jak przypomina Wincenty Okoń, obok tendencji do ekspono-
wania duchowych cech powołania nauczycielskiego, pojawiały 
się propozycje charakteryzowania osobowości pedagoga w kate-
goriach instynktu wychowawczego, a też typu antropologicznego. 
Nieco później pojawiło się pojęcie talentu w rozważaniach pedeu-
tologicznych73. Abstrahując od szerszego rozwijania tego zagad-
nienia, podkreślmy kwestię eksponowaną przez Zygmunta           
Mysłakowskiego74. Chodzi mianowicie o kontaktowość (podkr. 
Mysłakowskiego), która zdaniem tego pedagoga, jest wyraźną 
cechą, odróżniającą postępowanie wychowawcze człowieka        
pedagogicznie uzdolnionego i nieuzdolnionego75. 

Stefan Szuman pisząc o talencie pedagogicznym stworzył wir-
tualny wizerunek nauczyciela doskonałego. Oto atrybuty tego 
wzorca: 

– umiłowanie każdego dziecka, 
– dojrzała i głęboka osobowość,  
– nieprzeciętna inteligencja, 
– pociągający wygląd, 
– pogodne usposobienie, 
– rozległa wiedza kierunkowa i wszechstronne zainteresowania, 
– dar wymowy, wzorowa dykcja.  
I wszelkie inne zalety, i cnoty, jakie sobie tylko można wyob-

razić, należałoby przypisać nauczycielowi, bo przecież wszystko, 
                                                 
72  Ibidem. 
73  Wincenty Okoń, Zarys dydaktyki ogólnej, Warszawa 1965, s. 251 i nast. 
74  Zygmunt Mysłakowski, Co to jest „talent pedagogiczny”?, [w:] Osobowość 

nauczyciela…, s. 69–83. 
75  Ibidem, s. 75. 



120 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

co będzie posiadał, będzie miał w interesie uczniów, których          
wychowuje76 – dodawał – wprowadzając nas, zapewne świado-
mie, w nastrój lekkiego rozbawienia – znakomity psycholog, gdy 
zamykał swój wykoncypowany, idealny portret nauczyciela.  

Generalnie jednak Szuman nie aprobuje poglądu o wrodzonym 
talencie pedagogicznym, natomiast zgadza się z teorią istnienia 
pewnych dyspozycji wrodzonych, które ułatwiają pełnienie funk-
cji pedagoga czy dydaktyka. W końcu, co podkreśla Stefan           
Baley77, uważa on, że zagadnienie talentu sprowadza się do        
osobowości nauczyciela78. Do tego Mieczysław Kreutz, uzupeł-
niając formułę Dawida, dodaje skłonność agitacyjną i zdolność 
sugestywną79. 

W nowszych pracach z zakresu pedeutologii, których – rzecz 
jasna – nie będziemy tu wyliczać, do tradycyjnych rozważań 
o duszy nauczycielstwa (Dawid –1912), strukturze duchowej nau-
czyciela (intuicja pedagogiczna, takt – Henryk Rowid –1957) 
dorzuca się rozważania o uzdolnieniach zawodowych (zamiast – 
talencie pedagogicznym), a także dokonuje się analizy struktur 
umysłowych oraz opisuje typy osobowościowe nauczycieli80.          
Sygnalnie tylko przypominając informacje na ten temat, po-
święćmy nieco więcej miejsca ponowoczesnemu spojrzeniu na 
osobowość nauczyciela.  

Oto fragment z pism Romana Kwaśnicy: Nauczyciel staje się 
nauczycielem wykonując swój zawód. Staje się nim przede wszyst-
kim dzięki własnemu wysiłkowi rozumienia i zmieniania siebie, 
dzięki samorefleksji i powodowanym przez nią zmianom osobo-
                                                 
76  S. Szuman, Talent pedagogiczny, [w:] Osobowość nauczyciela…., s. 94–95. 
77  S. Baley, Psychiczne właściwości nauczyciela-wychowawcy, [w:] Osobowość 

nauczyciela…, s. 209 i nast. 
78  Ibidem, s. 232. 
79  M. Kreutz, Osobowość nauczyciela-wychowawcy, [w:] Osobowość nauczycie-

la…, s. 184–198. 
80  Ks. M. Rusiecki, Osobowość nauczyciela, [w:] Encyklopedia pedagogiczna XXI 

wieku, t. III: M–O. Redaktor naukowy i przewodniczący komitetu redakcyjnego: 
prof. dr hab. Tadeusz Pilch, Warszawa 2004, s. 977–996. 



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 121 

 

wości. Żadne instytucje nie są w stanie wyręczyć nauczyciela 
w tak rozumianym zdobywaniu zawodu, nie mogą dać przygoto-
wania zawodowego, mogą natomiast pomagać mu w owym, nigdy 
nie dobiegającym kresu, wysiłku stawania się nauczycielem.81 
I jeszcze głos Mieczysława Rusieckiego, interpretujący te post-
modernistyczne poglądy: Pomimo kształcenia, dokształcania 
i doskonalenia, a także zdobywania doświadczenia zawodowego, 
nauczyciel nie jest przygotowany w pełni do swojej pracy, gdyż 
działa w sytuacjach nowych, niepowtarzalnych. [...] Nauczyciel 
wychowuje bardziej przez swoją spontaniczność, prywatność, 
przez to, kim jest jako człowiek, niż przez oficjalność, profesjonal-
ność. […] Rozwój osobowy nauczyciela ma być traktowany cało-
ściowo (ma zmierzać ku pełnemu „byciu sobą”) oraz procesual-
nie, co oznacza nieustanne, permanentne, „niespełniane ostatecz-
nie” stawanie się człowiekiem82.  

Uogólniając powyższe spostrzeżenia trzeba by stwierdzić, iż 
nikt nie jest prawdziwym nauczycielem; może być – i oby był!          
– na drodze do pełni osiągnięcia sztuki nauczycielskiej, choć ni-
gdy nie osiągnie tego celu. Co nie znaczy, że nie należy do niego  
dążyć. Mamy tu więc do czynienia z pewnym procesem stawania 
się nauczycielem, a zarazem doskonalenia własnych cech osobo-
wościowych. Z tym się wiąże pojęcie wolności osoby ludzkiej. 

Posługując się personalistycznym ujęciem filozofii wychowa-
nia – wolność można postrzegać jako wartość, do której dąży 
człowiek jako osoba. Jest to wartość wpisana w naturę osoby, 
która – podobnie jak myślenie – urzeczywistnia się wraz oddzia-
ływaniem wychowawczym i postępem w latach. Nie należy jej 
zatem mylić z wartościami, jakie przynależą osobowości, która 
jest pojęciem aksjologicznym. Osoba jest natomiast pojęciem  
ontologicznym – i to jej przynależy wolność i rozumność, jako 

                                                 
81  Robert Kwaśnica, Uniwersytet Wrocławski; od 2003: Dolnośląska Szkoła Wyż-

sza, „Polonistyka” 5/2009, s. 12.  
82  Ks. M. Rusiecki, op. cit, s. 996.  



122 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

wartości wpisane w jej naturę, a także związana z nimi odpowie-
dzialność83. Osoba wolna i odpowiedzialna może być i czuć się 
podmiotem działania. O tak upodmiotowionym nauczycielu, także 
poloniście, istnieje bogata literatura. W pedagogice personali-
stycznej istotą osoby nauczyciela jest akceptacja i czynne uczest-
nictwo w krzewieniu podstawowych wartości, takich jak: spra-
wiedliwość, roztropność, cierpliwość, wytrwałość, altruizm, em-
patia. Ponadto charakterystykę upodmiotowionego nauczyciela 
powinny dopełniać: wysoki poziom wiedzy (przygotowania kie-
runkowego), znajomość psychologii i pedagogiki (dla rozwiązy-
wania konkretnych problemów wychowawczych i dydaktycz-
nych), samokontrola i samodoskonalenie, obserwacja i celowe 
wykorzystywanie osiągnięć innych (np. kolegów), tworzenie lub 
przynajmniej współtworzenie własnej koncepcji pedagogicznej84. 

Podmiotowość nauczyciela wyraża się w podmiotowym – tak-
że – traktowaniu uczniów, w dobrze pojmowanym partnerstwie. 
Niezależnie od tego, czy przyjmiemy w antropologicznej wizji 
człowieka stanowisko idealistyczne, czy materialistyczne, czy – 
ostatnio modne, a będące próbą pogodzenia tych niegdyś absolut-
nie przeciwnych stanowisk – stanowisko tzw. realistyczne (czło-
wiek jako byt zarazem materialny i duchowy) – zgodzimy się 
z konstatacją, że widomym przejawem podmiotowości człowieka 
jest zdolność budowania własnego osobowego kształtu85.  

O potrzebie antropocentryzmu w kształceniu polonistycznym 
mówi się od dawna. Stare postulaty Konstantego Wojciechow-
skiego, późniejsze Zenona Urygi, są wciąż aktualne. Wciąż          
                                                 
83  M. Nowak, Wychowanie do wolności i odpowiedzialności, [w:] Wychowanie na 

rozdrożu. Personalistyczna filozofia wychowania, pod. Red. F. Adamskiego, 
Kraków 1999, s. 155. 

84  Por. E. Kobyłecka, Nauczyciel wobec współczesnych zadań edukacyjnych, Kra-
ków 2005, s. 28 i nast.  

85  T. Ślipko, Podmiotowość człowieka – na czym polega i dokąd prowadzi? Reflek-
sje etyka na kanwie wypowiedzi pedagogów, [w:] Podmiotowość w wychowaniu. 
Między ideą a realnością, pod red. E. Kubiak-Szymborskiej, Bydgoszcz 1999, 
s. 303. 



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 123 

 

nauczamy, zamiast kierować procesem uczenia się; trzeba tym-
czasem dać pierwszeństwo uczeniu się literatury i języka przed 
ich nauczaniem. Zużyta już nieco teoria komunikacji – w praktyce 
działania, w prakseologii – nie przestaje obowiązywać. Problem 
kształcenia jako komunikowania może mieć charakter autorytar-
ny, manipulacyjny. Ale główny nadawca komunikatu – nauczy-
ciel – może też hołdować wzorcowi antropocentrycznemu, akcen-
tującym podmiotowe widzenie ucznia. Taka postawa umożliwia 
niwelację napięć miedzy uczniowskim a nauczycielskim spojrze-
niem na świat, w tym także – na lekturę. Narzędziem takiego wła-
śnie stosowania relacji nauczyciel – uczeń, z docenianiem          
sprzężenia zwrotnego, powinien być dialog i to dialog wolny od 
schematu walki, negocjacyjny, niekiedy terapeutyczny. Umysłowy 
ethos nauczyciela nie oznacza tylko i wyłącznie intelektualnego 
bycia dla siebie, intelektualnych przeżyć bez zobowiązań wobec 
drugich, gdyż właśnie sam tan ethos jest możliwy i godny uznania 
jedynie w dialogu, w intelektualnym uczestnictwie z podmiotem 
tego dialogu86 – pisze pedagog. 

Ale pamiętamy, że choć dialog jest istotnym narzędziem             
wychowania i kształcenia, to jednak monolog nauczyciela jest 
niezbędny jako punkt oparcia, jako fundament rozważań toczą-
cych się w konwencji rozmowy.  

Gdy zaś mowa o dialogu z tekstem, to też trzeba podkreślić  
jego niezbędność w dydaktyce literatury. Ale dziś już wiadomo, 
że badanie samego wyizolowanego tekstu literackiego ma posmak 
nonsensowności. W nauczaniu literatury należy bowiem położyć 
większy nacisk, nie na analizę kontekstualną, ale na proces inter-
pretowania jako oddziaływania samowychowującego, umożliwia-
jącego uczniowi rozumienie siebie i pogłębianie tego rozumienia. 
Ważna jest zatem droga poznania i samopoznawania. 

                                                 
86  Jan Legowicz, O nauczycielu. Filozofia nauczania i wychowania, Warszawa 

1975, 149–150. 



124 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

Dziś opieramy się w nauczaniu szkolnym wciąż na wiedzy            
literaturoznawczej, ale odrzuca się już koncepcję modelu zminia-
turyzowanych dyscyplin macierzystych. Interesujący nas przed-
miot nauczania, nazywany tradycyjnie, ale nie w pełni adekwatnie 
„językiem polskim” jest całością złożoną z wielu niejednorodnych 
komponentów (wiedza o literaturze, języku, sztuce, mediach),  
dlatego ma charakter interdyscyplinarny i wyraźnie nawiązuje 
do proponowanej na początku XX wieku, a realizowanej w mię-
dzywojniu koncepcji kulturoznawczej87. W dydaktyce najnowszej 
wprowadza się zasadę wielu prymatów: umiejętności nad wiedzą, 
aktywności nad biernym przyjmowaniem informacji, integracji 
zdobytych wiadomości nad encyklopedyzmem. Proponuje się też, 
co już budzi mniejszą aprobatę piszącego te słowa, niechronolo-
gicznie ujmowany kontekst kulturowy88 oraz kumulatywną recep-
cję tekstów kultury89. 

Praca z tekstem ma umożliwić nauczycielski udział w dialogu: 
autor-czytelnik, ale zmierzający do poszerzenia horyzontu po-
znawczego ucznia. Literatura jest wprawdzie fikcją, ale przemoż-
nie wpływającą na rzeczywistość; ukazywanie oddziaływania 
literatury na świat pozaliteracki nie może być w dydaktyce pomi-
nięte, zwłaszcza gdy zajmujemy się np. literaturą okresu, gdy – 
jak powiadają niektórzy – zastępowała ona byt państwowy90.  

Czegóż więc mamy uczyć? Powinniśmy uczyć literatury, wy-
chowywać nie tylko przez literaturę, ale i dla literatury, czy sze-
rzej – kultury, materialnej i niematerialnej oznaki człowieczeń-
stwa. Zarazem – współformować osobowość wychowanka-
                                                 
87  B. Kulka, Korespondencja sztuk w gimnazjalnym kształceniu polonistycznym 

i wspomagających je podręcznikach szkolnych, [w:] Literatura, język, dydaktyka. 
Szkice humanistyczne. Red. nauk.: Marian Sinica, Zielona Góra 2008, s. 195. 

88  Utrudnia to, jak się wydaje, właściwe rozumienie i przeżywanie zjawiska trady-
cji, także tradycji literackiej.  

89  Por. B. Kulka, dz. cyt., s. 195–196. 
90  Por. konferencja w WSP w Krakowie – vide: H. Gradkowski, O potrzebie antro-

pocentryzmu w kształceniu polonistycznym, Warsztaty Polonistyczne, 1 (16), 
1996, s. 120–124. 



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 125 

 

ucznia, kształcić wyższe uczucia, wyobraźnię, inteligencję, wraż-
liwość. Aby to osiągnąć, powtórzmy, nie wystarczy nauczać, 
trzeba uczyć uczenia się. Takiej zmiany domaga się np. Anna 
Janus-Sitarz, pisząc m.in.:  

Obwieszczana powszechnie atrofia kultury, relatywizm i dewa-
luacja wartości łączą się nierozerwalnie z kryzysem autorytetów, 
w tym także autorytetu nauczyciela. Coraz częstsze jest niedobre 
oczekiwanie, by nauczyciel był jedynie sprawnym korepetytorem, 
skutecznie przygotowującym uczniów do kolejnych egzaminów91.  

Jakie cele dostrzega autorka w kształceniu polonisty? Najkró-
cej mówiąc chodzi o lepsze przygotowanie pedagogiczno-psy-
chologiczne, wychowanie mobilnego nauczyciela, który posiądzie 
umiejętność partnerskiego dialogu z uczniem, zajmie w przyszło-
ści otwartą, ale i krytyczną postawę wobec nowości programo-
wych, podejmie walkę o ocalenie książki, ucząc podopiecznych 
radości czytania, zamiast tzw. wchłaniania tekstów.  

Maria Kwiatkowska-Ratajczak podejmuje zaś na łamach „Polo-
nistyki” kwestie związane z dydaktyką wyższej uczelni, istotne           
dla kształcenia przyszłych nauczycieli92, dzieląc się doświadcze-
niami z seminariów doktoranckich. Formuła konwersatoriów 
i warsztatów wzbogacana jest ekspozycją związku czynności dydak-
tycznych z konstatacjami pedagogów i psychologów93, w razie      
potrzeby też wprowadzane są konteksty z zakresu filozofii czy teorii 
kultury, […] zaplanowany został też tutorial związany z pracami 
zaliczeniowymi94. Godna odnotowania jest propozycja pisemnej 
formy zaliczeniowej, opisującej zaprojektowanie i opis przebiegu 
zajęć z zakresu specjalizacji, w tym także koleżeńskich hospitacji. 
Ta formuła, przygotowania jakby artykułu metodycznego, pomaga 
                                                 
91  Anna Janus-Sitarz, Zmiany w modelu kształcenia nauczyciela polonisty, „Poloni-

styka” nr4/2009, s. 22–25. 
92  M. Kwiatkowska-Ratajczak, O pisaniu, nauczaniu i dydaktyce (także akademic-

kiej), „Polonistyka”5/2009, s. 6–12. 
93  Ibidem, s. 7. 
94  Ibidem.  



126 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

w dalszej perspektywie, już samodzielnej pracy dydaktycznej. 
Tu autorka powołuje się na badania pedeutologów; przypomina, 
m.in. ustalenia Z. Kwiecińskiego, z jego pracy Tropy – ślady – 
próby …95. Lektura projektów, wymiana doświadczeń hospitacyj-
nych prowadzi do interesujących wniosków. Seminarzyści formu-
łują bowiem bardzo szerokie spektrum zagadnień. Z metodycznego 
punktu  widzenia zwróćmy tylko uwagę na pewne propozycje po-
zostające w ramach lektury szkolnej, np. odnoszące się do teatral-
nego życia Balladyny w XIX wieku, „Lalki” Prusa, czy wybranych 
motywów w poezji ks. Jana Twardowskiego. Były też w ich pro-
jektach interesujące omówienia współczesnych propozycji medial-
nych, próby aktywizacji uczestników, ale i błędy, np. interpretacje 
w oparciu nie o żywe teksty literackie, ale ich opracowania, czy też 
streszczanie przytaczanego tekstu filozoficznego, bez eksponowa-
nia udziału dyskutantów. W każdym razie i te konstatacje potwier-
dziły stary a wciąż jeszcze pozostający w sferze przed realizacyjnej 
postulat, iż w kształceniu nauczycieli-polonistów – niezbędny          
jest współudział specjalistów subdyscyplin, a zarazem istnieje pilna 
potrzeba integracji wiedzy i umiejętności – kierunkowych i meto-
dycznych. Pojawia się też pilna potrzeba otwartości, antropocentry-
zmu, również w dydaktyce szkoły wyższej; w końcu to powrót 
do źródeł, do idei uniwersytetu.  

Interesujące są wyniki badań, jakie przeprowadziła Danuta  
Łazarska96. Zostały one oparte na odpowiedziach czynnych nau-

                                                 
95  Z. Kwieciński, Tropy – ślady – próby. Studia i szkice z pedagogiki pogranicza, 

Poznań-Olsztyn 2000, s. 297. 
96  D. Łazarska, Jakiego nauczyciela polonisty potrzebuje współczesna szkoła? 

„Polonistyka” 4/2009, s. 32–35. Autorka korzysta z prac pedeutologów: Pytanie 
o nauczyciela, pod red. R. Kwaśnicy, „Prace Pedagogiczne” XCIX, Wrocław 
1993; Pedeutologia. Badania i koncepcje metodologiczne, pod red. A. A. Kotu-
siewicz, H. Kwiatkowskiej, W. P. Zaczyńskiego, Warszawa 1993; W. Strykow-
ski, J. Strykowska, J. Pielachowski, Kompetencje nauczyciela szkoły współcze-
snej, Poznań 2003; Nauczyciel kompetentny. Teraźniejszość i przyszłość, pod red. 
Z. Bartkowicz, M.Kowaluk, M. Samujło, Lublin 2007; Z. Uryga, Kształcenie po-
lonistów a nowy model edukacji, „Polonistyka” 2001, nr2, s. 80–85.; M. Kwiat-



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 127 

 

czycieli, na pytanie jaki powinien być współczesny polonista.      
Uogólnienie opinii to seria pragnień i postulatów. Otóż w tej – 
w końcu jakiejś samoocenie – „nauczyciel-polonista musi podołać 
różnorodnym wymaganiom. Po pierwsze – ma być dobrze przy-
gotowany: kierunkowo, metodycznie, także – z zakresu psycholo-
gii i pedagogiki. Powinien być kreatywny. To znaczy wykazywać 
giętkość myślenia97, zdolność do zmian, wdrażania pomysłów 
własnych i realizacji cennych propozycji cudzych. Nauczyciel 
powinien być erudytą; znać różnorodne teksty kultury, nowości 
multimedialne etc; posługiwać się piękną, poprawną polszczyzną, 
tzn. językiem bogatym pod względem leksykalno-frazeolo-
gicznym, a zarazem – o celnych sformułowaniach, wypowiada-
nych przy użyciu odpowiedniej emisji głosowej. Wzorową polsz-
czyzną i poprawnością dykcji trzeba bowiem, poza realizacją 
ważkich celów dydaktycznych, dać przeciwwagę fatalnemu        
młodzieżowemu kodowi językowemu, dodatkowo obciążonemu 
bełkotem. 

Polonista ma być dobrym, efektywnym wychowawcą, o wyso-
kich sprawnościach komunikacyjno-interpersonalnych, umiejęt-
nościach diagnozowania wychowanków i ich środowisk rodzin-
nych. Powinien w sposób przemyślany wykorzystywać treści  
nauczania, dla krzewienia u ucznia poczucia piękna i dobra, bu-
dowania w młodzieńczej duszy systemu wartości98. Nauczyciel, 
jak podkreślali ankietowani, powinien być dojrzały emocjonalnie, 
radzący sobie ze stresami. Mówiąc – po prostu – ma to być silna, 
zrównoważona osobowość.  

                                                                                                        
kowska-Ratajczak, Metodyka konkretu. O wybranych problemach zawodowego 
kształcenia polonistów, Poznań 2002; Polonista w szkole. Podstawy kształcenia 
nauczyciela polonisty, Kraków 2004. 

97  Zob. K. J. Szmidt, Elementarz twórczego myślenia, czyli o sposobach twórczego 
myślenia i działania, Warszawa 1994, s. 38. 

98  Zob. M. Jędrychowska, B. Myrdzik, Wychowawcze powinności edukacji poloni-
stycznej a system wartości, [w:] Zjazd Polonistów 1995 (Zagadnienia edukacyj-
ne), pod red. B. Chrząstowskiej, Z. Urygi, Kraków 1995. 



128 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

I wreszcie konkretne przykłady wzorców osobowych, widzia-
ne z perspektywy wspomnieniowej99. Pierwszy: nauczyciel prze-
zwyciężający rutynę, burzący schematy, uczący życia poprzez 
lekturę, rozumianą hermeneutycznie. Egzekwujący wiadomości, 
rozszerzający wiedzę, ale też praktyczną, językową, uczący       
czytania ze zrozumieniem, umiejętności słuchania. Konsekwent-
ny, ale przyjazny. Niemal homeopatycznie odczuwający nastroje 
uczniów. Wytrwały, stosujący różnorodne, także ludyczne meto-
dy kształcenia. Budzący zaufanie, bo zaufaniem darzący. Umieją-
cy wybaczać, ale i korzystający ze wsparcia grupy, klasy. 

I drugi: Oto nauczyciel, który nie jest malkontentem, traktują-
cym dydaktykę jako dopust Boży. Prowadzi zajęcia pozalekcyjne, 
ważne role rozdziela najpilniejszym, a niekoniecznie najbardziej 
zdolnym; „psycholog” – wie, że każdy uczeń chce się zaprezen-
tować, ale wielu nie ma odwagi. Twórca i wykonawca dydak-
tycznych forteli. Celowo odwraca sensy lektury, przystaje na  
interpretacje uczniowskie, ale w ramach sprawdzalności, z zasto-
sowaniem kontekstów kulturowych. Praktycznie realizuje hasło 
„Każda lekcja polskiego uczy pisać”; na każdej lekcji jest          
bowiem wspólnie redagowana bazowa notatka. Umiejętnie wal-
czy z blokadami wewnętrznymi uczniów, wywołanymi m.in.    
stosowaniem standardowych kluczy interpretacyjnych; zadaje          
wypracowania na niestandardowe tematy, by zwalczyć niechęć do 
pisania. Stale zabiega, by uczniowie: czytali, pisali, mówili –             
po polsku. „Pedagog” – stale używa tej wiedzy i umiejętności. 
Jest podmiotem i przedmiotem obserwacji. Jako podmiot widzi 
emocje ucznia i właściwie reaguje, jako przedmiot – doświadcza 
dziecięcej empatii.  

Taki to program minimum, ale i podstawę dydaktyki i wycho-
wania na co dzień proponuje trzeci już głos zamieszczony na  
łamach naszego pisma branżowego; cenny – w swej naturalności 
                                                 
99  Joanna Klausa-Wartacz, Pani i Pan od polskiego – dwa portrety, kilka interpre-

tacji, „Polonistyka”, 7/2009, s. 60–62. 



K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .     | 129 

 

doświadczonego odbiorcy procesu dydaktycznego, późniejszego 
polonisty.  

 

W metodyce współczesnej dostrzega się dwa punkty widzenia: 
przedmiotowy i podmiotowy. Ten pierwszy, starszy – i nie do 
całkowitego odrzucenia – to domena opracowań szkolnego para-
dygmatu lekturowego, programów nauczania, podręczników,           
komentarzy. Ten trzon kształcenia jest ważny, bo brak wiedzy 
przedmiotowej jest grzechem ciężkim w robocie dydaktycznej. 
Ale w cieniu profilaktyki tego grzechu popełnia się od lat grzech 
inny, może jeszcze cięższy, bo determinujący sposoby podejścia 
do ucznia. Staje się on mniej lub bardziej szanownym, ale 
w końcu przedmiotem, obiektem tylko naszej obróbki. Są tego           
znamienne świadectwa. Oto Bożena Chrząstowska pisze, że do 
redakcji pism metodycznych najczęściej są nadsyłane artykuły 
będące wykładnią tekstu lub – szerzej – przedmiotu. Nie są to 
artykuły pisane – ze względu na podmiot, na ucznia; przeciwnie – 
całość jest pisana na podstawie wiedzy o dziele, nie zaś wiedzy 
o uczniu jako odbiorcy dzieła czy użytkowniku języka. Tylko nie-
liczne artykuły nadsyłane do czasopism metodycznych pisane są  
w trosce o ucznia i wywiedzione z wiedzy o uczniu. Nieliczne     
ujmują w opracowaniu wszystkie ogniwa szkolnej komunikacji: 
uwzględniają zarówno wirtualnego odbiorcę i projektowane          
w dziele dla niego zadania, jak i rzeczywistego czytelnika – ucznia 
i jego przewidywane (i nie przewidywalne) reakcje. Rzeczywista 
komunikacja literacka projektowana jest tylko w niewielkiej       
grupie artykułów i prac metodycznych100. 

Wciąż cele poznawcze decydują o pracy nauczyciela; kształcą-
ce, nastawione na wyrobienie u ucznia dyspozycji intelektual-
nych, emocjonalnych – i ich rozwoju – schodzą na dalszy plan. 

                                                 
100  B. Chrząstowska, Wstęp. O sztuce edukacji polonistycznej, [w:] Kompetencje 

szkolnego polonisty. Szkice i artykuły z metodyki pod red. Bożeny Chrząstow-
skiej, Warszawa1995, s. 11. 



130 |       K u  a n t r o p o c e n t r y z m o w i  w  p r o c e s i e . . .  

 

Nie może być inaczej, bo wciąż uczy się pod testy sprawdzianów 
gimnazjalnych i pod maturę. Poziom świadomości dydaktycznej 
i pedagogicznej jest w naszym społeczeństwie zerowy101 napisała 
w roku 1995 Bożena Chrząstowska i niewiele się zmieniło od lat 
piętnastu.  

A zatem, zbliżając się już do uogólnień finalnych, stwierdźmy, 
że uczeń powinien być – za naszą sprawą – nie tylko bliżej tekstu; 
nauczyciel-polonista ma być bliżej ucznia. Żeby wykształcić   
takiego polonistę trzeba już na studiach przeformułować system 
bezpośredniego zetknięcia studenta z przyszłym podmiotem jego 
pracy, chciałoby się powiedzieć – twórczej działalności. Sprawy 
nie załatwi dotychczasowy system praktyk, który od lat jest jakby 
odrębnym zadaniem jednego zakładu. Jeśli zatem optymistycznie 
założyć, że będziemy mieli kogo uczyć (uczyć uczenia się – rzecz 
jasna!), to kompetencje nauczyciela można sprowadzić właściwie 
do trzech zachodzących na siebie obszarów potencji intelektual-
no-emocjonalnych: posiadać wiedzę, umiejętności interpersonalne 
oraz umieć budować różnorodne sytuacje edukacyjne, mając 
wciąż na uwadze teleologiczny charakter procesu kształcenia.  
 

 

 

 

 

                                                 
101  Ibidem, s. 13. 



 

 
 
 
 

„Kochasz Ty swój kraj?” 
 
 
Dziś taki temat brzmi jakby banalnie. Czy kochasz swój kraj? 

Oczywiście – kocham odpowie każdy – bez zastanowienia. 
A jakby się tak zastanowić? Jeśli kochasz, to czemu z niego wy-
jeżdżasz? Daj Boże, jeśli już wyjeżdżasz, to może chociaż wró-
cisz. Zarobisz i wrócisz... Postawisz dom, ale rozbijesz rodzinę. 
Wrócisz zmaltretowany, a bywa też tak, że cię przywiozą... I spo-
czniesz w tej ziemi, której ćwierć wieku nie oglądałeś. Znane jest 
powiedzenie, oczywiście – też banalne: Gdzie ojczyzna, tam 
chleb! I drugie – bardziej dziś aktualne: Gdzie chleb, tam ojczy-
zna!!!. I wyjeżdżają od nas: lekarze, inżynierowie, pracownicy 
budowlani (okropnie zwani „budowlańcami”). Gdyby większość 
pracowników technicznych znała język angielski, już w Polsce 
nie byłoby praktycznie możliwości wykonywania prac hydrau-
licznych, murarskich, malarskich, dekarskich itd., bo nie byłoby 
rodzimych fachowców. Dziś już nadzory budowlane biorą głów-
nie emeryci. Ci, którym już zdrowie nie pozwala szukać lepiej 
płatnej pracy za granicą. No, ale pamiętajmy, że angielskiego 
uczą się teraz nasze dzieci od przedszkola, więc za lat dwadzie-
ścia nie będzie już bariery językowej, a naród będzie się zmniej-
szał. Będzie jeszcze o tym mowa poniżej. Oto i smutny obraz 
przyszłości.  

Ta impresja socjologiczna wymaga wsparcia materiałem pozy-
tywnym. Literaturoznawca wybierze z naszych dziejów obrazy 
świetności, które zapewniły nam narodową tożsamość, ukaże 
w pigułce istotę naszej siły, która ustrzegła nas od wynarodowie-
nia, bo zapewniła nam – przez dziesiątki lat – i mimo wszystko        



132 |                   „ K o c h a s z  T y  s w ó j  k r a j ? ”  

 

– także dzisiaj – umiłowanie naszego polskiego języka – w wyda-
niu najdoskonalszym, wykształconym przez jego koryfeuszy. 
Czemu nie mielibyśmy wymienić najlepszych. Dla przejrzystości 
wyliczam ich w układzie chronologicznym: 

– Jan Kochanowski, który z Rejowskiej rubasznej polszczy-
zny uczynił brylant, zdolny do wyrażania najsubtelniej-
szych uczuć, 

– Ignacy Krasicki, biskup, książę poetów, bajkopisarz, saty-
ryk, powieściopisarz, publicysta, encyklopedysta, 

– Julian Ursyn Niemcewicz, poseł, adiutant Kościuszki, autor 
„Śpiewów historycznych”, „człowiek-Polska”, 

– Jan Paweł Woronicz, prymas, poeta, 
– Aleksander Fredro, poeta i komediopisarz, 
– Adam Mickiewicz – pierwszy wieszcz, tzn. poeta i prorok, 
– Juliusz Słowacki – poeta, koryfeusz wyobraźni poetyckiej, 
– Zygmunt Krasiński – mistrz największy prozy poetyckiej, 
– Cyprian Norwid – filozof, wizjoner, ojciec symbolizmu, 
– Maria Konopnicka – poetka, nowelistka, twórczyni literatu-

ry dla dzieci, 
– Eliza Orzeszkowa – literacka młodsza siostra Mickiewicza, 
– Bolesław Prus – twórca prozy polskiej o genialnym ciepłym 

uśmiechu, 
– Henryk Sienkiewicz – najwybitniejszy nasz stylista-prozaik, 
– Kazimierz Przerwa Tetmajer – poeta, piewca tarzańskiego 

folkloru, 
– Jan Kasprowicz – profesor, rektor uniwersytetu, poeta –

symbolista, 
– Leopold Staff – autor setek wierszy, mistrz rymotwórstwa, 
– Stanisław Wyspiański – poeta, dramaturg, malarz, 
– Stefan Żeromski – mistrz prozy – „Serce Nienasycone”, 
– Władysław Stanisław Reymont – geniusz stylizowanej    

prozy „ludowej”, 
– Jarosław Iwaszkiewicz – poeta, prozaik, dramaturg, 



„ K o c h a s z  T y  s w ó j  k r a j ? ”             | 133 

 

– Julian Tuwim – poeta, niestrudzony poszukiwacz korzeni 
języka polskiego, 

– Czesław Miłosz – poeta, 
– Tadeusz Różewicz – poeta, dramaturg, 
– Wisława Szymborska – poetka, 
– Zbigniew Herbert – poeta, 
– Karol Wojtyła – Jan Paweł II, poeta, filozof, etyk, ojciec  

narodu i narodów. 
Czy to wszyscy? Ależ skąd!!! To zupełnie wolny wybór, który 

ma pokazać symboliczne słupy milowe dla – nazwijmy to tak – 
umiłowania kraju, manifestujące się w zasługach dla rozwoju jego 
języka literackiego. I rozwoju ducha polskiego, wyrażającego się 
właśnie w tym języku. Wybrane obrazy dokonań literackich 
i wyników badań w aspekcie wymogów dydaktyki, zostaną  
przywołane poniżej.  

Moglibyśmy sięgnąć na tereny muzyki polskiej i wymienić 
Stanisława Moniuszkę, Fryderyka Chopina, Zygmunta Noskow-
skiego, Karola Szymanowskiego, Witolda Lutosławskiego, 
Krzysztofa Pendereckiego. Albo przypomnieć wybitnych polskich 
malarzy: Jan Matejkę, Juliusza i Wojciecha Kossaków, Leona 
Wyczółkowskiego, Jacka Malczewskiego i jego ucznia, mieszka-
jącego do końca ziemskich dni w Szklarskiej Porębie i tam        
spoczywającego – Wlastimila Hofmana. To wybrane przykłado-
wo dziedziny naszej kultury, które stanowią o naszej tożsamości.  

 
*** 

 
Przejdźmy więc do bloku literackiego, a ściślej – do interpreta-

cji wybitnych tekstów literackich, których celem jest propagowa-
nie w wychowaniu edukacji polonistycznej. 
 

 



 

 
 
 
 

Aktualność epoki romantyzmu 
 
 
Czy potrzebna jest dzisiaj refleksja nad dorobkiem literackim 

minionych wieków? 
Czy w ogóle – i komu – jest potrzebna historia literatury? 

Czy warto zastanawiać się nad historią i jej rolą w życiu człowie-
ka i narodu? Oto początek intrygującego tekstu– wypowiedzi 
w pytaniach – współczesnego filozofa: 

„Czyż nie jest tak, że celem każdego utworu literackiego jest 
próba odpowiedzi na pytanie:>Kim jest człowiek<? I czy nie jest 
tak – jak ujął to mój Mistrz, Leszek Kołakowski – że zaglądając 
do studni wypełnionej wodą, widzę przede wszystkim swoje wła-
sne odbicie? I czy ta metafora nie przesądza o odpowiedzi na 
pytanie, co jest celem twórczości literackiej?”102. I – dodajmy 
prowokacyjnie – co jest celem jej omawiania w szkole? 

Zaiste: Komu potrzebna jest historia literatury?103 Czy szkole 
potrzebny jest kurs historycznoliteracki, inkrustowany analizą 
arcydzieł, w tym tych największych – dwóch wieszczów? Jak to 
jest dzisiaj? 
 

* * * 
 

Najpierw przypomnijmy – jak bywało w nieodległej w końcu 
przeszłości, a potem dopiero spójrzmy na czasy najnowsze i na 

                                                 
102 K. Toeplitz, Studnia Leszka... Albo o tożsamości człowieka, [w:] Komu jest  

potrzebna historia literatury? Prace dedykowane Profesorowi Kazimierzowi 
Chruścińskiemu pod red. Karola Toeplitza, Słupsk 2004, s. 21. 

103 Por tytuł tomu – jw.  



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 135 

 

koniec – zatroszczmy się o przyszłość. Zgodnie z zasadą, przy-
pomnijmy to znowu: Pamięć i tożsamość104. 

W okresie dwudziestolecia międzywojennego programy kładły 
wielki nacisk na omawianie romantyzmu. Dla zobrazowania tego 
zagadnienia – oto przykłady podręczników, które w tamtych           
czasach były podstawą opracowywania w szkołach średnich epoki 
wieszczów, książek Kridla, Kleinera i Górskiego.  

„Literatura polska wieku XIX” Manfreda Kridla składa się 
z pięciu części; cztery z nich zostały poświęcone literaturze ro-
mantyzmu.  

Spośród części omawiających romantyzm pierwsza ma charak-
ter wprowadzający105.  

Kridl rozpoczyna od naszkicowania „głównych prądów litera-
tury zachodnio-europejskiej”, nieco uwagi poświęca „stosunkom 
politycznym na ziemiach polskich” oraz „stanowi oświaty i ru-
chowi umysłowemu”, a potem już otrzymujemy informacje 
o klasykach, w tym o: Janie Pawle Woroniczu i Julianie Ursynie 
Niemcewiczu (w oddzielnych rozdziałach) a następnie Kazimie-
rzu Brodzińskim, twórcy i krytyku literackim, uwikłanym 
w „walkę klasyków z romantykami” (taki tytuł ma też rozdział 
zamykający to omówienie).  

Część druga podręcznika w całości poświęcona jest romanty-
zmowi przedlistopadowemu. Dla zilustrowania sposobu prezenta-
cji materiału oraz funkcji edukacyjnej tej części podręcznika 
przyjrzymy się dokładniej ekspozycji sylwetki najwybitniejszego 
poety. 

Barwny opis dzieciństwa i młodości Mickiewicza jest inkru-
stowany tekstami źródłowymi, dotyczącymi np. działalności       
                                                 
104 Znów nawiązano tu do tytułu jednej ze znanych prac Jana Pawła II; Jan Paweł II, 

Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Kraków 2005. 
105 M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Część I. Od trzeciego rozbioru do wystą-

pienia Mickiewicza. Podręcznik dla szkół średnich. Wydanie czwarte, Warszawa 
1930, s. 5. Z tej edycji dalsze cytaty z części pierwszej. Po cytacie podaje się 
w nawiasie numer strony. 



136 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

Towarzystwa Filomatów. Po stosownych cytatach Kridl formułu-
je zadania dla uczniów. Np.: Zwróćmy uwagę na to, jakie cele 
stawia Mickiewicz Towarzystwu. Czy ograniczają się one tylko do 
samokształcenia? Jakie cele kulturalne, narodowe i moralne moż-
na tu odróżnić? (s. 38). [...] Zwróćmy uwagę na nacisk położony 
na porządek, formalność, surowy rygor, liczenie się z przyjętymi 
opiniami, niechęć do >zuchwałej< krytyki itp. (s. 41). 

Jak widać, Kridl z powodzeniem stosuje metodę naprowadza-
jącą. Interesująca jest prezentacja samej młodzieńczej twórczości 
poety. Poświęca temu badacz aż trzy rozdziały, mocno akcentując 
rolę Mickiewicza jako twórcy przełomu romantycznego. 

Do Mickiewicza wróci autor podręcznika w dwóch jeszcze 
rozdziałach części drugiej podręcznika, omawiając jego twórczość 
w Rosji. Zachowując jednakże porządek chronologiczny, bezpo-
średnio po omówieniu drugiego tomu „Poezyj” przechodzi do 
analizy „Marii” Antoniego Malczewskiego, nazywając ów utwór, 
poematem zupełnie samodzielnym i oryginalnym i podkreślając, że 
– już to jest pierwszym jego tytułem do chluby, jeśli się zważy 
potęgę talentu Mickiewicza i skupienie się w nim wszystkich waż-
niejszych cech nowych prądów literackich (cz. II, s. 112). 

 
Cały rozdział siódmy omawianej części podręcznika poświę-

cony jest właściwie „Sonetom krymskim”. W wieńczących ten 
blok analizy „Uwagach ogólnych” badacz ukazał znaczenie 
wszystkich utworów krymskiego cyklu i w konkluzji zaakcento-
wał ich nowatorstwo: 

W porównaniu z balladami, „Dziadami”, „Grażyną” oznacza-
ją one zupełnie  n o w y  ś w i a t  zjawisk, wrażeń i odczuć, 
świadczą o bogactwie duszy poety, o niezasklepianiu się w sferze 
tych samych tematów i form, o rozległości jego uzdolnień i arty-
zmu. (cz. II, s. 139). 

Również cały rozdział został poświęcony analizie „Konrada 
Wallenroda”. 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 137 

 

Zastanawiające jest umieszczenie rozważań na temat genezy 
na końcu tego „rozbioru”. Jednak zawarte tu informacje (m.in. 
odniesienia do dzieł Machiavellego, Schillera oraz historyka  
Kotzebuego), a także pytania problemowe, utwierdzają nas 
w przekonaniu, że autor podręcznika dobrze rozplanował mate-
riał, bo w wyjaśnieniach oparł się na wcześniejszych omówie-
niach dotyczących w szczególności idei poematu.  

Druga część ósmego rozdziału podręcznika została poświęcona 
„Farysowi”, niegdyś kanonicznemu tekstowi lekturowemu, dziś 
niemal zapoznanemu (przynajmniej w środowiskach szkolnych) 
utworowi z okresu rosyjskiego106. 

Kridl zdecydował się zamieścić w podręczniku cały tekst         
poematu, a w analizie wyeksponował zarówno walory ideowe 
poetyckiego przesłania jak i zalety języka i stylu.  

Z kolejnych części monumentalnego podręcznika Kridla – trzy 
jeszcze obejmowały epokę romantyzmu. 

Mickiewicz jest tu nadal ujęty priorytetowo; poświecił mu 
Kridl jeszcze 6 rozdziałów, eksponując i twórczość, i działalność 
pozaliteracką wieszcza. Dwa oddzielne, niemal 25-stronicowe, 
rozdziały otrzymały dzieła najwybitniejsze – III część „Dziadów” 
i „Pan Tadeusz”. 

Słowacki, reprezentowany łącznie sześcioma rozdziałami,      
potraktowany też został ze znaczną wnikliwością; wszystkie jego 
teksty lekturowe otrzymały solenny rozbiór w bogato skomento-
wanych pytaniach. A są to utwory następujące: „Godzina myśli”, 
„Kordian”, „Balladyna”, „Hymn” („Smutno mi, Boże...”), 
„Rozmowa z piramidami”, „Anhelli”, „Ojciec zadżumionych”, 

                                                 
106  M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Część II. Od wystąpienia Mickiewicza do 

powstania listopadowego (1822–1830). Podręcznik dla szkół średnich. Wydanie 
drugie, Warszawa 1927. Próbę analizy tego poematu, głównie dla celów dydak-
tycznych, zawiera praca: H. Gradkowski, W stronę legendy emira. O „Farysie” 
Adama Mickiewicza, [w:] Od romantyzmu do współczesności. W kręgu historii 
i dydaktyki literatury. Tom poświęcony Profesorowi Mieczysławowi Inglotowi 
z okazji 70. rocznicy urodzin. Pod red. W. Dynaka, Wrocław 2001, s. 206–212. 



138 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

„Grób Agamemnona”, „Lilla Weneda”, „Testament mój”, „Na 
sprowadzenie prochów Napoleona”, „Beniowski”, „Tak mi Boże 
dopomóż”, „Król-Duch” (cztery rapsody). Rzecz znamienna, nie 
znajdziemy w tym zestawie, tyle eksponowanej w czasach PRL,     
„Odpowiedzi na >Psalmy przyszłości<”.  

Analizę wspomógł charakterystyczny dla ówczesnej historii  
literatury (tak będzie też w podręczniku Kleinera!) i wieńczący 
omówienie dzieła autora „Balladyny” podrozdział zatytułowany 
„Stosunek Słowackiego do Mickiewicza”, utrzymany już w kon-
wencji komunikatywnego wykładu, inkrustowanego cytatami 
z „Kilku słów o Juliuszu Słowackim” Zygmunta Krasińskiego 
oraz studium Ignacego Matuszewskiego „Słowacki i nowa sztuka 
(modernizm)”. 

Trzeci z wieszczów – Krasiński – otrzymał czterorozdziałowe 
omówienie, przy czym oba teksty lekturowe – „Nie-Boska kome-
dia” i „Irydion” zostały przeanalizowane w oddzielnych, im tylko 
poświęconych, rozdziałach. Tu zdecydował się Kridl na nierzadko 
stosowany zabieg pozostawienia na koniec analizy rozważań 
o genezie utworów. To kolejny dowód na preferencję ergocentry-
zmu w badaniach nad dziełem literackim, bowiem za najważniej-
sze świadectwa odnoszące się do genezy uważał badacz sygnali-
zacje wewnątrztekstowe.  

Po każdej części podręcznika, odpowiadającej periodyzacji 
epoki, autor zamieszczał „pogląd ogólny” na przedstawione zja-
wiska, czyli – przy pomocy odpowiednio formułowanych pytań, 
zaleceń, wyjaśnień – syntetyzował zdobyte wiadomości i inspiro-
wał do sprawdzenia umiejętności interpretacyjnych. W rękach 
kompetentnego nauczyciela podręcznik tego badacza był cennym 
środkiem dydaktycznym. 

Jednakże heureza, wciąż tu mocno eksponowana, była już 
w odwrocie. Na rynku czytelniczym, także dla potrzeb reformo-
wanego gimnazjum i nowo erygowanego liceum potrzebny był 
klarowny wykład, najlepiej – piękna książka do czytania, ucząca, 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 139 

 

ale i porywająca zarazem. Powiedzmy nieco pompatycznie, 
że mógł ją napisać tylko jeden człowiek, doświadczony już       
badacz i dydaktyk, autor takich prac, jak: „Zygmunt Krasiński. 
Dzieje myśli”, „Juliusz Słowacki. Dzieje twórczości” – i rozpo-
czynający właśnie trzecią wielką monografię, którą zatytułował 
najkrócej – „Mickiewicz”. 

Juliusz Kleiner, bo o nim mowa, napisał we wstępie do „Zary-
su dziejów literatury polskiej”: 

Chciałbym, żeby ta książka ułatwiła młodzieży dostęp do nurtu 
energii, skupionego w dziełach wybitnych, zżycie się duchowe 
z Polską i z całą kulturą europejską, zetknięcie się z bogactwem 
psychicznym jednostek twórczych i z rytmem zbiorowości, spoj-
rzenie na świat przez potęgujące i skupiające szkła utworów zna-
miennych – i to wzbogacenie duszy własnej, to podniesienie życia 
i urozmaicenie, i rozradowanie, którym darzy obcowanie ze sztu-
ką i z przeszłością107. 

Rzecz Kleinera jest obrazem wielu epok naszej literatury; inte-
resująca nas tutaj charakterystyka romantyzmu stanowi część 
wywodu, jak jednak istotna jest to cześć – niech powiedzą naj-
pierw liczby ilustrujące proporcje obszerności analizy. Część dru-
ga podręcznika obejmuje tylko czasy od romantyzmu polistopa-
dowego do roku 1918, gdy pierwsza – to okres – od początków 
piśmiennictwa do 1830 roku. Obie części są niemal jednakowo 
obszerne, liczą nieco powyżej dwustu trzydziestu stron. Taki  
podział materiału świadczy niezbicie o uprzywilejowaniu literatu-
ry XIX wieku na obszarze całych dziejów piśmiennictwa polskie-
go. Samemu zaś romantyzmowi poświęca Kleiner około 180 stron 
w swym „Zarysie dziejów...”, czyli 38% całego tekstu, w tym 
Mickiewiczowi – 53 strony, a więc nieco mniej niż jedną trzecią 
całej charakterystyki epoki. Są więc nawet już statystyczne pod-

                                                 
107 Zarys dziejów literatury polskiej. Część I i II (od początków do 1918) napisał 

Juliusz Kleiner. Część III (1918–1966) napisał Włodzimierz Maciąg. Wrocław 
1974, s. 9. Z tej edycji dalsze cytaty, z podaniem w nawiasach numerów stron. 



140 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

stawy, by książkę Kleinera uważać również za podręcznik roman-
tyzmu, a zamieszczoną tam charakterystykę Mickiewicza potrak-
tować jako klucz do odczytywania metody prezentacji materiału 
i także z tego punktu widzenia ocenić funkcję dydaktyczną pod-
ręcznika.  

W próbie oceny charakterystyki tej epoki odniesiemy się więc 
– podobnie jak w przypadku książki Kridla – przede wszystkim 
do miejsca i sposobu opracowania twórczości pierwszego wiesz-
cza. I tu od razu trzeba odnotować, że Kleiner niekiedy decyduje 
się na zakłócenie chronologicznego toku opowieści na rzecz 
swoiście pojmowanego porządku problemowego.  

Informacje o dzieciństwie Mickiewicza, o tegoż dzieciństwa 
„zdrowej normalności” otrzymujemy dopiero po charakterystyce 
Towarzystwa Filomatów i przełomowej roli „Ody do młodości”.  

Charakterystyka romantyzmu pomieszczona została w rozdzia-
łach: „Od >>Ballad i romansów<< do powstania listopadowe-
go”, „Od >>Dziadów<< części trzeciej do >>Króla Ducha<<” 
oraz w części pierwszej rozdziału „Od współczesnych wielkiej 
generacji romantyków do panowania realizmu”, zatytułowanej 
„Pisarze działający przed powstaniem styczniowym (w okresie 
panowania romantyzmu)”. 

„Zarys...” Kleinera jest właściwie uporządkowanym zbiorem 
mikroanaliz, zanurzonych w kontekst kulturowy poszczególnych 
epok. Z przeglądu znamienitych faktów literackich powstaje zarys 
procesu historyczno-literackiego, ukazanie najbliższych kontek-
stów literatury.  

Np. rewolucyjny charakter pierwszego tomu „Poezyj”        
Mickiewicza, a „Ballad i romansów” w szczególności, został wy-
kazany przez wyeksponowanie nie tyle nowego programu twór-
czego, co rewelacyjnych, niemal zupełnie nieznanych na gruncie 
polskim, środków literackiego przekazu. 

Nie programem jednak literackim – pisze autor podręcznika – 
zaciekawiał tomik, lecz bogactwem niezwykłych scen i postaci, 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 141 

 

nakreślonych żywo, plastycznie, zajmująco. [...] Otworzyła się 
kraina cudów, o której nie chcieli nic wiedzieć pseudoklasycy 
i racjonaliści. Sposób opowiadania działał nie mniej silnie 
jak tematy: raz po raz potęgowała zaciekawienie tajemni-
czość[...]. Fakty ujęte bywały w duchu tradycji ludowej, wierzącej 
w diabły, czary, świtezianki [...]. Sentymentalnego zaś czytelnika 
ówczesnego zjednywał dla całego tomu przewijający się motyw 
miłości ku Maryli (s.199–200). 

O „Dziadach” drezdeńskich czytamy: 
Bolesny patriotyzm niewoli osiągnął pełnię wyrazu w tym      

poemacie, martyrologii narodowej, nienawiści ku wrogom i wiary 
w świętość i wielkość narodu. [...] A jednocześnie utwór tak         
aktualny, tak związany z chwilą, z konkretnymi wypadkami i oso-
bami, potęgą poezji swojej wznosił się ponad wszelkie ramy     
czasu. Dla nas jest dziś zarówno dokumentem historycznym 
o przejmującej prawdzie, jak wcieleniem pewnych nie przemijają-
cych nigdy pierwiastków duchowych (s. 259).  

Po podsumowaniu twórczości Mickiewicza Kleiner, dość          
nieoczekiwanie, przechodzi do omówienia twórczości Krasiń-
skiego. I zaczyna od cytatu z „Irydiona”, a następnie celnym 
stwierdzeniem charakteryzuje całość dzieła poety: Myślicielem 
zmagającym się z wielkością świata historycznego i retorem, 
co sposobem  wyrażenia idei przykuwa i przekonywa, Zygmunt 
Krasiński był w całej niemal twórczości (s. 279). A po trzynasto-
stronicowym omówieniu utworów Krasińskiego przechodzi            
do znacznie obszerniejszej, 34-stronicowej analizy dzieł Sło-
wackiego.  

Opowieść o autorze „Kordiana” inkrustuje Kleiner analizami 
poszczególnych tekstów, na plan pierwszy wysuwając pozycje ze 
szkolnej lektury. Zgodnie z konwencją całości podręcznika wy-
wód został podzielony na wydzielone segmenty, opatrzone śród-
tytułami, wyszczególnionymi także w spisie treści, co znakomicie 
ułatwiało czytelnikowi penetrację omawianych zagadnień.  



142 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

Podsumowując omówienie twórczości Słowackiego ten autor 
najwybitniejszej monografii o autorze „Króla Ducha” – znów 
odniósł się do Mickiewicza. Na trzech stronach zestawił cechy 
osobowości obu twórców, którzy – jak to określił – „[...] rysują 
się w świadomości kulturalnego ogółu polskiego jako dopełniają-
ce się w pewnej mierze kontrasty” (s. 322). Zaznaczył odmien-
ność źródeł twórczych inspiracji, krańcowo różny stosunek do 
realnej rzeczywistości a także do sposobów korzystania z tradycji 
literackiej. Nawiązał przy tym do słynnej oceny porównawczej 
pozostawionej przez Krasińskiego i tym nawiązaniem zakończył 
obszerny rozdział poświęcony Słowackiemu.  

Omówiony rozdział zamknął uwagami o twórczości Seweryna 
Goszczyńskiego. Romantyzmowi poświęcił jeszcze część pierw-
szą drugiego rozdziału, 30-stronicową analizę, na którą składają 
się m.in. interpretacje komedii Fredry, powieści i dramatów        
Korzeniowskiego, gawęd Rzewuskiego, poezji Lenartowicza, 
Ujejskiego, nadto – informacje o myśli filozoficznej Trentow-
skiego, Cieszkowskiego i Libelta. Na koniec oddzielne podroz-
działy otrzymują – „J. I. Kraszewski, tytan pracy” oraz poeta  
„trudu duchowego” – Norwid. 

Po każdym rozdziale zamieszcza Kleiner „Wskazówki 
w zakresie lektury”, które można uznać za obudowę metodyczną 
podręcznika. Były tam informacje bibliograficzne, dotyczące, 
w pierwszym rzędzie, zalecanych edycji tekstów literackich, 
a następnie – opracowań. Dodać trzeba, że autor opatrywał        
dokonane wybory oceniającym komentarzem, co w pracy o adre-
sie dydaktycznym przydawało im dodatkowej wartości.  

Na rok przed wybuchem wojny pojawił się konkurencyjny 
podręcznik dla liceów, a właściwie do pierwszej klasy licealnej, 
bo jego cześć druga nie ukazała się na rynku wydawniczym 
z powodu wybuchu wojny. Była to „Literatura polska” Konrada 
Górskiego, praca najzupełniej nowatorska, bo usiłująca przedsta-
wić w jednym kompendium dzieje literatury i języka i to na sze-



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 143 

 

rokim tle europejskim, a nadto przy wsparciu dobranego materia-
łu tekstów literackich108. 

Część pierwsza wykładu historycznoliterackiego została do-
prowadzona do romantyzmu przedlistopadowego, część druga 
pozostała w maszynopisie. „Pierwszej fali romantyzmu”, jak to 
określił autor, został poświęcony szósty, ostatni rozdział zreali-
zowanej edycji. Górskiego interesowały trzy elementy prądu lite-
rackiego, przywoływane w nieprzypadkowej kolejności: dzieło, 
autor, życie literackie. 

Unikając w toku wywodu rad czy komentarzy metodycznych, 
zamieścił – podobnie jak Kleiner – pod rozdziałami szerokie ze-
stawy literatury przedmiotu. I tu trzeba podkreślić, że najwięcej 
pozycji bibliograficznych (80) przypisanych zostało okresowi 
romantyzmu.  

Zbliżając się do końca rozważań o międzywojennych podręcz-
nikach romantyzmu, wypada podkreślić, że uprzywilejowane 
miejsce tej epoki w ówczesnym nauczaniu szkolnym było także 
odbiciem stanu badań naukowych. To w tym okresie powstawało 
Wydanie Sejmowe dzieł Mickiewicza, to od roku 1924 Kleiner 
redagował w Ossolineum poszczególne tomy „Dzieł wszystkich” 
Słowackiego. Kridl, Kleiner, Górski – wybitni historycy literatury 
– udokumentowali szczególne zainteresowanie epoką wieszczów. 
Poza wspomnianym już tryptykiem Kleinera (pierwszy tom mo-
nografii o Mickiewiczu wyszedł już w 1934 roku) odnotujmy 
„Antagonizm wieszczów” Kridla i „Pogląd na świat młodego 
Mickiewicza” Górskiego, prace napisane w latach dwudziestych. 
Wymieńmy jeszcze tak znamienne pozycje bibliograficzne, jak 
Ignacego Chrzanowskiego „O komediach Aleksandra Fredry” 
(1917), Zygmunta Łempickiego „Renesans, Oświecenie, Roman-
                                                 
108   K. Górski, Literatura polska. Cz. I. Historia literatury i języka polskiego dla 

I klasy liceów ogólnokształcących, Lwów – Warszawa 1938 (z tej edycji – cyta-
ty z zaznaczeniem numerów stron); tenże, Literatura polska. Cz. II. Wypisy 
z literatury polskiej i powszechnej dla I klasy liceów ogólnokształcących, Lwów 
– Warszawa 1938. 



144 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

tyzm” (1923), rocznicowe studium Stanisława Pigonia „>Pan 
Tadeusz<. Wzrost, wielkość i sława”(1934) oraz dwie wydane 
niemal równocześnie monografie: Stanisława Windakiewicza 
„Adam Mickiewicz. Życie i dzieła”(1935) oraz Stefana Kołacz-
kowskiego „Mickiewicz jako człowiek” (1936). 

Słusznie więc zauważyła Maria Janion, że [...] wyjątkowość  
narodowa romantyzmu nie mogła nie rzutować na jego rozumie-
nie, a więc i na badania nad nim – zwłaszcza [..] w epoce odzy-
skania niepodległości109. 

Okres PRL to czasy znacznego zainteresowania romantyzmem 
w dydaktyce szkolnej. Oczywiście – przy całej masie działań  
indoktrynacyjnych, których nasilenie wzrastało lub słabło – 
w zależności od kierunku polityki Kremla wobec państw satelic-
kich, w liczbie których znalazł się i nasz kraj.  

W okresie stalinowskim badaniom nad epoką wieszczów,  
programowo opozycyjnych wobec dorobku przedwojennego,  
patronował osławiony „Spór o Mickiewicza” Stefana Żółkiew-
skiego, dzieło okazałe, wydane, w rzucającej się w oczy... czer-
wonej okładce110.  

Ustalono dychotomiczny podział na romantyzm „postępowy” 
i „wsteczny”. Te epitety będą pokutować przez długie lata; 
wszystko, co historycznie mogło prowadzić do ostatecznego zwy-
cięstwa socjalizmu – zaliczano do nurtu postępowego; to zaś         
co w ideologii romantycznej (dotyczyło to zresztą wszystkich 
epok, ale epoki wieszczów w szczególności) nie dało się wpisać 
w szeroko rozumianą ideologię marksizmu – leninizmu, było       
karygodne, bo wstrzymywało postęp.  

                                                 
109   M. Janion, Badania nad romantyzmem polskim, [w:] Rozwój wiedzy o literaturze 

polskiej po 1918 roku. Opracował i wstępem opatrzył J. Maciejewski, Warszawa 
1986, s. 118. 

110   S. Żółkiewski, Spór o Mickiewicza, Wrocław 1952.Więcej na temat tej publika-
cji piszę w mojej pracy: „Modele biografii Mickiewicza”, Karkonoskie Towa-
rzystwo Naukowe, Jelenia Góra 1998, s. 17–18. 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 145 

 

Pisał, skądinąd zasłużony późniejszy badacz, także współautor 
podręczników szkolnych: 

Mówimy dzisiaj o dwóch nurtach w romantyzmie, o postępo-
wym i wstecznym, a w świetle takiego ujęcia jasnym się wydaje, 
że nawiązywać będziemy do nurtu postępowego, wyrażającego się 
w postawie bohatera walczącego, w skłonności do realizmu, 
w nawiązywaniu do pierwiastków ludowych. Przeciwstawimy się 
natomiast mistycyzmowi, egotyzmowi, ucieczce od życia – słowem 
tym wszystkim momentom, które nie zawierają cech kształtujących 
człowieka socjalizmu111. 

Pierwszym – i dodajmy – najsmutniejszym przykładem zasto-
sowania tej metody dla celów dydaktycznych jest podręcznik  
Kazimierza Wyki112. Reprezentatywnym przykładem osądzenia 
romantyzmu „wstecznego” w tym podręczniku jest np. stosunek 
do Zygmunta Krasińskiego. Oto stosowny cytat:  

Krasiński pochodził z szeregów arystokracji. Ojciec poety, 
Wincenty Krasiński, zdobył wielką fortunę już w okresie porozbio-
rowym. Należał on do najbardziej reakcyjnej i sprzedajnej części 
arystokracji. Wysługiwał się wielkiemu księciu Konstantemu, 
a podczas powstania listopadowego zbiegł z kraju do Petersburga 
i powrócił dopiero z wojskami Paskiewicza (s. 314). A więc ojciec 
Zygmunta został od razu zakwalifikowany w poczet nikczemni-
ków, co w wiadomym świetle – również a priori – postawiło jego 
syna. 

Do podręcznika Wyki Zofia Bogusławska przygotowała anto-
logię tekstów pisarzy epoki romantyzmu113. Znów – z całą konse-
kwencją potraktowano arystokratę, reprezentanta „romantyzmu 
wstecznego”: z utworów Krasińskiego znalazły się tam fragmenty 
                                                 
111  Z. Libera, Znaczenie wychowawcze nauczania literatury w dobie budowania 

podstaw socjalizmu, „Polonistyka” 1950, nr 3–4, s. 82.  
112  K. Wyka, Historia literatury polskiej dla klasy X, cz. I. Romantyzm, Warszawa 

1952. Z tej edycji cytat z podaniem numeru strony. 
113  Z. Bogusławska, Wypisy z literatury okresu romantyzmu dla klasy X, Warszawa 

1952 i wyd. nast.  



146 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

„Psalmów przyszłości” oraz dwa wiersze („Jeśli mi kiedy..” oraz 
„Bóg mi odmówił...”). Potraktowano go więc jako poetę trzecio-
rzędnego, jeśli zauważymy, że Słowacki jest tam reprezentowany 
23 utworami, a np. Lenartowicz – sześcioma.  

Interesujące są losy podręcznika romantyzmu przygotowanego 
przez Stanisława Jerschinę Zdzisława Liberę i Eugeniusza 
Sawrymowicza. Ukazał się on w roku odwilżowym – 1956 – 
w wersji próbnej, nieobligatoryjnej i doczekał nawet wielu 
wznowień114. Podręcznik Wyki był jednakże nadal w powszech-
nym użyciu i dopiero u schyłku lat sześćdziesiątych doprowadzo-
no do jego wycofania. Wówczas, a konkretnie od roku 1968,  
uzupełniony podręcznik wyżej wymienionych trzech autorów 
całkowicie zastąpił książkę Wyki w szkolnym nauczaniu lite-
ratury115.  

Krasińskiemu poświęcono tu oddzielny rozdział, liczący 
9 stron. Dla porównania – monograficzne ujęcia Mickiewicza 
zajęło 87 stron, Słowackiego – 58, Norwida – 14. I tu wszakże 
znajdujemy konkretne przykłady nacisku indoktrynacyjnego.       
Oto jeden z nich: W rozdziale, zatytułowanym Ostatnie lata twór-
czości Słowackiego znalazł się oddzielny passus poświęcony 
„Odpowiedzi na „Psalmy przyszłości”. Tu „rozkwitło” pióro  
badacza PRL, który uczynił z autora „Kordiana” rewolucyjnego 
demokratę pokroju Edwarda Dembowskiego. Zlekceważony          
został kontekst ideowy polemiki Słowackiego, cała filozoficzna 
obudowa wypowiedzi autora „Króla Ducha”. Zabrakło także  
                                                 
114  St. Jerschina, Z. Libera E. Sawrymowicz, Historia literatury polskiej okresu 

romantyzmu dla kl. X, Warszawa 1956. W roku 1964 ukazało się już dziesiąte 
wydanie tego podręcznika, co świadczy o zapotrzebowaniu na „odwilżowe” 
opracowanie epoki wieszczów. Choć w szkołach średnich używano jeszcze 
książki Wyki, to nowy podręcznik znalazł i tam znaczne zainteresowanie. Uży-
wano go też powszechnie w tworzonych właśnie studiach nauczycielskich,       
liceach pedagogicznych, a także liceach wychowawczyń przedszkoli. 

115  St. Jerschina, Z. Libera, E. Sawrymowicz, Literatura polska okresu romantyzmu. 
Podręcznik dla klasy II liceum ogólnokształcącego i liceów zawodowych,          
Warszawa 1979, wyd.11. Cytat z tej edycji z podaniem numeru strony.  



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 147 

 

informacji na temat dalszej twórczości Krasińskiego, już po raba-
cji galicyjskiej, w tym „Psalmu dobrej woli”. Zamiast tego uczeń 
otrzymywał porcję odpowiednio spreparowanej wiedzy o histo-
rycznych wydarzeniach i ich recepcji: 

W roku 1846 wybuchła rewolucja w Galicji. Sprowokowani 
przez rząd austriacki i przez ugodową politykę szlachty kierującej 
powstaniem, chłopi pod wodzą Szeli porwali się do rzezi szlachty. 
Wydawać by się mogło, że rzeczywistość przyznała rację Krasiń-
skiemu, który przed taką rzezią w swych „Psalmach” ostrzegał. 
Są to jednak tylko pozory (s. 209). Nie możemy się jednak doczy-
tać, dlaczego to pozory właśnie.  

Do części wykładowej podręcznika zostały załączone wypisy. 
Mickiewiczowi poświęcono tam 67 stron (29 utworów), Słowac-
kiemu – 48 (17 utworów), Norwidowi – 28 stron (15 utworów). 
Poeta-arystokrata, „rzecznik szlachetczyzny” i nieubłagany krytyk 
rewolucji wypadł na tle wielkiej trójki – najgorzej: zamieszczono 
tylko dwa jego liryki: „Bóg mi odmówił...” i „Chciałbym anioła 
widzieć...” (fragment) oraz fragmenty „Psalmu miłości”. Rozpra-
wiono się więc z tą poezją na niecałych pięciu stronach. 

W roku 1978 ukazało się pierwsze wydanie nowego podręcz-
nika do romantyzmu116. Beata Gromadzka tak charakteryzuje tę 
publikację: 

Podręcznik ma układ personalistyczny, to znaczy, że po ogólnej 
charakterystyce epoki przedstawia się kolejno życie i twórczość 
poszczególnych pisarzy. [...] Autorzy podręcznika pod względem 
ilości miejsca przeznaczonego w podręczniku na wykład 
o twórczości Krasińskiego wraz z przytoczeniami jego utworów, 
umiejscowili poetę tuż za Juliuszem Słowackim, w jednym rzędzie 
z Cyprianem Kamilem Norwidem. Zmiany w podręczniku dotyczą 
nie tylko miejsca przeznaczonego dla Krasińskiego, lecz także 

                                                 
116  E. Sawrymowicz, St. Makowski, Z Libera, Romantyzm. Podręcznik literatury 

polskiej dla klasy II szkół średnich. Warszawa 1978.  



148 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

kolejności jego zaprezentowania: znajduje się on bowiem tuż 
za Mickiewiczem i Słowackim117. 

Dodajmy – dla porównania, że Krasińskiemu poświęcono          
51 stron, gdy Mickiewiczowi – 130, Słowackiemu – 100, a Nor-
widowi – 54. W omawianym podręczniku zrezygnowano 
z oddzielnej antologii. Teksty literackie pojawiały się w toku   
wywodu.  

Kolejny podręcznik, tym razem pełnego autorstwa Stanisława 
Makowskiego, pojawił się w roku 1989 i przetrwał aż do reformy 
oświatowej schyłku lat dziewięćdziesiątych. Był to Romantyzm. 
Podręcznik literatury dla klasy drugiej szkoły średniej (Warszawa 
1989). W tym podręczniku były już respektowane nowe założenia 
programowe, dotyczące tzw. kontynuacji i nawiązań oraz kontek-
stów interpretacyjnych w procesie historycznoliterackim. Współ-
czesny dydaktyk tak określił metodę Makowskiego: 

Zgodnie z najnowszymi tendencjami dydaktyki literatury jego 
(tj. podręcznika – H. G.) autor za punkt wyjścia edukacji humani-
stycznej przyjmuje utwory literackie epoki romantyzmu, które 
obudowuje materiałami pomocniczymi oraz tekstami stanowiący-
mi dla nich naturalny kontekst myślowy i artystyczny, a także  
nawiązaniami pokazującymi żywotność idei romantycznych 
w okresach późniejszych118. 

Ewa Siczek nazywa ten podręcznik książką ujawniającą dąże-
nie autora do przedstawienia jak najbardziej wyczerpującej 

                                                 
117  B. Gromadzka, Wielki nieobecny? Miejsce Zygmunta Krasińskiego w szkole,  

[w:] „Wydalony z Parnasu”. Księga poświęcona pamięci Zygmunta Krasińskie-
go. Materiały konferencji naukowej poświęconej 140 rocznicy śmierci Zygmunta 
Krasińskiego zorganizowanej przez Komisję Filologiczną Poznańskiego Towa-
rzystwa Przyjaciół Nauk 23–25 listopada 2000r. pod red. J. Świdzińskiego,            
Poznań 2003, s. 44–45. 

118  Antoni Smuszkiewicz, „Fantastycznie lutnia nastrojona”, czyli o fantastyce 
w podręczniku Stanisława Makowskiego – Romantyzm, [w:] Podręczniki literatu-
ry w szkole średniej. Wczoraj – dziś – jutro. Pod red. B. Chrząstowskiej, Poznań 
1991, s. 218. 

 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 149 

 

i wszechstronnej syntezy i dodaje: zgodnie z sugestią autora        
uczniowie mają zdobywać wiedzę w sposób analityczno-
indukcyjny, od literackiego konkretu poczynając119.  

„Gawędą o romantyzmie”120 nazwała Beata Gromadzka           
Romantyzm Aliny Kowalczykowej121ostatni podręcznik do tej 
epoki wydany przed reformą oświatową. Jego struktura zasługuje 
na miano rewolucyjnej – w porównaniu z dotychczasowymi pro-
dukcjami podręcznikowymi. Rzecz ma układ problemowy a nie 
chronologiczny i składa się z dwóch części – omówienia (150 
stron) i antologii (140 stron). Całość zwieńczona została kroniką 
wydarzeń politycznych i kulturalnych epoki oraz listą „lektur 
uzupełniających”. Nowoczesny kształt podręcznika spotkał się 
z żywym zainteresowaniem dydaktyków. Oto fragmenty dwóch 
wypowiedzi recenzentów: 

„Romantyzm” profesor Aliny Kowalczykowej odpowiada          
nowoczesnemu sposobowi kształcenia. Pobudza myślenie, skłania 
do własnych poszukiwań. Ma szansę stać się prawdziwą pomocą 
w próbach zainteresowania młodzieży kulturą i na jej tle – litera-
turą romantyczną [...]. Nigdy dotychczas nie traktowano ucznia 
aż tak poważnie, po partnersku. [...] Autorka tak skonstruowała 
podręcznik, żeby rozwijał zainteresowania literaturą, a nie poda-
wał wiedzy do przyswojenia na pamięć. [...] Młodzież nie jest 
wedle założeń autorki obiektem nauczycielskiej „obróbki”, ale 
świadomym, krytycznym, samodzielnym podmiotem działań          
dydaktycznych, odpowiedzialnym współtwórcą swojej wiedzy. 
Taką entuzjastyczną ocenę sporządziła podręcznikowi Bożena 

                                                 
119  E. Siczek, Interpretacje romantyzmu w powojennych podręcznikach literatury 

dla szkoły średniej, [w:] Podręczniki literatury w szkole średniej, dz. cyt., s. 214–
215. 

120  B. Gromadzka, Gawęda o romantyzmie, Polonistyka, r. 1994, nr 10. 
121  A. Kowalczykowa, Romantyzm. Podręcznik dla szkół ponadpodstawowych, 

Warszawa 1994. Przywołane cytaty pochodzą z drugiego wydania tej książki; 
po cytatach podaje się w nawiasach numery stron. 



150 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

Górska, tytułując ją retorycznym zwrotem: Dlaczego Kowalczy-
kowa wzbudza w nas zachwyt?122 

Natomiast autorka cytowanej już recenzji – Bożena Gromadz-
ka, w problemowej analizie podręcznika, wysoko oceniając            
jego merytoryczne walory, zgłosiła pewne zastrzeżenia co do jego 
przydatności dydaktycznej: 

W gruncie rzeczy niewiele tu miejsca na samodzielność ucznia, 
a i nauczycielowi pozostaje jedynie podążyć za tokiem rozumowa-
nia autorki. Nawet dobór tekstów w antologii został podporząd-
kowany części omawiającej problemy epoki. Sprawia to wrażenie 
jakby nie dowierzano nauczycielowi. Komentarze interpretacyjne 
dotyczą nie tylko tekstów krótkich, ale także i tych poznawanych 
poza podręcznikiem, np. „Kordiana” „Dziadów” itp., dodatkowo 
ubezwłasnowolniając nauczyciela. [...] Objaśnienia językowe 
i gatunkowe stają się streszczeniem i gotową interpretacją.  

Układ problemowy widoczny jest już w tytułach rozdziałów 
(jest ich 11), takich jak: Osoby i miejsca, Realność i wyobraźnia, 
Poeta i poezja, Ojczyzna ponad wszystkim, Trzy dramaty narodo-
we. Wybitni twórcy epoki pojawiają się w różnych rozdziałach, 
a przy ich pierwszej prezentacji zamieszczony jest biogram. 

Okres reformy oświatowej (od połowy lat dziewięćdziesiątych 
do chwili obecnej) to czasy wielkiego urodzaju na programy           
nauczania i towarzyszące im podręczniki. Władze państwowe 
ustalają jedynie tzw. podstawę programową; jej obudowa to 
już sprawa autorów poszczególnych zestawów programowo-        
-podręcznikowych.  

Do analizy wybieram tylko jeden przykład. Przykład moim 
zdaniem – pozytywny. Mowa będzie o podręczniku Aleksandra 
Nawareckiego i Doroty Siwickiej123. 
                                                 
122 B. Górska, Dlaczego Kowalczykowa wzbudza w nas zachwyt? „Solidarność”, 

r. 1994, nr 46; podkreślenia autorki artykułu. 
123  A. Nawarecki, D. Siwicka, Przeszłość to dziś. Literatura, język, kultura. II klasa 

liceum i technikum. Część I, Warszawa 2003. Z tej edycji cytaty z podaniem 
w nawiasach numerów stron. 



A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u         | 151 

 

„Przeszłość to dziś”, część I dla II klasy liceum i technikum, 
poświęcona jest epoce romantyzmu. W przedmowie do podręcz-
nika czytamy: 

Żeby się przekonać, co łączy nas z romantyzmem, trzeba 
go poznać. A warto to uczynić przede wszystkim dlatego, że epoka 
ta uchodzi za najważniejszą w polskiej historii – przyniosła arcy-
dzieła i stworzyła narodowe mity. To właśnie romantyzm zapro-
jektował kształt nowoczesnej kultury polskiej. [...] Postaraliśmy 
się [...] odczytać na nowo romantyczne lektury. „Na nowo”, 
a wiec unikając powtarzania obiegowych opinii, tego, co wszyscy 
wiedzą (albo sądzą, że wiedzą) o romantyzmie. W zamian próbo-
waliśmy wskazać problemy, naszym zdaniem, szczególnie intere-
sujące dla współczesnego czytelnika. Jednak najważniejsze są 
w tej książce teksty z epoki. [...] Umieszczamy tylko dwie interpre-
tacje przykładowe. [...] Zachęcamy do dyskusji. [...] Powinna ją 
ułatwić lektura komentarzy, napisanych przez współczesnych mi-
strzów wnikliwej analizy kultury [...]. Dyskusję mogą też inspiro-
wać pytania i ćwiczenia. W działach zatytułowanych „Dialogi 
z tradycją” umieściliśmy [...] przykłady współczesnych tekstów 
nawiązujących do romantycznego dziedzictwa. [...] Nasz prze-
wodnik po romantyzmie składa się z trzynastu rozdziałów, które 
skupiliśmy wokół najważniejszych kwestii. Pod następstwem       
tematów ukrywa się jednak i chronologia epoki. Literatura         
romantyczna zmieniała się i rozwijała, chcieliśmy więc wskazać 
kierunek owych metamorfoz (s. 9). 

Podręcznik jest przykładem przemyślanego połączenia metody 
podającej (zredukowanej do informacji niezbędnych, wspartych 
bogatym i celowo dobranym materiałem ikonograficznym), 
z interpretacją tekstów oraz zestawem ćwiczeń, eksponujących 
zwłaszcza ćwiczenia w czytaniu ze zrozumieniem. Ta ostatnia 
sprawa jest nie do przecenienia. W interesującej nas tu dziedzinie, 
czyli w zakresie np. opracowywania dramatu romantycznego 
w szkole, zostały przywołane fragmenty wypowiedzi Zbigniewa 



152 |                A k t u a l n o ś ć  e p o k i  r o m a n t y z m u  

 

Raszewskiego (Poeci romantyczni i teatr) oraz Aliny Kowalczy-
kowej (Polska prahistoria), a następnie pytania problemowe         
do tych tekstów, obligujące do odpowiedzi zwięzłych, unikają-
cych cytowania. Dla ilustracji sposobu formułowania tych pytań – 
oto – na koniec – kilka przykładów: 

Jakie wątpliwości budziło w twórcach dramatów wystawianie 
ich sztuk w teatrze? 

Na czym polegała dwoistość kultury teatralnej okresu roman-
tyzmu? 

W trzech zdaniach scharakteryzuj sytuację polskiego teatru         
po roku 1831 na tle sytuacji teatru europejskiego (s. 142). 

Pozostaje nadal – na szczeblu szkolnego kształcenia – sprawa 
klucza otwierającego skarby poezji romantycznej. Poszukujemy 
wciąż narzędzi uczynienia tej doskonałej mowy „językiem”          
naszych uczniów, studentów… Sądzę, że badacze i dydaktycy 
dopilnują, byśmy nadal nie tylko „mówili Mickiewiczem” – jak  
to określa Jarosław Marek Rymkiewicz124, ale też pomagali mło-
dzieży poznawać i zrozumieć Mickiewicza oraz innych wiesz-
czów tej epoki. By romantycy okazywali się nadal potrzebni. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
124  Adam Mickiewicz, czyli wszystko. Z Jarosławem Markiem Rymkiewiczem          

rozmawia Adam Poprawa, Warszawa 1994, s. 6. 



 

 
 
 
 

Zygmunt Krasiński,                   
szkic do portretu 

 
 
Wśród wybitnych postaci epoki romantyzmu pojawia się       

osobowość, która w sposób szczególny eksponuje charaktery-
styczne cechy epoki, m.in. dążenie do reintegracji – przy skrajnej 
apoteozie indywidualizmu, chorobę wieku – przy zadziwiającej 
umiejętności autodiagnozy. Dziś już wiemy, że obraz epoki bez 
piśmiennictwa tego twórcy – właśnie piśmiennictwa, bo chodzi 
w równym stopniu o teksty literackie, co i o epistolografię, byłby 
nie tylko niepełny, ale wręcz fałszywy.  

W tym miejscu wypadałoby zarysować propozycję wizerunku 
tej postaci, dziś jeszcze, jak to już podkreślono, bardzo mało zna-
nej w szerszym odbiorze społecznym. Poniższy rys biograficz-
ny125 próbuje wyjść naprzeciw tym oczekiwaniom.  

 
*** 

 
Zygmunt Krasiński przyszedł na świat 19 lutego 1812 roku 

w Paryżu. O trzy lata młodszy od Słowackiego, o lat czternaście 
od Mickiewicza, zażywał przez lat kilkadziesiąt tytułu drugiego 
wieszcza. Pierwsi badacze jego twórczości – Stanisław Tarnowski 
i Józef Kallenbach – włożyli wiele wysiłku w idealizację osobo-
wości i sylwetki twórczej poety. Damy zresztą temu wyraz 

                                                 
125  O potrzebie uwzględniania biografii pisarzy w procesie dydaktycznym pisze 

interesująco Mieczysław Łojek w książce Biografie pisarzy w nauczaniu litera-
tury, Warszawa 1985. 



154 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

w poniższych omówieniach. Chętnie wykorzystywano passus 
z wiersza Słowackiego – „Do Zygmunta” dla generalizowania 
zalet charakteru i umysłu adresata – Archanioła wiary. Ta wiara 
miała dotyczyć – w szczególności – zmartwychwstania Polski, ale 
i szerzej – odrodzenia moralnego osoby ludzkiej i świata. Miała 
być przy tym wspierana zdolnościami jasnowidzenia i to opartymi 
o racje rozumowe. Dawno już bowiem odkryto, że autor „Przed-
świtu” miał niezwykłe zdolności snucia refleksji filozoficznych; 
uważany był wręcz za filozofa. Dopiero Juliusz Kleiner, w słyn-
nym studium o „dziejach myśli” Zygmunta, obalił ten mit, przy-
pisując poecie nie atrybut filozofa, ale filozofującego poety, 
o czym także będzie mowa w dalszym ciągu wywodu. 

Spróbujmy zarysować przebieg tego zaledwie 47-letniego          
życia i twórczej działalności.  
 

*** 
 

Zygmunt był synem Wincentego, generała napoleońskiego 
i hrabiego z łaski cesarza Francuzów. Napoleon I był też ojcem 
chrzestnym chłopca, który wśród kilku imion – jako pierwsze – 
otrzymał imię cesarskie. Po abdykacji cesarza trzeba było szybko 
zrezygnować z ostentacyjnego nawiązywania do jego osoby. Stąd 
imię Zygmunt – akurat ostatnie – było poręczniejsze dla syna 
zdolnego karierowicza, jakim był hrabia Wincenty. Gdy epoka 
„boga wojny” dobiegała końca, generał Krasiński przyprowadził 
do Królestwa niedobitki polskiej armii, przechodząc na służbę 
nowego władcy. Ten czyn trudno nazwać zdradą, jakkolwiek 
z równą trudnością byłoby – z perspektywy historycznej – nazwać 
go przejawem miłości do ojczyzny, jak to oficjalnie oceniał hrabia 
Wincenty i jego poplecznicy. W istocie bowiem było to znakomi-
te wyczucie koniunktury i przejaw tzw. patriotyzmu rodowego, 
utożsamiającego obowiązki wobec kraju z interesami własnej 
familii a zarazem z absolutnym trwaniem przy tronie aktualnie 
panującego.  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 155 

 

Wpływ generała Wincentego na syna pozostaje czymś szcze-
gólnym, niemal tajemniczym, w biografii Krasińskiego; staje się 
niejednokrotnie dramatem poety, który, mając nieraz inne zdanie 
niż „kochany ojciec”, daje mu się ostatecznie przekonać – nawet 
przy wychodzeniu ze stanowiska zdecydowanie opozycyjnego. 
Ma to przejrzyste odbicie w twórczości poety. Współczesny ba-
dacz słusznie zauważa: […] Zygmunt Krasiński jest pisarzem 
niemal monotematycznym, do „Irydiona” włącznie, w konstruo-
waniu fabuły ważniejszych swoich utworów wokół znaczącej rela-
cji: ojciec – syn. Wymieńmy tylko te utwory w kolejności chrono-
logicznej: „Syn Botzarisa (1826), „Pan trzech Pagórków” 
(1828), „Grób rodziny Reichstalów” (1828), „Władysław Her-
man” (1829), „Agaj-Han” (1831–32), „Nie-Boska komedia” 
(1833), „Irydion”126.  

Matką poety była Maria Radziwiłłówna, wywodząca się 
z książąt litewskich. Według biografów poety – to ona wniosła 
w osobowość syna skłonność do melancholii, nadpobudliwość, 
ale też zainteresowania artystyczne, silne poczucie sprawiedliwo-
ści i niezwykłą wrażliwość. Odumarła go jednak gdy miał lat 
dziesięć – i od tego czasu to cudowne, jak utrzymywano, dziecko 
znalazło się w orbicie oddziaływania ojca oraz babci Czackiej 
(siostry słynnego Tadeusza), nazywanej przez dorastającego mło-
dzieńca, nie najpieszczotliwiej, Babulą. Ojciec zwykł chwalić się 
jedynakiem w salonach – warszawskim i opinogórskim; dziecko 
było przebierane w stroje o akcentach „rycerskich”; przepytywane 
też „w towarzystwie” z różnych dziedzin wiedzy, w tym z łaciny, 
którą jedenastolatek posiadł podobno w takim stopniu, że próbo-
wał tłumaczeń tekstów Cezara i Cycerona. Język francuski opa-
nował od dziecka na równi z ojczystym, a od trzynastego roku 
życia intensywnie zgłębiał grekę. Korzystał z kształcenia prowa-
dzonego przez nauczycieli domowych (wśród których znalazł się 
też – na krótko – znany pisarz i wykładowca – Józef Korzeniow-
                                                 
126  A. Waśko, Zygmunt Krasiński. Oblicza poety, Kraków 2001, s. 54. 



156 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

ski). Przed egzaminem dojrzałości trzeba było jednak uczęszczać 
do szkoły publicznej. Zresztą sam hrabia Wincenty, inspirowany 
przez Korzeniowskiego, uznał, że młodzieniec musi znaleźć się 
w szerszym środowisku, by z niepospolitego pospolitym się nie 
stał…. Klasa maturalna przypadła na rok szkolny 1826/27, 
a jesienią roku 1827 Zygmunt rozpoczął studia na wydziale prawa 
i administracji Uniwersytetu Warszawskiego, uczęszczając rów-
nocześnie na wykłady z historii i literatury.  

Pierwociny literackie Zygmunta pojawiły się bardzo wcześnie, 
bo jeszcze w liceum127; wśród wielu wprawek zwróćmy uwagę na 
pracę dość spektakularną, jaką był przekład Mickiewiczowskiej 
Świtezianki na łacinę. Tu piętnastolatek wykazał dobrą znajomość 
zasad użycia heksametru daktylicznego, wykorzystał zwroty 
z pism wybitnych poetów starorzymskich (m.in. Wergiliusza 
i Horacego), a przede wszystkim wykazał zainteresowanie samym 
tekstem polskiej ballady. Trzeba też odnotować powstanie –          
właśnie w okresie zdawania matury – tekstu patriotycznego, zbli-
żonego myślą do „Ody do młodości”, jakkolwiek zupełnie      
odmiennego w formie. Była to refleksyjna proza poetycka, której 
późniejsi wydawcy nadali tytuł „Polska”.  

Wkrótce jednak okres studiów został przerwany. A oto i przy-
pomnienie kontekstu nieoczekiwanych wydarzeń: Wincenty Kra-
siński, senator Królestwa Polskiego, wielokrotnie manifestował 
uległość wobec panującego i jego brata, Wielkiego Księcia Kon-
stantego. Jednakże w okresie sądu sejmowego nad działaczami 
Towarzystwa Patriotycznego jego postawa przekroczyła granice 
zwykłej lojalności. Jako jedyny członek składu sędziowskiego 
głosował za uznaniem podsądnych winnymi zdrady stanu i żądał 
dla nich najwyższego wymiaru kary. Gdy zaś zmarł prezes sądu – 
senator Piotr Bieliński, generał zabronił synowi uczestnictwa 
w pogrzebie, w którym wzięła udział, mimo zakazu, cała rzesza 
                                                 
127   Np.„Pan trzech pagórków” – imieninowy prezent dla „papy” (6.04.1828).  
 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 157 

 

akademicka. Ojciec Zygmunta wymógł na nim obecność w tym 
dniu na wykładach. Nazajutrz – 14 marca 1829 roku – Zygmunt 
został przez kolegów znieważony w murach uniwersytetu, podob-
no spoliczkował go student Leon Łubieński; bronili go tylko Kon-
stanty Gaszyński i Konstanty Danielewicz, dozgonni przyjaciele. 
Zygmunta i Leona relegowano z uczelni. Hrabia generał zmuszo-
ny był wysłać syna na dalsze nauki za granicę; wybrał Genewę, 
jako stosunkowo spokojny, a zarazem liczący się w Europie ośro-
dek akademicki.  

Wspomnijmy w tym miejscu o plonach literackich warszaw-
skiego epizodu uniwersyteckiego. Jest to czas fabularnych prób 
prozatorskich („Grób Rodziny Reichstalów”, „Mściwy karzeł”, 
„Zamek Wilczki”), z których na większą uwagę zasługuje tylko 
opowieść historyczna „Władysław Herman i dwór jego”128, rzecz 
trzytomowa, z wyeksponowanym motywem zemsty, potem nie-
jednokrotnie podejmowanym przez poetę. Niewielki zaś tekst 
pt. „Sen Elżbiety Pileckiej” jest bodaj pierwszym świadectwem 
wpływu poezji Byrona.  

W Genewie Zygmunt skrzętnie wykorzystuje swe umiejętności 
poznawcze, pisze długie listy, uczęszcza na wykłady i kontynuuje 
próby literackie. Nadto, co istotne w kształtowaniu się osobowo-
ści siedemnastoletniego młodzieńca, zawiera nowe przyjaźnie, 
wśród nich – z rówieśnikiem – Anglikiem Henrykiem Reeve, 
miłośnikiem Szekspira, który to zainteresowanie przekazał          
poecie. Badacze podkreślają, że okres genewski był nie tylko cza-
sem uniwersyteckich studiów, ale i bardzo intensywnej pracy 
umysłowej z dziedzin nie objętych wykładami; tu ujawniły się 
po raz kolejny i bardziej już systematyczny zainteresowania histo-
rią oraz filozofią.  

                                                 
128  „Władysław Herman i dwór jego” (trzytomowa powieść, ofiarowana w rękopisie 

ojcu 1.01.1829, drukowana w Warszawie w roku 1830).  
 



158 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

Z tego też okresu pochodzą miłosne doświadczenia, związane 
z poznaniem Angielki, Henrietty Willan129. Była to miłość reali-
zująca romantyczny wzorzec fascynacji, od początku skazana 
na niespełnienie, tym bardziej zaś inspirująca twórczo, czego  
wyrazem jest szereg powiastek francuskich i polskich, oscylują-
cych między publicystyką a swoistą liryką maski. Wymieńmy 
jedną z nich, utwór pt. „On (Ułomek z pamiętników życia mło-
dzieńca)”, wyrażający niepokoje Zygmunta o przyszłość kraju 
i świata, w przededniu narastających konfliktów – społecznych 
i politycznych – w Europie. 

Ważnym wydarzeniem w rozwoju duchowym Zygmunta było 
poznanie Mickiewicza, co nastąpiło latem 1830 roku. Przez kilka 
tygodni podróżowali razem po górach i jeziorach szwajcarskich. 
O poznaniu Mickiewicza Krasiński niezwłocznie zawiadomił 
ojca; bardzo jednoznacznie potępił dotychczasowe uprzedzenia 
wobec poety, podkreślił, że tej znajomości zawdzięcza zmianę 
własnego poglądu na kształt i rolę literatury współczesnej. Entu-
zjastycznie oceniał wiedzę Mickiewicza, m.in. znajomość języ-
ków obcych, podkreślając, że najbardziej cenne były jego reflek-
sje filozoficzne.  

W Europie, jak się rzekło, narastały ruchy wolnościowe. Fran-
cja zmieniła króla „z Bożej łaski” na władcę „z woli ludu”. Został 
nim, po rewolucji lipcowej 1830 roku, Ludwik Filip – „król ban-
kierów”. 

Tymczasem ojciec zalecił Zygmuntowi zmianę powietrza na 
jeszcze cieplejsze: Zygmunt udał się do Rzymu, gdzie znów spo-
tkał Mickiewicza. Tam też w grudniu przyszła wiadomość o po-
wstaniu w Warszawie. Dla Zygmunta był to szczególny, może 
najbardziej dramatyczny, okres w życiu. Oczekiwał wiadomości 
                                                 
129  Dla ścisłości dodajmy, że wcześniejszy jest flirt 14-letniego „pana Zygmunta” 

z piękną „ciocią”, Amelią Załuską, podopieczną generała, czyniącą honory      
domu w warszawskim pałacu Krasińskich. Jej mąż był wówczas więziony za 
kontakty z Towarzystwem Patriotycznym Narodowym. 

 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 159 

 

od ojca, mając w duchu nadzieję, że znajdzie się on w gronie 
zwolenników, a może i przywódców powstania. Okazało się             
jednak, że generał Wincenty opowiedział się zdecydowanie prze-
ciw ruchowi, umknął w przebraniu przez Królewiec do Petersbur-
ga i stanął u boku cara.  

Zygmunt otrzymywał liczne słowa zachęty od przyjaciół, 
w tym od Reeve’a i Willan, aby podążyć do Warszawy. Miał też 
taki zamiar, czemu ojciec się stanowczo sprzeciwił, a nadto za-
mknął finansowe możliwości odbycia tej podróży. Z czasem        
nadeszły też opinie hrabiego-generała na temat powstania,       
które nazywał przemijającą „wrzawą”, wywołaną przez garstkę 
jakobinów. Krasiński obserwował też zachowanie Mickiewicza, 
który, jak wiadomo, ociągał się z powrotem do kraju i w końcu 
dotarł na tereny Poznańskiego ze znacznym opóźnieniem. W każ-
dym razie – Zygmunt, jak to wynika z jego listów, przeżywał         
wewnętrzne piekło; wyrazem literackim tych nastrojów jest           
„Adam Szaleniec”, posyłany we fragmentach francuskich           
Henrykowi Reeve. Myśl główna utworu – o wielkiej potędze 
chrześcijaństwa, która pokonała Rzym cezarów, a teraz jest             
jedyną nadzieją ludów pozostających w ucisku – to antycypacja 
idei wyrażonej w dwóch późniejszych arcydziełach drama-
tycznych. 

Nadszedł wrzesień 1831 roku. Wojska rosyjskie zdobywały 
praskie reduty. Wówczas Zygmunt znów zanurzył się w historii, 
pewnie dla odreagowania po klęsce narodowej. Sięgnął do po-
czątków wieku XVII, czasów świetności Rzeczypospolitej, by 
snuć powieść o dziejach Maryny Mniszchówny i Dymitra Samo-
zwańca. Tak powstawał „Agaj-Han”, romantyczna powieść gro-
zy, wywodząca się z preromantycznych nurtów powieści francu-
skiej, obleczona w kształt niby historyczny, a zarazem znakomita 
wprawka w posługiwaniu się artystyczną polszczyzną, co widać 



160 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

zwłaszcza w dalszych częściach utworu. Powieść ukaże się            
drukiem w dwa lata później we Wrocławiu130. 

Kończył się rok 1831 – w dziejach polskiego narodu, ale 
i w życiorysie Krasińskiego – szczególny. Poeta, nie bez wahań, 
przyjął ojcowską ocenę powstania listopadowego – jako społecz-
nego rozruchu i z czasem rozszerzył ją w wizję europejskiej re-
wolucji, która wkrótce ma ogarnąć cały cywilizowany świat. 
A symptomy buntu odzywały się wokół. Nie tylko w oddalonej 
Warszawie, ale i nieodległym (od Genewy, gdzie Zygmunt ów-
cześnie przebywał) Lyonie czy – nieco dalej – w Anglii. Krasiń-
ski posiadał obsesyjną skłonność wyolbrzymiania zjawisk, w tym 
także społecznych. Spostrzegał zatem już nadejście przełomu        
w dziejach ludzkości, niezależnie od podziałów etnicznych czy 
narodowych. Inkubował w jego świadomości pomysł literacki, 
który powoli wykształtuje się w dwóch równolegle „myślanych” 
dziełach; w każdym z nich miał wystąpić motyw rewolucji i zara-
zem jej potępienie. 

Krasiński był młodzieńcem wątłym, chorowitym, skłonnym 
przy tym do egzaltacji, łatwo ulegającym nastrojom i często po-
padającym w depresje. Od dzieciństwa miał kłopoty ze wzrokiem. 
Choroba nasiliła się z końcem 1831 roku. Ojciec zalecił kurację 
w Wiedniu, która przypadła na miesiące letnie roku następnego. 
Zygmunt, mieszkając w przyciemnionym pokoju, przez niemal 
dwa miesiące nie mógł ani pisać, ani oddawać się ulubionej lektu-
rze. Była to, dla człowieka pochłaniającego książki i wciąż two-
rzącego teksty literackie, męka szczególna, jeszcze i z tego powo-

                                                 
130 O „Agaj-Hanie”, opublikowanym w październiku 1833 roku pod kryptonimem 

A. K. napisała Maria Janion: Eksperyment Krasińskiego daje się usytuować 
w wyraźnej opozycji do historycznego romansu walterskotowskiego, zarazem 
stanowi on swoistą kontynuację – w prozie poetyckiej – problematyki i techniki 
wczesnoromantycznej powieści poetyckiej, zwłaszcza zaś problematyki indywidu-
alizmu i techniki dramatyzacji. Tu po raz pierwszy na taką skalę zrodził się         
manieryzm w polskim romantyzmie. (Taż, Romantyzm. Studia o ideach i stylu,        
Warszawa 1969, s. 78). 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 161 

 

du, że nie mógł prowadzić korespondencji listownej. A Krasiński 
to największy – obok Józefa Ignacego Kraszewskiego – w naszej 
literaturze epistolograf, piszący podobno regularnie przynajmniej 
dwa listy dziennie; niekiedy listy – kilkunastostronicowe pamięt-
niki.  

Ojciec, rezydujący tymczasem w Petersburgu, zamierzał syna 
przedstawić carowi. Rzecz jasna – w określonym celu: dla za-
pewnienia łaski carskiej i kariery syna, być może dyplomatycznej. 
Zygmunt stanął w połowie sierpnia 1832 roku w Warszawie, 
a w parę dni później w rodzinnej Opinogórze. Z tego okresu        
odnotowuje się nawrót miłości dwudziestolatka do spokrewnionej 
z nim – Amelii Załuskiej, o osiem lat starszej od swego siostrzeń-
ca. Nas interesuje literackie świadectwo tego uczucia, parostroni-
cowy wpis prozą poetycką „W albumie Amelii Załuskiej”, w któ-
rym po raz kolejny pojawia się nawiązanie do Byrona oraz ulu-
biony motyw snu, wiążącego kochanków na wieki, tym razem 
porównany do snu męczenników chrześcijańskich, więzionych 
w starożytnym Rzymie. 

Pobyt w Opinogórze nie trwał jednak długo, bo hrabia Win-
centy zabrał syna w daleką podróż – do Petersburga. Do prezenta-
cji przed carem doszło, ale na tym się też zakończył bezpośredni 
kontakt z Mikołajem I, który, jak to potem czytamy w „Pokusie”, 
w istocie kusił świetnego młodzieńca nadzwyczajnymi, publicz-
nie nawet okazywanymi, dowodami łaski. Nawrót choroby oczu 
przyszedł jednak Zygmuntowi z pomocą. To był znakomity         
pretekst, by uzyskać zgodę na wyjazd zagraniczny dla poratowa-
nia zdrowia. Po półrocznym zatem pobycie w carskiej stolicy, 
spędzonym na rozmyślaniach, przeważnie w samotności, znów 
bez możliwości dłuższego czytania i pisania, poeta wyjechał 
przez Warszawę do Wiednia, aby kontynuować kurację wzroku.  

Ale paromiesięczny okres petersburski zaowocował pierwszą 
redakcją „Irydiona Amfilochidesa”, opowieści o współczesnym 
spiskowcu, odzianym w kostium starożytności. Jest to oczywiste 



162 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

nawiązanie do postaci innego konspiratora, który dla wielkich 
celów założył strój krzyżacki. Już Słowacki rozszyfrował ideę 
wielkiej mistyfikacji, nazywając rzecz o synu tęczy zwaleniem 
Petersburga. „Irydion” jest więc ukłonem wobec spraw narodo-
wych. Równocześnie jednak ze składaniem dziejów Greka, który 
przedwcześnie chce dokonać zemsty na Romie za aneksję        
Hellady, myśliciel-samotnik obmyśla dzieło o problematyce      
społecznej, ale i charakterze uniwersalistycznym, nawiązujące 
w tytule do arcydzieła Dantego. To „Nie-Boska komedia”. 

Powstanie listopadowe, zwane zresztą w języku ówczesnym 
„rewolucją” wpisało się w świadomości Krasińskiego – powtórz-
my to – w obraz zjawisk zwiastujących gwałtowny przełom 
w dziejach ludzkości. To właśnie polscy jakobini, jak ostatecznie 
utrzymywał Zygmunt pod wpływem ojca, mieli zapoczątkować 
zejście całych społeczeństw europejskich na równię pochyłą         
niechybnego upadku. Teraz już rychło należało oczekiwać kresu 
cywilizacji, zapanowania – równocześnie – despotyzmu i anar-
chii. Ale to nie będzie koniec świata. Z woli Boskiej on się odro-
dzi, ale inny już: będzie to świat Ducha Świętego, sprawiedliwy, 
doba szczęścia, zapowiadająca powrót do domu Ojca. Trzeba 
jednak przejść – za Chrystusem – przez Mękę – do Zmartwych-
wstania. To istota mesjanizmu Zygmunta, o czym jeszcze będzie 
mowa. Nie wysnuwał takich myśli jedynie z własnych, wykoncy-
powanych przez miesiące samotności, pomysłów. Znawca Hegla 
i pilny czytelnik prasy emigracyjnej – rozczytywał się w pismach 
Chateubrianda, Ballanche’a, Quineta, Micheleta, księdza Lamen-
nais’a. U Mickiewicza w „Pielgrzymie Polskim” znalazł podobne 
myśli o mającym nastąpić katastrofalnym „trzęsieniu ziemi”. 
Urodzony pesymista, tylko niekiedy podnoszący się na duchu 
wysiłkiem woli, zresztą – generalnie – słabej, przygotowywał 
dzieło – syntezę tych wszystkich obaw. 

Było lato 1833 roku; poeta bawił z Konstantym Danielewi-
czem w Wiedniu. Tam właśnie powstawała „L’umana Comedia”, 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 163 

 

wykończona ostatecznie późną jesienią tegoż roku w Wenecji. 
Utwór zmieniał tytuł jeszcze dwukrotnie. Zamiast „Ludzkiej           
komedii”, przeciwstawionej „Boskiej” Dantego, Krasiński zdecy-
dował się na nazwanie dramatu – „Mąż”, podkreślając szczególną 
rolę (a właściwie – role) głównego bohatera i wykorzystując zara-
zem wieloznaczność tego słowa. Decydując się jednak na wyda-
nie utworu bezimiennie, co już będzie regułą w twórczości tego 
poety, postanowił poczekać z edycją, być może po to, aby nie 
zostać rozpoznanym. Tekst przeleżał półtora roku w tece i dopiero 
ukazał się wiosną 1835 roku w Paryżu jako „Nieboska komedia”; 
zatem autor powrócił jakby do starego pomysłu; wyostrzył tylko 
nazwę przez ostre przeciwstawienie opisywanego świata, tu, 
na ziemi, wędrówkom Dantego po zaświatach.  

Paradoksalnie okazało się bowiem, że dla ujrzenia prawdziwe-
go piekła nie trzeba sięgać do przeżyć metafizycznych. Cztero-
częściowy dramat składa się, jak wiadomo, z dwóch integralnych 
obrazów – dramatu rodzinnego i społecznego. Część „społeczna” 
jest jednakże skutkiem tej „rodzinnej”; z tragedii spowodowanej 
przez nieodpowiedzialnego Męża – i ojca – wynikną dalsze – 
ogólnoludzkie nieszczęścia, które zresztą mają i szerszą, społecz-
ną właśnie, motywację. Dramat osobisty, bo i tak można nazwać 
część rodzinną tragedii, osnuty jest bez wątpienia na przeżyciach 
Zygmunta, na obserwacji stosunku generała Wincentego do żony, 
na wspomnieniu własnego dzieciństwa, co się wyraziło w kreacji 
Orcia – najbardziej bodaj niesamowitej postaci dziecka w literatu-
rze polskiej. Hrabia Henryk – to reminiscencja i Wincentego, 
i samego Zygmunta.  

Główna postać obu części dramatu zawiera w sobie podziwu 
godną samokrytykę autora. Wynika z niej, że poeta posiadł daleko 
idącą umiejętność autodiagnozy, że miał świadomość własnej 
nadwrażliwości, niedomagań serca i nerwów, które sam w sobie 
potępiał. Autokrytyka jest tu znakomicie ujęta, a owo długoletnie 
„przyglądanie się sobie” i „układanie dramatu” wydało najlep-



164 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

sze ustępy „Nie-Boskiej”131 – pisze jeden z pierwszych monogra-
fistów Krasińskiego. 

W dramacie społecznym na szczególne podkreślenie zasługuje, 
nadzwyczajne u dwudziestolatka, rozumienie procesów socjal-
nych, najzupełniej nowatorskie podjęcie tematu, wreszcie stwo-
rzenie dialogu dwóch przywódców, o racjach nieodpartych,         
takich, których realizacja oznaczała bezpardonową walkę. Wydaje 
się na początku, że Pankracy przewyższa moralnie egoistę Henry-
ka, roztacza w swej wypowiedzi szerokie perspektywy. Wygrywa, 
ale przecież tylko na chwilę. Okazuje się, że zwycięstwo rewolu-
cji nie jest, nie może być ostatecznym celem. Zimny rozum nie 
jest w stanie zbawić ludzkości. Jedynie znak Krzyża – Męki 
i Zmartwychwstania może być szansą dla przyszłego świata.         
Zatem nie nienawiść, ale miłość może tylko zaprowadzić porzą-
dek społeczny. To odkrycie Krasińskiego było przez dziesiątki 
lat jedną z głównych przesłanek nadawanego mu tytułu wieszcza. 
To on miał przepowiedzieć np. nawałę bolszewicką. Poważni 
badacze, np. Aleksander Brückner, utożsamiali wszak Pankracego 
z Leninem…132. 

Po zakończeniu pracy nad „Nie-Boską” powrócił Zygmunt do 
„Irydiona”. „Ujrzał” go ponownie na Forum Romanum, 
w katakumbach, jak o tym wspominał w listach do ojca z końca 
1833 roku. Nieprzypadkowe to zestawienie: Forum – to symbol 
potęgi Romy, katakumby – miejsce męczeńskie zwycięzców 
przyszłości – chrześcijan. Praca nad wykończeniem dramatu szła 
jednak opornie. Wiosna roku 1834 to czas poznania pani Joanny 
Bobrowej i eksplozji pierwszej dojrzałej miłości, która – jak to 
czytamy w listach do Adama Sołtana – stała się źródłem niesa-
mowitych powikłań i omal nie zakończyła skandalem. W każdym 
razie praca nad utworem była po wielekroć przerywana, tekst 

                                                 
131  Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, objaśnił i wstępami poprzedził Józef 

Kallenbach, Warszawa (1922), t. I, s. XX. 
132  Będzie jeszcze o tym mowa w jednej z dalszych części książki.  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 165 

 

kilkakrotnie zmieniany; wreszcie „Irydion” we wrześniu 1835 
roku doczekał się ukończenia, a z druku wyszedł w Paryżu 
w kwietniu roku następnego.  

Paroletnia praca nad „Irydionem” daje pojęcie o metodzie 
twórczej Krasińskiego, o charakterystycznych dla niego waha-
niach wewnętrznych, o – użyjmy tu obiegowego zwrotu – wzlo-
tach i upadkach. Finał losów bohatera oscyluje miedzy piekłem 
a niebem133, aż w końcu poeta kieruje go jakby do czyśćca – 
do ziemi mogił i krzyżów134, gdzie czeka prawdziwe zmartwych-
wstanie, ale okupione ciężką, długą pracą i ofiarą. W „Dokończe-
niu” odzywa się sam Zbawiciel i wypowiada słowa, którym na-
dawano rangę profetyzmu: 

A po długim męczeństwie zorzę rozwiodę nad wami – udaruję 
was, czym aniołów moich obdarzyłem przed wiekami – szczęściem 
i tym, co obiecałem ludziom na szczycie Golgoty – wolnością.135 
Było to „organiczne”, jak twierdzą badacze, zakończenie tej           
„tragedii chrześcijańskiej”, bo sytuowało obudzonego z wielo-
wiekowego snu bohatera wśród uczestników pochodu ludzkości, 
powracającej po grzechach i cierpieniach ziemskiego padołu do 
domu Ojca.  

„Irydion”, czyli zwalenie Petersburga, spełnił w mrokach      
zaborów swoją rolę. Jeśli Słowo stało się Ciałem a Wallenrod 
Belwederem, to opowieść o „synu tęczy” zapowiedziała przyjście 
wolności, ale po długim męczeństwie. „Przepowiednia” miała się 
spełnić – po 85 latach…  

                                                 
133  „Między Przeznaczeniem a Opatrznością”, jak to określiła Maria Janion, doda-

jąc: Z tego zasadniczego napięcia wynikają – na płaszczyźnie etycznej i arty-
stycznej utworu – inne, pochodne, takie, jak: tragizm przedwczesnego czynu, 
walka dwóch koncepcji chrześcijaństwa, starcie przeciwstawnych sobie cywiliza-
cji świata antycznego. One to są podstawą głównych zawęźleń dramatycznego 
konfliktu, konfliktu nadrzędnego, który krystalizuje się wokół problemu człowieka 
i historii”. (M. Janion, Romantyzm. Studia o ideach …, s. 100). 

134  Z. Krasiński, Nie-Boska komedia, Irydion, Warszawa 2001, s. 368. 
135  Ibidem, s. 369. 



166 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

Znana jest teoria, iż po „Irydionie” twórczość Krasińskiego 
wykazuje regres. Fenomen to szczególny, żeby młodzieniec           
niespełna dwudziestopięcioletni zakończył poważniejsze prace         
literackie. Teza o tak wczesnym schyłku twórczości Zygmunta 
jest w pewnym stopniu krzywdząca, ale przecież niezupełnie  
bezpodstawna. W każdym razie szamotanina miłosna z panią  
Bobrową twórczości nie sprzyja. A trwa to do lata 1838 roku, 
kiedy to ostra interwencja Wincentego Krasińskiego sprawę za-
myka. To co przynoszą lata 1837–38 – garść wierszy, fragmenty 
„Herburta” i „Wandy”, „Noc letnią”, „Pokusę” – wskazuje na 
spadek formy poetyckiej.  

Odrodzenie twórczości następuje w warunkach nowej – wiel-
kiej tym razem – miłości.  

Hrabia Wincenty obmyślał środki oderwania Zygmunta od      
bolesnych wspomnień związku z panią Bobrową. I wynalazł taki 
sposób – w jego chytrym rozumieniu – doskonały: nową podróż 
i wprowadzenie w wir życia zagranicznych salonów. Zawitali 
razem do domu pani Komarowej w Neapolu. Tam Zygmunt bliżej 
poznał jedną z córek pani domu, Delfinę, żonę syna Szczęsnego 
Potockiego (niesławnej pamięci), pozostającą z mężem w separa-
cji. Delfina była obdarzona pięknym głosem i posiadała szczegól-
ny urok osobisty. Starsza od poety o lat pięć stała się w kilka  
miesięcy po poznaniu obiektem jego wieloletniego uczucia. 
Uczucia, jak się wydaje, odwzajemnionego. Ta miłość uskrzydliła 
Zygmunta. Pani Delfina świetnie nadawała się na Beatrycze – 
inteligentna, oczytana, okazywała zrozumienie dla filozoficznych 
refleksji poety. Następuje renesans twórczości, która teraz dopiero 
przybiera u tego mistrza prozy poetyckiej doskonalszy kształt 
wierszowany. Zygmunt nigdy zresztą nie osiągnął sprawności 
wierszowania na poziomie Mickiewicza czy Słowackiego.         
Zdawał sobie z tego doskonale sprawę i dał temu poetycki wyraz, 
w wierszu zadedykowanym jeszcze pani Bobrowej: 

 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 167 

 

Bóg mi odmówił tej anielskiej miary, 
Bez której ludziom nie zda się poeta; 
Gdybym ją posiadł, świat ubrałbym w czary, 
A że jej nie mam, jestem wierszokleta. 

 
 

Ach, w sercu moim są niebiańskie dźwięki, 
Lecz, nim ust dojdą, łamią się na dwoje; 
Ludzie usłyszą tylko twarde szczęki, 
Ja dniem i nocą słyszę serce moje. 

 
 

Ono tak bije na krwi mojej falach, 
Jak gwiazda, brzmiąca na wirach błękitu; 
Ludzie nie słyszą jej w godowych salach,  
Choć ją Bóg słyszy od zmroku do świtu136. 

 
 

Trzeba jednak podkreślić, że w pierwszej połowie XIX wieku 
tzw. poezja prozą – stanowiła formę literacką aprobowaną przez 
autorytety, np. przez Goethego czy Chateubrianda. Zjawisko to 
występowało często w literaturze francuskiej i nie pozostało       
bez wpływu na Zygmunta, zwłaszcza w młodzieńczym okresie 
genewskim, kiedy jego „Fragmenty” pisane były głównie po 
francusku.  

A jednak z czasem pojawi się pewien rodzaj rymowanej liryki 
refleksyjnej, rzadko operującej barwnymi obrazami, a bazującej 
raczej na większej kondensacji słowa, we wcześniejszych wier-
szach prawie nieznanej (obfitowały one bowiem w powtórzenia 
i nadmiar wymyślnych neologizmów). Nie zmienia to faktu, że 
z rytmizacją wypowiedzi poetyckiej Krasiński będzie miał zawsze 
trudności. Jego jedenastozgłoskowce i – późniejsze – ośmiosyla-
bowce są do zaakceptowania; gdy zaś jeszcze bardziej skraca 
wers, gdy pojawia się rym męski, wrażenia czytelnicze nie są 
przyjemne, wypowiedź staje się niemelodyjną kakofonią.  

                                                 
136  Z. Krasiński, Poezje. Wybór: Andrzej Żmuda, Warszawa – Rzeszów 2004, s. 14. 



168 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

Jest w dorobku poetyckim Krasińskiego wiele wierszy stricte 
religijnych, mających charakter modlitw (np. wiersze do Matki 
Boskiej: Hymn – „Królowo Polski, Królowo aniołów”; Modlitwa 
– „Ty Przenajświętsza w wszystkich niewiast kole”); są wiersze 
patriotyczne, a wśród nich nasycone emocjonalnością, jak np. 
utwór zatytułowany „Do Moskali”, w którym pojawia się, obse-
syjna u tego poety, myśl o zagrożeniu zsyłką na Sybir137. Nato-
miast wiersze miłosne mają charakterystyczną dla epoki wymo-
wę. Brak w nich erotyzmu, mowa jest o powinowactwie dusz. 
Świadectwa poetyckie kolejnych „zakochań się” wolne są od eks-
ponowania zmysłowości, co jest tym dziwniejsze, że w życiu 
osobistym Zygmunta erotyzm właśnie odgrywał rolę niemal de-
moniczną. Jednakowoż obiekty miłości miały się stać przewod-
niczkami, a stawały się zazwyczaj – spowiedniczkami poety.  
Moglibyśmy bez trudu odnaleźć przykłady takich spowiedzi: 
do Henrietty Willan – „Ułomek rękopisu słowiańskiego”, dla 
Amelii Załuskiej – „Sen”, do Joanny Bobrowej – „Modlitwy” 
i „Noc letnia”, do Delfiny – wiersze liryczne, a przede wszystkim 
– „Przedświt”. 

Warto zauważyć zmienność perspektywy podmiotu w tej        
liryce. Od poszukiwania ołtarzyków dla osobistych wyznań (wier-
sze do Willan i Załuskiej), po ekspozycje własnego egotyzmu, 
przewagi nad ukochaną, która ma się zamienić w medium        
zdobywcy (teksty do pani Bobrowej), aż do wielorakiego tonu 
poszukiwania miłości u tej trzeciej, najsilniej umiłowanej ko-
chanki, uszczęśliwiającej, ale i budzącej wątpliwości w stałość 
i pewność wzajemności, a przy tym często oddalonej i stąd wzbu-
dzającej cierpienia rozstania, wybuchające eksplozją nie tylko 
tekstów literackich, ale też setek listów, które właściwie należało-

                                                 
137  Warto w tym miejscu zwrócić uwagę na książkę Jerzego Fiećki, Rosja Krasiń-

skiego. Rzecz o nieprzejednaniu, (Poznań 2005), w sposób kompleksowy analizu-
jącą stosunek autora „Irydiona” do Rosji.   



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 169 

 

by włączyć w kanon literacki, zwłaszcza, że rozwijane bywały 
wierszami.  

Okres miłosnych uniesień, przypadający w szczególności na 
lata 1839–42, zaowocował całą wiązanką tekstów, wśród nich – 
dwoma znaczącymi – „Fantazją konania” i „Fantazją życia”. 
Poemat pod tym pierwszym tytułem to utwór o treści patriotycz-
no-społecznej, w który zostały wplecione wyznania miłosne         
do Delfiny, duchowej powiernicy i przewodniczki poety; tekst 
napisany klarownym, dopracowanym wierszem. Powstał w pier-
wotnym kształcie wiosną 1840 roku, ale dopiero po latach sied-
miu ukazał się pt. „Dzień dzisiejszy”, gruntowanie przerobiony 
(żeby nie powiedzieć – za Kallenbachem – zepsuty), przede 
wszystkim z wyeliminowaniem części ustępów o Beatrycze, 
a z wyeksponowaniem treści społeczno-narodowych. Rok wyda-
nia utworu (1847), po rabacji galicyjskiej a przed Wiosną Ludów, 
obfitował bowiem w tak istotne wydarzenia, nabrzmiał tak bole-
snymi refleksjami na tematy polityczne, iż miłosne wspomnienia 
sprzed kilku lat wydawały się niestosowne do opublikowania. 
A jeśli pozostawił poeta finałowy „Głos w górze”, będący głosem 
owej Beatrycze, to wyraził w nim myśl o potrzebie duchowego 
doskonalenia się jednostek i narodów. „Dzień dzisiejszy” stał się 
poematem polemicznym, obrazującym spory polityczne różnych 
ugrupowań, ale też wzywający do wypracowania płaszczyzny 
porozumienia, w duchu wiary w zmartwychwstanie ojczyzny.  

Napisana zaś w latach 1841–42 „Fantazja życia” miała być 
zapewne poetyckim uwydatnieniem roli Beatrycze w całym życiu 
poety. Jak i w poprzednim utworze, Krasiński rzutował osobiste 
sprawy na szerokie pole starań o powszechne odrodzenie moral-
ne. Ten romantyk – racjonalista, postrzegający świat wedle triady 
heglowskiej, wyśmiewał powierzchowny, udawany patriotyzm, 
ukazywał zaś piekło ziemskie w kategoriach oczyszczenia,             
którego trzeba doświadczyć, by docenić potęgę dobra. Tak 



170 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

w świadomości poety dojrzewał pomysł, zrealizowany w „Ostat-
nim”.  

Pomysł utworu o ostatnim bojowniku narodowej sprawy inku-
bował w świadomości poety od czasów genewskich, od fascynacji 
Byronem i oglądania baszt Chillonu. Na koncepcji zaważył 
w końcu wzorzec doskonały, ukochany poemat przyjaciela:         
„Anhelli”. To właśnie Krasiński uważał, że wystarczyłby ten je-
den utwór, by zapewnić Słowackiemu sławę pośmiertną. I poszedł 
jego śladem, pisząc „Ostatniego”, tu eksponując jeszcze bardziej 
siłę i potrzebę ofiary. Bohater Krasińskiego jest bowiem bardziej 
samotny od Anhellego, nie ma przy nim anioła Eloe; do jego  
celi nie zagląda żadna przyjacielska dusza; tym cenniejsza jest       
jego gotowość do ofiary, która – sugeruje to wymowa utworu – 
ma mieć moc odkupieńczą. „Ostatni” (1847) jest hołdem złożo-
nym polskim zesłańcom. Sybirski więzień, którego prototypem 
był, być może, Walerian Łukasiński, marzy o wolnej ojczyźnie. 
Jej wizja, rodem z „Przedświtu”, pozwala mu znosić wieloletnie 
katusze i upokorzenia. 

Dodajmy, że Zygmunt – przewlekle chory, nieustannie korzy-
stający z „dobrodziejstw” leczenia „wodami”, z wyczuloną wyob-
raźnią i nadwrażliwością percepcyjną odczuwał nieustanny stan 
zagrożenia; bał się postępów choroby (chorób!) i miał, jak to już 
zaznaczyliśmy, obsesję zsyłki na Sybir, która miała mu rzekomo 
zagrażać, jako nieprawomyślnemu obywatelowi Cesarstwa Rosyj-
skiego. W istocie przecież wyłudzał przedłużanie ważności pasz-
portu wydanego mu przed laty, posługując się argumentem        
potrzeby długotrwałego leczenia. Wincenty Krasiński, wzór pra-
womyślności, niejednokrotnie zbierał reprymendy za dwuznaczne 
zachowania syna i tylko wierna służba w carskim aparacie władzy 
(ze sprawowaniem przy końcu kariery funkcji namiestnika Króle-
stwa Polskiego) zapewniała mu utrzymanie wysokich notowań 
na dworze i przymykanie oczu przedstawicieli aparatu władzy 
na dokonania Zygmunta. W końcu przecież dla carskich agentów 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 171 

 

nie przedstawiało większych trudności rozszyfrowanie persona-
liów Poety Bezimiennego.  

Z „Ostatnim” korespondują „Trzy myśli Ligenzy”, a zwłaszcza 
„Syn cieniów”. Temu poematowi poświęcimy specjalne miejsce 
analizując jego interpretację w monografii Kleinera. Powracając 
zaś do kreślenia obrazu pisarstwa Krasińskiego cofnijmy się o lat 
parę – do „Przedświtu”. Poemat powstawał w roku 1842, prze-
rywany kilkakrotnie, m.in. z powodu choroby i śmierci przyjacie-
la, Konstantego Danielewicza. Przy ostatecznej redakcji utworu 
byli obecni – Delfina Potocka i Stanisław Małachowski, również 
ceniony powiernik rozmyślań epistolarnych Zygmunta, wreszcie 
– Konstanty Gaszyński, który użyczył – zresztą nie jedyny raz – 
nazwiska autorskiego. Poemat ukazał się w Paryżu w kwietniu 
1843 roku.  

„Przedświt” był bardzo ceniony przez badaczy i wydawców 
Krasińskiego. Podkreślano profetyzm poematu, podziwiano             
metodę poetyckiego wykładu, który zdołał połączyć racje prze-
ciwstawne – rozumowe i uczuciowe, co stanowiło ewenement 
w poezji romantycznej. Poemat patriotyczny nie stał się, co 
u Krasińskiego nierzadko się zdarzało, traktatem historiozoficz-
nym. Ogarnął całą historię Polski w poetyckim skrócie, dowo-
dząc, że upadek państwa był wkalkulowany w Boże wyroki, 
że ustrzegł naród przed zejściem na poziom kramu, jak to się stało 
z krajami zachodniej Europy. Podkreślał, że winę ojców trzeba 
uznać za błogosławioną, na wzór Adamowej, a cierpienie – za 
znak nadchodzącego zmartwychwstania. Utwór był napisany 
sprawnie zbudowanym wierszem, co u tego poety nie zdarzało się 
często. Badacze, poczynając od Stanisława Tarnowskiego, zgod-
nie uznawali tekst za arcydzieło. Opinia ta, podtrzymana przez 
Bronisława Chlebowskiego i Józefa Kallenbacha, była jeszcze 
podnoszona przez Manfreda Kridla w jego pracach z okresu            
międzywojennego.  



172 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

Forma poetycka nie w pełni jednak nadawała się do wywodu 
filozoficznego. Krasiński swą historiozofię wyłożył więc w ob-
szernym, trzyczęściowym traktacie (rozpoczętym w roku 1842) – 
„O stanowisku Polski z Bożych i ludzkich względów”. Korzysta-
jąc z założeń dialektyki, przetworzonej przez teorie Augusta 
Cieszkowskiego, przedstawiał dzieje świata w sposób odpowiada-
jący triadzie Heglowskiej; wyróżniał tedy – jako tezę – epokę 
bytu (starożytność), jako antytezę – epokę myśli, rozpoczynającą 
się przyjściem Chrystusa, a syntezę widział w zbudowaniu Króle-
stwa Bożego na ziemi – epoce czynu. Współczesność – to życie 
w epoce przejściowej. Chrystus stworzył warunki do wytworzenia 
się pojęć narodowości i ludzkości. Dalszą misję – nadejścia epoki 
Ducha Świętego (tak ją określał Cieszkowski) – powinny podjąć 
narody. Najlepiej pod przewodnictwem Polski. Krasiński szeroko 
uzasadniał taką opinię w części trzeciej rozprawy, zatytułowanej 
„O stanowisku Polski wśród ludów słowiańskich”. Polska – 
twierdził – ma moralny tytuł, by kroczyć na czele pochodu           
narodów do doskonałości. Ma bowiem długą i pełną chwały histo-
rię; rozrosła się nie przez podboje, ale drogą przymierzy, unii; 
obroniła Europę przed nawałą pogan; wycierpiała najwięcej,  
wymazano ją z kart Europy. Ale zmartwychwstanie! Zatem,           
jak Ten, który pierwszy zmartwychwstał, ma i Polska prawo         
innych poprowadzić do zmartwychwstania i współpracy w dziele 
realizacji trzeciego, pełnego szczęśliwości, etapu: Bożego po-
rządku na ziemi i – tym samym – przysposobienia duchów do 
życia wiecznego.  

Kończąc „Przedświt” zarzekał się Krasiński, że harfy już         
nigdy, nigdy nie nastroi; pieśni miały zginąć; miała nastać epoka 
czynów. Ale rychło się okazało, że dla poety czynem może           
być właśnie pieśń. Po krótkiej stagnacji, ukoronowanej ślubem – 
pod dyktando ojca – z Elżbietą Branicką (w lipcu 1843) nastaje 
ostatni – piętnastoletni okres w życiu poety; okres najdziwniejszy. 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 173 

 

Krasiński odcina się od obowiązków małżeńskich czy rodzinnych, 
nadal goni za Delfiną. Pani Eliza, z podziwu godną cierpliwością, 
pełni obowiązki żony i matki. Los wynagrodzi potem cierpienia 
tej kobiecie, bo w końcu mąż ją pokocha, co znajdzie wyraz rów-
nież w jego tekstach poetyckich z późniejszego okresu138.  

Idźmy jednakże śladami poety w pierwszej połowie lat czter-
dziestych. Pobyt w kraju – prawie roczny – uświadamia mu au-
tentyczne potrzeby narodu; poeta dostrzega rozłam społeczny; 
widmo rewolucji socjalnej wydaje się szczególnie bliskie teraz – 
w 10 lat po „przepowiedniach” „Nie-Boskiej komedii”. Pojawiają 
się bowiem publikacje, odczytywane jako wezwania do rewolty. 
Henryk Kamieński (ps. Filaret Prawdoski), ideolog lewego skrzy-
dła demokratów, ogłasza „Prawdy żywotne narodu polskiego” 
(1844), a także „Katechizm demokratyczny” (1845). Krasiński 
reaguje szybko, wydając w 1845 roku „Psalmy przyszłości”. Ich 
podtytuły odpowiadały trzem cnotom ewangelicznym: Wierze, 
Nadziei i Miłości.  

„Psalm wiary” jest filozoficzną manifestacją pewności ocale-
nia świata i ostatecznego zapanowania epoki Ducha Świętego. 
„Psalm nadziei”, nawiązując wyraźnie do finału „Przedświtu”, 
zapowiada rychłe zmartwychwstanie narodu, którego upadek 
(grób) był tylko kolebką odrodzenia. Rozważania i tutaj przepeł-
nione są spekulacjami metafizycznymi. „Psalm miłości” zaś uka-
zuje już ziemskie środki realizacji ideału: Jeden tylko, jeden cud: 
z szlachtą polską polski lud – oto znany passus z tego wiersza, 
zawierający klarowny program społeczny, rozwinięty zresztą 
w serii postulatów, czyniących z niego piękną utopię.  
                                                 
138  Warto zacytować choćby fragment takiego poetyckiego wyznania z wiersza          

Do mojej Elizy, napisanego w listopadzie 1857 roku: 
  O, biada sercu mojemu, że żyło 
  O cierpkim, szału łzą zroszonym chlebie! 
  Mów mi, jedyna dziś duszy mej siło, 
  Czemu ja dawniej nie kochałem ciebie? 
   (Z. Krasiński, Poezje…., s. 171). 



174 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

Nikt, a przynajmniej nikt z mających wpływ na losy ludu, nie 
brał poważnie tych haseł, chyba – zażarci przeciwnicy Polski. 
Józef Kallenbach napisał przed laty: Metternich i Szela zbudzili 
sennych chłopów nie na ludzi, ale na zwierzęta139. Zamiast dru-
gich podnoszenia, jak zalecał „Psalm miłości” nastąpiła rzeź  
galicyjska. Zwycięstwo ducha nad materią nie powiodło się. Ale 
jeszcze przedtem doszedł do rąk Krasińskiego odpis Słowackiego 
„Odpowiedzi na „Psalmy przyszłości”. Reakcję Zygmunta po-
znamy później z „Psalmu dobrej woli” i „Psalmu żalu”. Bezpo-
średnią zaś próbą odnalezienia własnej tożsamości po wypadkach 
galicyjskich jest wiersz „Resurrecturis”, pochodzący z końca 
1846 roku. Tu poeta usiłuje powrócić z rozważań ogólnoludzkich 
na płaszczyznę narodową, wyznaczając poecie-Polakowi rolę 
siły konsyliacyjnej, przykładu rozmnażania miłości bliźniego; 
twierdzi, że ta tylko droga może doprowadzić do rezurekcji          
ojczyzny140.  

„Psalm dobrej woli” już tytułem nawiązywał do utworu         
Słowackiego, wykładając szerzej, sprawnym wierszem, potrzebę 
właśnie dobrej woli jako warunku odrodzenia – siebie i narodu. 
Dziękczynienie wobec wszystkich darów Bożych połączone       
zostało z żądaniem od współziomków świętych czynów141. Wyda-
ny razem z tym utworem (1848r.) „Psalm żalu”, właściwa replika 
na oskarżenie Słowackiego, ma zupełnie odmienny charakter.         
To próba intelektualnego wywodu, zbijającego argumenty daw-
nego przyjaciela – w wierszu krótkim, sztucznie zrytmizowanym, 
                                                 
139  Pisma Zygmunta Krasińskiego…, s. XLII. 
140  Oto fragment tych wezwań, utrzymanych w formie imperatywnej: 
  Bądź arcydziełem nieugiętej woli, 
  Bądź cierpliwością – tą panią niedoli – […] 
  Bądź spokojnością – śród burz niepokoju […] 
  Bądź wiecznym pięknem – w wiecznym życia boju!  
  (Resurrecturis, [w:] Pisma Zygmunta Krasińskiego…, t. IV, s. 138. 
141  Daj nam, o Panie, świętymi czynami […] samych wskrzesić siebie. (Ibidem, t. III, 

s. 249) – pisze poeta, wzywając w ten sposób do aktywności, zerwania z postawą 
biernego oczekiwania na nadejście nowej epoki.  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 175 

 

o języku przesyconym nie zawsze udanymi neologizmami142. 
W każdym razie wypadki galicyjskie ostudziły optymizm poety 
z czasów „Przedświtu”. Wizja zmartwychwstania odsunęła się 
w nieokreśloną przyszłość. Powróciła zatem ostateczna konkluzja 
„Irydiona” o potrzebie cierpliwego czynu, pracy wieków.  

Z późniejszych utworów zwróćmy jeszcze uwagę na dwa tytu-
ły. Zachowany fragment dramatu „Rok 1846” daje świetny,            
ironiczny obraz sfer arystokratycznych z czasów powstania kra-
kowskiego. „Niedokończony poemat”, zwany też „Nie-Boskiej 
komedii częścią pierwszą”, to utwór pisany przez wiele lat, a wy-
dany dopiero pośmiertnie143. Jego bohater, Młodzieniec, przyszły 
Mąż (z „Nie-Boskiej”) to postać o rysach autobiograficznych, 
odbywająca peregrynację wśród skłóconych grup społecznych, 
dążących do totalnej rewolty, już opisanej w arcydramacie.         
Zabrzmiały w tym utworze czytelne sympatie i antypatie autora: 
hołd złożony wiernemu przyjacielowi – Konstantemu Danielewi-
czowi oraz odpór dany Słowackiemu („Juliniczowi”) za jego    
radykalizm w „Odpowiedzi na Psalmy przyszłości”.  

Ostatnie dziesięciolecie życia poety to eksplozja jego działal-
ności politycznej, wyrażającej się w listach i memoriałach, pisa-
nych do osób mających wpływ na politykę europejską. Krasiński 
próbował przez inicjatywy dyplomatyczne przygotować grunt do 
odzyskania niepodległości Polski. Pisał do Montalemberta, La-
martine’a, Guizota. Był przyjmowany na audiencjach u papieża 
Piusa IX, cesarza Napoleona III. Przedstawiał w listach i wypo-
wiedziach publicystycznych potrzebę podejmowania działań dla 
przywrócenia państwa polskiego, wykazując jego niezbędność        

                                                 
142  Krasiński pisząc ten utwór po strasznych wypadkach roku 1846 oskarżał Towa-

rzystwo Demokratyczne, jakoby współwinne rzezi galicyjskiej. Słowackiego, 
dawnego przyjaciela, mylnie, bo upraszczająco, zakwalifikował do grona rewo-
lucjonistów. Zygmunta nie interesował system genezyjski Juliusza; nie zadał         
sobie zresztą trudu, aby go zgłębić. Obca mu była teoria Słowackiego o duchu – 
wiecznym rewolucjoniście. 

143  Jedna z części poematu – Sen – została wydana oddzielnie w roku 1852. 



176 |               Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .  

 

dla zapewnienia stabilności i przyszłości Europy. W szczególno-
ści ostrzegał przed imperializmem rosyjskim. W „Memoriale do 
Piusa IX” (1848r.) prosił o ratunek dla Polski w imię ludzkości, 
zagrożonej przez komunizm, czyli przez Rosję…144. 

Jest to też okres odrodzenia się poezji lirycznej. Na uwagę           
zasługują wiersze adresowane do żony, która, jak to sygnalizowa-
liśmy, nareszcie doczekała się prawdziwego uczucia i wdzięczno-
ści poety. Dla pełności obrazu dodajmy, że Krasiński rozstał się 
z Delfiną, a sprawa ta nie obeszła się bez rozczarowań.  

Los nie szczędził nieszczęść przy końcu krótkiego życia Zyg-
munta. W roku 1857 zmarła jego najmłodsza córka, w roku        
następnym – hrabia Wincenty. Zygmunt przeżył swego ukocha-
nego ojca zaledwie o parę miesięcy. Zmarł w Paryżu 23 lutego 
1859 roku. Spoczywa w rodzinnej Opinogórze, tam, gdzie dziś – 
najsłuszniej! – znajduje się Muzeum Romantyzmu.  

 
*** 

 
Omawiając twórczość Krasińskiego należy wziąć pod uwagę 

dwie kwestie. Pierwsza z nich to konieczność uwzględnienia 
w analizie literackiej poglądów samego twórcy na poezję. Krasiń-
ski nie był literatem zawodowym, jakkolwiek poezję właśnie 
uznawał za szczytowy przejaw człowieczeństwa. Był jednakże 
historiozofem i – po trosze – filozofem, intelektualistą głęboko 
wierzącym i posiadającym własną wizję (czy raczej – własne  
wizje) roli chrześcijaństwa. Pod wpływem Hegla i Cieszkowskie-
go tworzył obraz triady (wyżej wspomnianej), wedle której ludz-
kość się rozwija i – mimo przejściowych wahań – nie miał wąt-
pliwości co do celu ostatecznego tegoż rozwoju. A wszystko         

                                                 
144  Jakże tu odmówić wizjonerstwa Krasińskiemu?! Por. – wspomniana już              

książka Jerzego Fiećki, Rosja Krasińskiego. Rzecz o nieprzejednaniu, która         
jeszcze będzie przedmiotem analizy przy omawianiu najnowszych prac o poecie 
(roz. V).  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i ,  s z k i c  d o . . .       | 177 

 

to wyłożył nie tylko w dziełach stricte literackich, nie tylko 
w publicystyce, ale przede wszystkim – i to jest ta druga kwestia 
– w listach. 

Epistolografia Krasińskiego – to według niektórych badaczy         
– jego drugie, równoprawne dzieło literackie. Inni – bardziej po-
wściągliwi – nazywają listy poety nieodzownym komentarzem  
do jego twórczości, komentarzem przemieniającym się niekiedy   
– w istocie! – w tekst literacki. W każdym razie – dziś jest już 
praktyką powszechną czerpanie z zachowanych, niestety w nie-
wielkiej części, listów poety przy analizie jego dzieła. Ocalało 
około 3500 listów z kilkudziesięciu zapewne tysięcy, jeśli wziąć 
pod uwagę fakt, że Krasiński pisał codziennie, jak już wzmian-
kowano, nawet po kilka listów, a niektóre z nich, miały charakter 
pamiętnika wydarzeń z kilku czy kilkunastu dni. W nich też           
zazwyczaj wykładał swe „teorie” historiozoficzne, filozoficzne 
i wreszcie, co dla nas najbardziej interesujące, poglądy na poezję. 
Tam mieści się poetyka sformułowana tej twórczości, nierzadko 
egzemplifikowana cytowaniem własnych, jeszcze niepublikowa-
nych tekstów poetyckich. A zatem lektura listów jest niezbędna 
w szczególności dla historyka literatury – interpretatora tej twór-
czości, a też dla dydaktyka, który ma być niezbędnym pośredni-
kiem w uczniowskiej recepcji dzieł wieszcza.  

Zygmunt Krasiński – to poeta, dramaturg, powieściopisarz, 
epistolograf, publicysta, pisarz polityczny. To historiozof o wysu-
blimowanej skłonności do filozofowania. Świadek i aktywny 
uczestnik epoki. Wielkie zjawisko w historii kultury polskiej.  
 

 

 

 

 



 

 
 
 
 

„Do Zygmunta”. 
Słowacki wobec Krasińskiego 

 
 
Prof. Zbigniew Sudolski w artykule Słowacki w oczach            

Krasińskiego145 wykazał głębokie zainteresowanie hrabiego Zyg-
munta poezją autora „Balladyny”. Próbą spojrzenia w odwrotnym 
kierunku, będzie ta wypowiedź, korzystająca, co oczywiste, 
z wielu ustaleń i spostrzeżeń Profesora. 

Przedmiotem zainteresowania będzie tu w szczególności kore-
spondencja autora „Balladyny” z Krasińskim, rozpięta między 
poetycką apoteozą przyjaciela a późniejszą ostrą polemiką ze Spi-
rydionem Prawdzickim. Oto pierwszy z tych utworów: 

 
Do Zygmunta 

 
Żegnaj, o żegnaj, archaniele wiary! 
Coś przyszedł robić z moim sercem czary, 
Coś w łzy zamienił jego krew czerwoną, 
Wyrwał je z piersi, wziął we własne łono, 
Ogrzał, oświetlił, by nie poszło w trumnę, 
Ani spokojne mniej, ani mniej dumne... 

 
Więc gdzieś daleko, u boskiego celu, 
Chwała dla ciebie, o serc wskrzesicielu, 

                                                 
145 Z. Sudolski, Słowacki w oczach Krasińskiego. Z dziejów wzajemnych kontaktów. 

Rocznik XIV–XV 1979–1980 Towarzystwa Literackiego im. A. Mickiewicza, 
s. 123–137.  



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 179 

 

A dla mnie pokój, dla ducha i kości, 
Bo tym obojgu trzeba – spokojności... 
Lecz jeśli ducha nadchodzą morderce? 
Lecz jeśli walka jest? – dałeś mi serce!146 

     (Florencja, 4 grudnia 1838 r.)  
 

Jak widać – adresat wiersza to ucieleśnienie i stróż wiary, jej 
archanioł. Liryczny podmiot, programowo oddzielony od bohate-
ra, to ten, któremu tej wiary nie dostawało. To ktoś o chorym, 
niespokojnym, choć dumnym sercu. Bohater je przywrócił do 
pełnego życia (ogrzał), niosąc zarazem pokój niezbędny do dźwi-
gnięcia się z upadku. Ale ów archanioł wiary uczynił coś więcej – 
wszczepił w skołatane serce ducha siły, walki.  

Tyle tekst. Dodajmy kontekst biograficzny. Początek grudnia 
roku 1838, czas napisania tego wiersza, to okres drugiego spotka-
nia poetów. Od sezonu rzymskiego (maj 1836) upłynęło ponad 
dwa lata. Spotkanie florenckie nie przypominało radosnych i bez-
troskich przechadzek po Rzymie. W grudniu 1838 roku Krasiński 
przyjechał do Florencji z kraju. Przywiózł Juliuszowi Hiobowe 
wieści – o aresztowaniu pani Salomei i jej brata Teofila, w związ-
ku z wykryciem spisku Szymona Konarskiego. O spotkaniu tym 
Zygmunt pisał po latach, już po śmierci autora „Kordiana”: 

Biedny Juliusz! Pamiętam, z bladą twarzą, z jaskrawymi oczy-
ma [...], przy pysznym świetle miesięcznym, wlewającym się przez 
okna. [...] Jakżeż on tego wieczora wydawał mi się pełnym życia, 
ducha, natchnienia – pełnym wiary w własną przyszłość i losy. 
Ostatni raz go w życiu wtedy widziałem147. 

A oto fragment drugiego utworu, pochodzącego z czasów póź-
niejszych (1845/1846), gdy drogi poetów się rozeszły, stanowiska 

                                                 
146 J. Słowacki, Do Zygmunta, [w]: J. Słowacki, Dzieła wybrane, pod red. J. Krzyża-

nowskiego, t. 1: Liryki i powieści poetyckie, Wrocław 1979, s. 41. 
147 Z. Krasiński, Listy do Koźmianów. Opr. Z. Sudolski, Warszawa 1977, s. 400–

401. 



180 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

spolaryzowały. Oto jak tu został scharakteryzowany dawny         
archanioł wiary, a obecny autor „Psalmów przyszłości”: 

Kiedy gore świat cierpieniem, 
Kiedy wzbiera czynu fala,  
On się kładzie wstecz kamieniem,  
Na ruch ludzki nie pozwala; 
Chce zawrócić w stare łoże 
Nowe fale – rzeki boże [...] 
Jego dźwiękiem, jego mową 
Nie odetchnie pierś szeroka, 
Nie pomyśli – jego głową, 
Skier nie weźmie z jego oka!148 
            (Odpowiedź na „Psalmy przyszłości”  
             Spirydionowi Prawdzickiemu). 

 
Tu „Duch – wieczny rewolucjonista” nie może zaaprobować 

konserwatyzmu dawnego przyjaciela, jego niechęci wobec gwał-
townych przemian, które Słowacki postrzegał przede wszystkim 
w perspektywie ponadustrojowej, niematerialnej.  

Jakże wiele zmieniło się w świadomości obu poetów od cza-
sów florenckich spotkań, nie wspominając już o wcześniejszych, 
rzymskich! 

A przecież między apoteozą a polemiką pojawiały się zadzi-
wiające zbieżności poetyckich kreacji, które odnotował Z. Sudol-
ski, jak np. widoczne wpływy Słowackiego na wiersze Zygmunta, 
takie jak: „Czyż z tobą wtedy raz ostatni byłem…”, czy „Pannie 
Katarzynie w natchnienia godzinie”, napisane w roku 1844, 
a nawiązujące do wcześniejszych tekstów Juliusza (z roku 1835) 

                                                 
148 Juliusz Słowacki, Odpowiedź na „Psalmy przyszłości” Spirydionowi Prawdzic-

kiemu [Ujęcie późniejsze]. [w:] Dzieła wybrane. Pod red. J. Krzyżanowskiego, 
t. I: Liryki i powieści poetyckie. Opracował oraz wstęp napisał J. Krzyżanowski, 
Wrocław 1979, s. 133. 



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 181 

 

– „Rozłączenie” i „Stokrótki”. Podobieństwo nastroju, stylizacji 
językowej, pomysłu – pisze Sudolski – jest zastanawiające 
i chyba nie jest to tylko świadectwo popularności pewnych utwo-
rów jeszcze w rękopisie, czy przypadkowej zbieżności pomysłów 
artystycznych, języka i stylu, ale ślad rzeczywistego zbliżenia, 
poznania środków wyrazu artystycznego i wyczucia pewnego 
typu wrażliwości poetyckiej149. 
Posłużmy się choćby jednym zestawieniem: 
 

Słowacki: 
 

Rozłączeni – lecz jedno o drugim pamięta; 
Pomiędzy nami lata biały gołąb smutku 
I nosi ciągłe wieści. Wiem, kiedy w ogródku, 
Wiem, kiedy płaczesz w cichej komnacie zamknięta;  
 
Wiem, o jakiej godzinie wraca bolu fala,  
Wiem, jaka ci rozmowa ludzi łzę wyciska. 
Tyś mi widna jak gwiazda, co się tam zapala 
I łzę różową leje, i skrą sina błyska.150  

 
Krasiński: 

 
Gdzież jesteś teraz? czy sama w komnacie 
Dumasz nad dniami ubiegłych radości? 
Gorzko ci w duszy po anielskiej stracie 
I rozpacz matki na twym czole gości?; 
 
A możeś poszła chodzić ponad brzegiem  
Wód zwierciadlanych, gdzie fala spieniona, 
Konając, stopy głaskała ci śniegiem? 
Ja byłem wtedy przy tobie – jak ona!151 

                                                 
149  Z. Sudolski, Słowacki w oczach Krasińskiego, dz. cyt., s. 124. 
150  J. Słowacki, Rozłączenie, [w:] Dzieła wybrane, op. cit., s. 26. 



182 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

Zadziwiającą zbieżność wykazują pomysły uczczenia wier-
szem wydarzenia szczególnego, jakim był pośmiertny powrót 
Napoleona do stolicy Francji. Zygmunt w przeddzień powstania 
utworu Słowackiego „Na sprowadzenie prochów Napoleona” 
pisał do Juliusza z Rzymu: Czy nie myślisz czego napisać o tych 
popiołach, o tej trumnie tego pół-Boga, która gdzieś leży, nie 
wiem gdzie, podobno u wód, wód bez końca, w opoce granitowej, 
a po którą ludzie popłynęli – a lud wielki na brzegach morza za-
siada i czeka, aż wróci fregata, co ma mu przywieźć te relikwie, 
bez których już on jednego dłużej żyć nie może, bo się cały roz-
niemógł z tęsknoty do niego [...] 152.  

Poetyckie opracowanie tego wielkiego wydarzenia przez         
Słowackiego warto zestawić z tekstem Krasińskiego, napisanym 
w Nowy Rok 1841. Znów pozwólmy sobie na rozmowę tekstów, 
w dobie dziś tak aktualnych rozważań na temat zjawiska intertek-
stualności: 

 
Słowacki: 
 

Szumcie! Szumcie więc morza lazury 
Gdy wam dadzą nieść trumnę olbrzyma! 
Piramidy! Wstępujcie na góry 
I patrzajcie nań wieków oczyma! 
Tam! – na morzach! – mew gromadka szara 
To jest flota z popiołami Cezara153. 

 
 

                                                                                                        
151 Z. Krasiński, Czyż z tobą wtedy…, [w:] Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, 

objaśnił i wstępem poprzedził Józef Kallenbach, Warszawa (1922), t. IV, s. 29.  
152 Krasiński,  Listy do różnych adresatów. Zebrał, opracował i wstępem poprzedził 

Z. Sudolski, Warszawa1991, t. I, 449. 
153 J. Słowacki, Na sprowadzenie prochów Napoleona, [w:] Dzieła wybrane,             

dz. cyt., s. 42. 



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 183 

 

Krasiński: 
 

– Jedno tylko ciało, 
Smętną dni dawnych otoczone chwałą – 
– O, Boże wielki! – jedna tylko trumna, 
Co z morza weszła na świat, jak wschodzące 
W ostatni świata dzień sądny, gasnące, 
Olbrzymie, zmarłe u stóp Boga, słońce!154  

 
A teraz przejdźmy do epistolografii. 
Zachowało się 13 listów Krasińskiego do Słowackiego 

i 7 listów Juliusza do Zygmunta.  
Pierwszy list Słowackiego, a właściwie zachowany jego           

maleńki fragment, jest na tyle wymowny, że warto go zacytować 
w całości: 

[...] Weźmy się za ręce i zrzućmy z Parnasu tego pijanego   
barda litewskiego [...].155 

List156 pochodzi prawdopodobnie z lutego 1841 roku i jest         
refleksem skutków Bożonarodzeniowej uczty u Januszkiewicza 
(1840), w szczególności zaś ogłoszenia przez gospodarza 
w „Tygodniku Literackim” (nr 8 z 22 lutego 1841) osławionego 
artykułu pt. „Improwizatorowie”. To co nas może zastanowić 
w tym spontanicznym wezwaniu Słowackiego, to chęć sprzymie-
rzenia się z Zygmuntem w celu obalenia legendy Mickiewicza, 
tworzonej już za jego życia. Epitety przypisane bardowi miały 
pogrążyć Mickiewicza, poprzez zaakcentowanie skłonności do 

                                                 
154  Z. Krasiński, Na Nowy Rok 1841 (W dniu, w którym młody…), [w:] Pisma         

Zygmunta Krasińskiego, dz. cyt., s. 68.  
155  Krasiński, Listy do różnych adresatów, op. cit., t. II, s. 422. Z tego tomu – na-

stępne cytaty z listów Słowackiego do Krasińskiego. Po cytatach podaje się 
w nawiasach numery stron. Uwaga ta dotyczy także przypisów. 

156  Ibidem, przyp.1–2, s. 422–423.  



184 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

nadużywania „gorącego napoju” oraz zaakcentować jego prowin-
cjonalizm, zaściankowość.  

Drugi list pochodzi z 14 grudnia 1842 roku i jest to tekst paro-
stronicowy, napisany po konwersji towianistycznej.  

Słowacki już na początku epistoły deklaruje zupełnie nowy 
stan ducha i wyraża życzenie, by Zygmunt podzielił ów jego         
nastrój: [...] chciałbym, żeby (Twoje serce) tak biło jak moje, spo-
kojnie, ale równo i mocno, po człowieczemu. Ten, tyle pożądany, 
spokój wewnętrzny za chwilę objawia swe źródło: Otóż wiedz – 
zwraca się Juliusz do Zygmunta –, że jest człowiek, który rozwią-
zuje duchy i stawia je nad ciałami, wkładając im wszelkomożne 
korony..., wpajając w nie królewskość mocy, łącząc z Bogiem, a to 
wszystko prostą ożywczą bożą siłą, jednym słowem, które świat 
materialny robi snem w oczach człowieka, a wyciąga z niego dąż-
ność ku nieśmiertelności bożej. [...] Otóż ta idea w świecie        
duchowym jest jak systemat naszego Kopernika [...] (s. 423).  

Zachodzi pytanie, czego oczekuje świeżo upieczony konwerty-
ta od przyjaciela – poety. Otóż nie namawia go bezpośrednio do 
pójścia w jego ślady, lecz zaleca oddanie twórczości na służbę 
prawd nowych i przysporzenia – w ten sposób – czcicieli Sprawy 
Bożej: [...] musisz koniecznie gotować teraz podobnych nam – 
i przyjść nam z legionem twórczo-duchów w pomoc. [...] Nie sta-
waj więc, ale czyń (podkr. Słowackiego), bo tu idzie o wielkie 
zwycięstwo nad światem (s. 424). Przestrzega jednakże adresata 
przed odszczepieńcami od koła, a konkretnie przed Izydorem 
Sobańskim, jednym z pierwszych wyznawców towianizmu, a już 
– zaledwie po roku praktyk w tym środowisku – idącego własną, 
więc, oczywiście, błędną drogą w rozważaniu Biblii. Juliusz jest 
gotów dokładniej zapoznać Zygmunta ze zbawienną nauką          
Mistrza i zapewne uczyni to w liście następnym157. Nie znamy 

                                                 
157 [...] Jeśli tego żądasz, obszerny Ci list drugi wyleję prosto z ducha, abyś żadną 

cząstką ducha Twojego nie był odstrychnięty od koła bratniego [...] (s. 426) – oto 
deklaracja Słowackiego. 



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 185 

 

niestety tego drugiego listu, ani ewentualnej odpowiedzi Krasiń-
skiego. Znana jest natomiast krytyczna opinia na temat owego 
pisma Słowackiego, wyrażona w liście Zygmunta do Delfiny    
Potockiej z 30 grudnia 1842 roku158. 

Kolejny wykład towiańszczyzny przynosi list Słowackiego 
z 17 stycznia 1843, pisany z Paryża. Najpierw Juliusz wyraża 
aprobatę dla roli, jaką – zdaniem Zygmunta – ma odegrać wizja 
Matki Bożej, zaczerpnięta z ust. 1. roz. 13 Apokalipsy św. Jana 
Apostoła, a tłumaczona przez Mistrza. Chodzi o to, by prawda 
Sprawy Bożej była nie tylko głoszoną przez usta ludzkie (s. 427), 
ale też [...] czynioną przez ludzi (jw.). Apokalipsę św. Jana należy 
niezwłocznie spełnić (jw.), inaczej bowiem zachodzi wielkie  
niebezpieczeństwo oddalenia nowej epoki na tysiące lat (jw.). 
Potrzeba – od zaraz [...] rycerzy pełnych, wielkich ludzi, to jest 
takich, którzy by dla prostoty i prawdy odważyli się wbrew malo-
wanemu fałszem światowi zostać prostymi i prawdziwymi (jw.). 
Ma to być prostota autentyczna, a ideałem byłoby [...] koniecznie 
uczuć w sercu radość pasterską (s. 428). 

Tu pozwala sobie Słowacki na autokrytykę nazywając swe    
serce sprzed duchowej przemiany [...] kawałkiem szkła błyszczą-
cego (jw.), z podkreśleniem, że dokonała się owa metamorfoza 
nie bez interwencji Ducha Św. Dzięki więc otrzymanemu przyle-
wowi Bożej łaski Juliusz ośmiela się nazwać teraz skarbnikiem 
Bożym (s. 428). Wreszcie odnosi się do wizyjnej twórczości Kra-
sińskiego, zwłaszcza zaś do „Legendy”, aprobując – w zasadzie – 
wyrażone idee, ale zarzucając przekazowi nadmierną pompatycz-
ność. Teraz bowiem – dowodzi brat Juliusz – dążenie ku przy-
szłości, urzeczywistnianie Królestwa Bożego na ziemi, ma iść 
inną drogą, drogą pokory. Niełatwe to dla ariela, który toczy        
wewnętrzną walkę, bo, podobnie jak Mickiewicz, podjął trud 

                                                 
158  List ów nazywa Krasiński „pełnym towiańszczyzny i pokory strasznej” (Krasiń-

ski, Listy do Delfiny Potockiej, oprac. i Wstęp Z. Sudolski, Warszawa 1975, t. I, 
s. 668).  



186 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

„zgłupienia” – dla celów wyższych. Czasem, przyznaje, chciałoby 
się z tej drogi zawrócić159, ale wybór Sprawy jest jednak najważ-
niejszy. Tu zauważa Słowacki, że każdy z braci indywidualnie 
podchodzi do nauki Mistrza. Warto zacytować zdanie, które za-
pewne ujęło Krasińskiego, mistrza prozy poetyckiej, jeśli nie tre-
ścią to kształtem formalnym: 

Każdego z nas inaczej uderzyło Mistrza słowo i z innej strony 
każdy wydobywa dźwięk swój, który się w pokornym kole braci 
układa do harmonii (podkr. H. G. – s. 429). 

Dla Słowackiego najistotniejsze jest realizowanie myśli        
Pawłowej, wyrażonej w pierwszym liście do Koryntian (6, 17), ze 
słynnego hymnu do miłości. Miłością bowiem [...] ogniem         
miłości, ściągnięciem woli Bożej na ziemię możemy odbudować 
świat i postawić go w kształcie zupełnie nowym – pisze konwerty-
ta (s. 429). Pracę zaś doskonalącą należy rozpocząć od siebie  
samego, a ideałem ma być człowiek, z [...] twarzą pogodną, 
wnętrznym uczuciem siły nieśmiertelnej, mocą magnetyczną wyż-
szości prawdziwej.  

Finał listu, mający formułę tekstu otwartego, utrzymany jest 
w konwencji retorycznej, najsilniej mającej oddziałać na odbior-
cę: 

Lecz powiedzże, czy sercom nie trzeba było takiej wiary? Ta-
kiej religii? Czy ta myśl, że duch [...] odpowiedzialny za duchy 
leniwsze [...] nie tworzy Ci najcudowniejszej kolumny świętych 
pańskich? (s. 430–431). 

Na koniec przyznaje się brat Juliusz, że jeszcze sam walczy 
o zupełną niezależność od znikomych spraw przeszłych, a w tej 
liczbie musi się uporać z [...] cieniem tej..., który się za Tobą         
(tj. Zygmuntem) ciągnie po księżycowym świetle w Koloseum [...] 

                                                 
159  Widzisz więc, że pod chłostę idę – i opieram się często..., bo wolałbym się nieraz 

odwrócić znów w te gaje ciemne, laurowe, gdzie świecił księżyc – i wspomnienia 
były drzew driadami — wyznaje Juliusz. Ale zaraz dodaje: Ale już nie można!           
– już nie można! Nowe sumienie urodziło się z ducha nowego....(s. 428). 



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 187 

 

(s. 431), a i nadawcy listu też stoi na drodze (s. jw.). Mowa tu, 
oczywiście, o Joannie Bobrowej. 

Znany następny list pochodzi z 1 czerwca 1843 roku, pisany 
z Paryża do Drezna. Interesujące są tu uwagi o „Przedświcie”, 
przypisanym, jak wiadomo, Gaszyńskiemu; Słowacki od razu 
rozpoznaje prawdziwego autora i w sposób zakamuflowany swa-
dą poetycką zgłasza pretensję co do formy nie przystającej – jego 
zdaniem – do głębokiej treści. Oto fragmenty tej oceny: 

Okładka tego dzieła czyni na mnie wrażenie Atlasa, który sie-
dział i nosił na sobie rzecz za ciężką dla swych barków..., a ksią-
żeczka zupełnie wewnątrz jest banią błękitu, wymalowaną przez 
jakiegoś niebieskiego Rafaelka..., który dopiero jest w pierwszej 
manierze [...] (s. 433). O, karm się, mój drogi, twardym powie-
trzem, które owiewa grób Danta..., zrób się ojcem, nie synem ani 
rówieśnikiem..., bo rówieśnicząc się z dziećmi, trzeba zdziecinnieć 
[...] (s. 434). 

Ocena „Przedświtu” znajdzie się także w liście z 3 lipca tego 
roku. Zastosował tu Słowacki dość kurtuazyjną metodę – jakby 
wiedział i nie wiedział, kto jest autorem poematu. Zarzuca tedy 
„Gaszyńskiemu”, że zgrzytliwie zabrzmiała rozbieżność między 
prozą filozoficzną przedmowy a liryzmem samego poematu, dalej 
dodaje, że czytelnik zniechęcony jest nadmiarem pouczeń. Ów 
romantyczny dydaktyzm – zdaniem Słowackiego – jest nie 
do zaakceptowania, zwłaszcza, że występuje w formie pompa-
tycznej. Wyraża to Juliusz metaforycznie (tu już wyraźnie sugeru-
jąc, że dobrze wie, kto jest autorem „Przedświtu”) w końcowej 
fazie listu: 

Autor „Przedświtu” był olbrzymim poetą [...], ale wstąpił 
na ambonę i zaczyna nauczać, [...] sława jemu, że ten kościół  
zbudował... i te echa przez siebie zamknięte w sklepieniach ma 
gotowe do odpowiedzi, lecz niech nie zapomina o architekturze 
(s. 439). Zakończenie listu to jakby skrzyżowanie zaleceń czło-
wieka Sprawy Bożej i przyjaciela: Bądź więc spokojny... i czyń 



188 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

wszystko podług miłości i wiary. Ja Cię miłuję i wierzę w Ciebie 
(s. 439). 

W latach 1843–46 następuje przerwa w korespondencji wiesz-
czów. Dopiero 12 stycznia 1846 roku odzywa się Słowacki,        
domyślając się, dlaczego Zygmunt zerwał z nim korespondencję. 
Tłumaczy się więc z pomysłu „Księdza Marka” a pośrednio 
z wprowadzenia tam negatywnej postaci marszałka Krasińskiego, 
antenata Zygmunta. Juliusz, z właściwą dla okresu mistycznego 
formułą rozmowy z duchami, kreśli swą rozterkę o momentach 
podejmowania decyzji, czy nie najlepiej napisanego „Księdza 
Marka” na świat wypuścić. W końcu decyduje się tak uczynić       
– dla celów wyższych160. Pisze o tym, radząc się wprawdzie       
„duchów”, ale podkreśla, że decyzję podjął sam:  

Jest jedno serce, które może będzie myślało, iżem zapomniał 
o jego bolesnej naturze – jest człowiek, który jeżeli kiedy o spo-
czynku i nagrodzie myślałem, tom sądził, iż spokojna z nim gdzieś 
pod lipami wiejskimi jedna godzina będzie mi nagrodą trudnego 
i bolesnego żywota... Duchów nie było rozkazu, ofiara jest moja 
własną, ja za nią odpowiadam... (s. 444). W post scriptum dorzu-
ca jeszcze jeden powód rozejścia się dróg obu poetów, podkreśla-
jąc nawet, że może to przyczyna najważniejsza, a mianowicie –         
teraźniejsza czynna i głośna dążność (s. 445) Zygmunta – jak 
można sądzić – wyrażona w opublikowanych w sierpniu 1845 
roku „Psalmach przyszłości”.  

Po wystąpieniu z Koła Sprawy Bożej Słowacki, podobnie 
jak Mickiewicz, już nigdy nie wyzbędzie się wpływów towiani-
zmu. Najszczerzej oświadcza przyjacielowi: 

                                                 
160  Zbigniew Sudolski przytacza następującą opinię Eugeniusza Sawrymowicza 

na temat „Księdza Marka”: 
[...] dramat swój, mimo jego słabej formy, Słowacki osądził jako dzieło podykto-
wane przez siły duchowe i [...] uznał je wobec tego jako mające znaczenie 
w walce o uduchowienie świata. Dlatego postanowił go wydać choćby kosztem 
swej sławy autorskiej(s. 446, przyp. nr 7).  



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 189 

 

Dziwię się, drogi mój, że po tylu latach nie urodziło się 
w Tobie nawet przeczuciowe pojęcie sprawy tu zaczętej [...]; 
ta idea jest niby klucz nowy, rozwiązujący wiedzę w człowieku. – 
(s. 447). Kreśli też dla Krasińskiego wielkie zadania na przy-
szłość: Ważę Ciebie wysoko [...]. A nie tylko teraz, ale po śmierci 
nie spuszczę Ci – ani oka nie spuszczę z ciężaru, który Ty podług 
obrachowania mego masz nieść i dźwigać..., bo czuję żeś silny jest 
– i za milion ludzi poniesiesz (s. 450). Wreszcie zostawia jakby 
testament o sposobie pisania dla twórców: [...] Tak będzie pisała 
kiedyś Polska – z myśli idąca ku formie – nie formą chłoszcząca 
się. I dodaje: Jedną rzecz wszyscy sprawujemy – i stąd każdy z nas 
ma władzę rozkazywania, lecz mocy musi dostać z wysokiego 
świata – aż od celów bożych (s. 450 – 451). 

W drugiej połowie lat czterdziestych wśród polskiego środo-
wiska emigracyjnego pojawia się pogłoska, której twórcą miał 
być Konstanty Gaszyński, jakoby Słowacki stał się niespełna  
rozumu. Oczywiście te insynuacje doszły też do wiadomości  
Juliusza i – nie rozwijając już tej kwestii – pokażmy tu tylko        
reakcję samego Słowackiego, zwłaszcza, że została ona wyrażona 
w liście do Zygmunta (z 13 lutego 1846): 

Po rocznym ze mną niewidzeniu przyszedł do mnie Gaszyński  
– zbiedzony, wyschły, kościany – usiadł przy kominie i dał mi czuć 
całą kamienność swego ciężaru [...]. Wytrzymawszy tę rozmowę 
przez pół godziny, skoczyłem na mego poetę – łając go sierdziście 
[...]; mówiłem mu [...] o idei, a nareszcie uściskałem go ze łzami 
prawie, mówiąc: „Przebacz mi, żem się rozkrzyczał, ale nie         
mogłem” (podkr. Słowackiego). Cóż się stało? ...Poczciwy 
G[aszyński] poszedł ode mnie do klubu i zwykłym sposobem żar-
townisia powiedział przy obiedzie, że Sł[owacki] kompletnie         
zwariował... Wiesz teraz, co taka plotka może zrobić dostawszy 
się do uszu matki mojej..., pomijam inne jej działanie na świecie – 
lecz o matkę mi chodzi... (s. 455). 



190 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

W tymże liście Słowacki wyraził bardzo pilną potrzebę zoba-
czenia się z przyjacielem, nawet gdyby po odbyciu ważnej roz-
mowy mieli pozostać przy swoich racjach. Pozostałby jednakże, 
powiada poeta mistyk, monument braterstwa wiecznego (s. jw). 
Krasiński jednakże wymówił się od takiego spotkania, przynajm-
niej w najbliższym terminie; potem sprawa została odłożona 
i w rezultacie korespondenci nie spotkali się już nigdy. Pozostał 
jedynie ślad po liście Słowackiego do Zygmunta – w postaci 
wzmianki tego ostatniego, który, pisząc w parę dni później do 
Stanisława Małachowskiego, określił stan umysłu Juliusza jako 
„dziwny”, bo „najwyższe tam prawdy dziki kształt przyoble-
kły”161. Krasiński miał, być może, na myśli, dodatkowy wywód, 
dopisany już po zakończeniu listu na, jak to określił Słowacki – 
ćwiartce papieru, składający się z serii pytań – wątpliwości około 
wahań, czy ostatecznie puścić do druku „Genezis z ducha”, bo:         
– tak to ujął autor „Kordiana” – jakże mówić do ludzi, którzy       
sądzą, że wszystko, co wiedzieć ludziom potrzeba, już jest odkryte, 
a w dalsze rewelatorstwo prawdy wiary nie mają? (s. 456).  

Do tej bezpośredniej korespondencji należałoby jeszcze         
dodać listy dedykacyjne poprzedzające „Balladynę” oraz „Lillę 
Wenedę”.  

Tekst skierowany do kochanego poety ruin162 (s. 331) należy 
do najbardziej znanych dedykacji Słowackiego. Nas nie będzie 
tu jednak interesować passus charakteryzujący dramat, lecz ocena 
wzajemnego stosunku nadawcy i adresata wyrażona w jednym 

                                                 
161  Krasiński, Listy do Stanisława Małachowskiego, Warszawa 1979 s. 98. Pisze 

tam, w cytowanym liście, Krasiński: Od Juliusza list miałem bardzo długi. 
Chciałby się ze mną spotkać. Dziwny stan jego umysłu, najwyższe tam prawdy 
dziki kształt przyoblekły. [...] Zresztą wiek nasz jest wiekiem olbrzymich zapasów. 
W tej bójce między życiem i śmiercią świata, odbywającej się w każdym rozumie 
i sercu, nie dziw, że dziwy się rodzą. 

162  Cytaty z edycji: J. Słowacki, Balladyna, [w:] Dzieła wybrane, pod red. J. Krzy-
żanowskiego, t. 3: Dramaty, Wrocław 1979. Po cytacie podaje się w nawiasie 
numer strony. 



„ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .      | 191 

 

z końcowych zdań: Wszak darem to jest Boga, że my umiemy 
myślą latać do siebie w odwiedziny (s. 332–333, podkr. H. G.). 

Z listu dedykacyjnego do „Lilli Wenedy” zacytujemy zakoń-
czenie, eksponujące mit braterskiej przyjaźni, która ma przetrwać 
wieki: 

Czy ty myślisz, Irydionie, że tworząc ów mit jedności i przyjaź-
ni nie łudziłem się słodką nadzieją – że kiedyś – i nas tak we 
wspomnieniach ludzie powiążą i na jednym stosie postawią… 
ty mnie wtenczas umarłego będziesz trzymał na piersiach i mówił 
mi do ucha słowa nadziei i zmartwychwstania, albowiem za życia 
słyszałem je od ciebie jedynie163. 

Któżby pomyślał, że, obok tej wymarzonej jedności duchowej, 
między przyjaciółmi stanęło widmo… pojedynku. Miało to miej-
sce gdzieś w lipcu 1844 roku, przypomnijmy – w okresie parolet-
niej przerwy w korespondencji poetów. Powód zatargu był abso-
lutnie banalny, sytuacja zaś ocierająca się o farsę. Paweł Hertz tak 
to przedstawił w zbeletryzowanej opowieści: 

Pewnego dnia spacerując koło Rond-Point [Juliusz] ujrzał  
kogoś, kto wyglądem przypominał mu dawnego przyjaciela rzym-
skiego. Postać w kapeluszu, w chustce na szyi, w okularach jak 
gdyby się zawahała, czy iść dalej. Słowacki upewnił się tym cza-
sem, że przebrany tak oryginalnie nieznajomy nie jest nikim          
innym, tylko Zygmuntem Krasińskim. Biegnie mu więc naprzeciw 
z dłonią wyciągniętą. Ale dawny przyjaciel z willi róż cofnął się 
gwałtownie, nasunął kapelusz na czoło i wpadł do pobliskiej     
bramy. Słowacki ruszył za nim i w ciemnej sieni zawołał po pol-
sku: „Zygmuncie!” Krasiński, zmieniając głos, zaprzeczył po 
francusku swojej tożsamości. Juliusz, urażony, postarał się,       
zapewne przez Gaszyńskiego, o adres dawnego przyjaciela 
i posłał mu sekundantów. Do pojedynku oczywiście nie doszło. 
Nie doszło jednak również do bezpośredniej rozmowy między  

                                                 
163  J. Słowacki, Lilla Weneda, [w:] Dzieła…, t. 4, s. 130–131. 



192 |          „ D o  Z y g m u n t a ”  S ł o w a c k i  w o b e c . . .  

 

Juliuszem i Zygmuntem. Rzecz całą ułagodzili czterej czarno 
odziani panowie porozumiewając się ze swoimi mocodawcami164. 

 
Do tych świadectw stosunku Słowackiego wobec autora „Iry-

diona” należałoby dołączyć jeszcze jedno, a mianowicie – spo-
rządzenie poetyckich portretów Joanny Bobrowej i hrabiego 
Zygmunta w „Fantazym”. Ale ów frapujący – przynajmniej nie-
gdyś – temat zasługuje na oddzielną rozprawę. Przywołajmy więc 
tylko – na koniec – opinię Juliusza Kleinera, iż Krasiński i pani 
Bobrowa stawali się typowymi reprezentantami choroby roman-
tycznej – fałszywego postawienia psychiki wobec życia165. 
I dodajmy, że z ustaleń prof. Mieczysława Inglota, przesuwają-
cych datę napisania „Fantazego” na okres genezyjski, wynika 
jednoznacznie, że tezę o wyłączności uczucia poetyckiej zemsty 
jako źródła inspiracji twórczej Słowackiego166 należy uchylić.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
164  P. Hertz, Portret Słowackiego, Warszawa 1976, s. 192–193. 
165  J. Kleiner, Juliusz Słowacki. Dzieje twórczości, t. 3. Okres Beniowskiego. Wstęp 

i opracowanie: Jerzy Starnawski, Kraków 1999, s. 192. 
166  J. Słowacki, Fantazy. Opr. M. Inglot, Wrocław 1968, s. V. 



 

 
 
 
 

Zygmunt Krasiński 
we współczesnej szkole 

 
 
Jak wygląda uczniowska recepcja Krasińskiego? Jak znajo-

mość jego dzieła ma się do ogólnej znajomości epoki? Przyczyn-
kiem do odpowiedzi na te pytania ma być poniższa analiza        
przeprowadzonych badań wśród uczniów szkół licealnych woje-
wództw – dolnośląskiego i śląskiego, przeprowadzonych w 2009 
roku.  

Nastawienie badawcze wymaga jednakże określenia pewnych 
koncepcji wyjściowych, opartych na wynikach przeprowadzonych 
już badań nad czytelnictwem, a ściślej nad odbiorem czytelni-
czym literatury pięknej. Wykorzystane tu zostaną prace współcze-
snych socjologów, historyków i dydaktyków literatury, w tym 
prace: Bogusława Sułkowskiego, Zenona Urygi, Jana Polakow-
skiego, Bożeny Chrząstowskiej, Mieczysława Łojka, Tadeusza 
Patrzałka, Mieczysława Inglota, Andrzeja Balcerzana, Władysła-
wa Dynaka i in.  

Świadomość badawcza piszącego te słowa skłania do przypo-
mnienia konstatacji wyżej wymienionych autorów, a także usta-
leń, wynikających z własnej praktyki badawczej167.  

Według Romana Ingardena168 – utwór literacki jest schema-
tem, od którego należy odróżnić indywidualne czytelnicze kon-

                                                 
167  Zob. H. Gradkowski, Odbiór liryki w szkole. Z badań nad szkolną edukacją 

literacką. Jelenia Góra 1989.  



194 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

kretyzacje. Utwór jako schemat jest niedookreślony, czytelnik 
te kontury sam wypełnia w akcie czytelniczym. „Uzupełnia” więc 
warstwę przedmiotów przedstawionych, wyglądów a nawet wyż-
szych układów znaczeniowych, obdarzając je własnymi wyobra-
żeniami. Dzieło, jak to określił Andrzej Balcerzan, „chce bada-
cza”169, poszerzając to stwierdzenie – powiedzmy – dzieło chce 
czytelnika… Literatura „chce” rozszerzyć i wzbogacić doświad-
czenia czytelników. 

Ale istnieje też i odmienne spojrzenie na tę sprawę: Juliusz 
Kleiner170 dowodzi, że czytelnik nie musi tych „konturów”          
wypełniać. Mówiąc inaczej – schemat może odbiorcy wystarczyć, 
nie musi być wypełniony charakterystyką uzupełniającą.  

Stąd, i nie tylko z tego powodu, warto bazować w badaniach 
recepcyjnych przede wszystkim na pytaniach otwartych. Bogu-
sław Sułkowski – słusznie zauważa – iż tylko takie pytania 
są w stanie uchwycić indywidualne struktury formułowanych          
myśli 171. 

W tekście poetyckim, także w dramacie romantycznym, 
zwłaszcza w „poematach dramatycznych” Krasińskiego172 – kon-
densacja wypowiedzi, naddane uporządkowanie, nadmiar znaczeń 
– łączy się z odbieganiem od stereotypu percepcji powiązań fra-
zeologicznych. W odbiorze trzeba zwracać uwagę na wartość 
brzmieniową oraz grę słów, ich funkcję wieloznaczną, barwę, 
symboliczny, czy metaforyczny, sens przekazu. Do tego dochodzi 
w procesie dydaktycznym zjawisko psychologiczne reakcji na 
                                                                                                        
168  R. Ingarden, O dziele literackim, Warszawa 1960, passim. Zob. także: B. Suł-

kowski, Powieść i czytelnicy. Społeczne warunkowanie zjawisk odbioru,           
Warszawa 1972, s. 28 i nast. 

169  E. Balcerzan, Perspektywy poetyki odbioru, [w:] Problemy teorii literatury. Seria 
2., Wrocław 1976, s. 45–60. 

170  J. Kleiner, Analiza dzieła, [w:] Studia z zakresu filozofii i literatury, Warszawa 
1925, s. 153 i nast.  

171  B. Sułkowski, dz. cyt., s. 48.  
172  Przypomnijmy, że arcydramat Mickiewicza – III część „Dziadów” – to też       

„poema”. 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 195 

 

przymus lekturowy. Obok bariery kulturowej występuje i języko-
wa. Największe trudności w odbiorze są wtedy, gdy tekst jest 
uwikłany w treści symboliczne, gdy metafora jest trudna itd. 
I w akcie czytelniczym pojawiają się takie błędy, jak: a) mime-
tyzm, b) poszukiwanie w dziele przejrzystej ilustracji tezy, 
c) ograniczanie autonomii tekstu literackiego, d) oddzielna analiza 
środków artystycznych. 

 
Wybory czytelnicze uczniów – w zakresie prozy – są często 

pozaszkolne. Inaczej z liryką i dramatem (zwłaszcza – roman-
tycznym). Te ostatnie wybory są zazwyczaj narzucone przez 
szkołę poprzez kanon lekturowy. Tak jest i z „Nie-Boską kome-
dią”. Kto by – spośród młodzieży – wziął ją do ręki z własnego 
wyboru. Zgodnie z badaniami Zenona Urygi173 teksty poetyckie, 
więc także i poematy-dramaty romantyczne napotykają na barie-
ry: kulturową, językową i barierę sprawności odbioru174. 

Bariera językowa zależy, co oczywiste, od kompetencji        
odbiorców. Wzrasta, gdy struktura wypowiedzi jest symboliczna, 
gdy pojawia się trudna metafora, wreszcie – przy dużej kondensa-
cji języka. W popularnym odbiorze literatury pokutuje język         
codziennej komunikacji, obarczony niedostatkiem wyobraźni 
wobec słowa i obrazu, luźnością skojarzeń, aż do fałszowania 
znaczeń i niwelowania, i tak niewielkich, sprawności recepcyj-
nych. Uczniowie jednak próbują, acz na ogół nieudolnie, poko-
nywać bariery.  

Pozytywnie należy ocenić model interpretacyjny, preferujący 
literackość omawianego utworu i kontekstualną analizę. To, jak 

                                                 
173  Z. Uryga, Odbiór liryki w klasach maturalnych, Warszawa 1982, s. 70–140. 
174  Bożena Chrząstowska – wspomina o modelach recepcyjnych: pozaliterackim, 

historyczno-kulturowym i zdezintegrowanym. To są modele nie do zaaprobowa-
nia, wprowadzają bowiem takie style odbioru, jak: mimetyczny, alegoryczny, 
ekspresyjny – niepożądane, a nawet szkodliwe dla percepcji dzieła literackiego. 
Zob. B. Chrząstowska, Teoria literatury w szkole. Z badań nad odbiorem liryki, 
Wrocław 1979.  



196 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

wykażą wypowiedzi niektórych badanych, daje ślady stylu este-
tycznego w odbiorze i pokonuje opór czasu między utworem 
a odbiorcą175. 

Proces rozumienia zależy od sprawności umysłu, ale i od jako-
ści przedmiotu rozumienia. Korzystając z badań Zenona Urygi 
oraz Bożeny Chrząstowskiej176 przypomnijmy, że do najczęst-
szych błędów szkolnego „rozumienia” należą: dosłowność odczy-
tań tekstu (i związana z tym jednokierunkowa interpretacja),       
już wspominany – mimetyzm, tzw. realistyczne wartościowanie 
(eliminujące symboliczną istotę znaków kultury), dopisywanie 
własnych przeżyć i dążeń do dziejów i charakterystyki bohaterów, 
oddzielanie treści od formy.  

Rozumienie tekstu literackiego wiąże się z jego przeżyciem. 
Nie ma potrzeby dyskusji z dość kategorycznym stwierdzeniem, 
iż nie można przeżywać tego, czego się nie rozumie177, bo jest 
w nim wiele racji, choć lepsza pewnie jest formuła przeżywania 
i rozumienia jako łańcucha kolejnych ogniw178, budujących kom-
petencję literacką.  

Bardzo istotną sprawą jest wprowadzanie uczniów w proble-
matykę teoretycznoliteracką. Słusznie zauważa Bożena Chrzą-
stowska179, że z opracowania lektury ma wypłynąć umiejętność 
budowania pojęć. I to ma być celowy, zorganizowany proces. 

Trzeba wreszcie doprowadzić do takiej sytuacji, by uczeń       
zaczął sam zadawać pytania dziełu. Chodzi o ukształtowanie po-
stawy twórczej, czyli rozwijania myślenia dywergencyjnego 
(w odróżnieniu od konwergencyjnego, rutyniarskiego). Działania 
nauczyciela winny uruchamiać zainteresowania poznawcze 
ucznia. Zamiast pogadanki heurystycznej, która w najlepszym 
                                                 
175  W tym przypadku chodzi o uczniowskie odczytania „Nie-Boskiej komedii”. 
176  Z. Uryga, Odbiór liryki…., passim, B. Chrząstowska, Lektura i poetyka. War-

szawa 1987, s. 115 i nast. 
177  B. Chrząstowska, Lektura i poetyka…, s. 115. 
178  Z. Uryga, Odbiór liryki…, s. 57. 
179  B. Chrząstowska, Lektura i poetyka, s. 156 i nast.  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 197 

 

razie doprowadzi do opisu, stwórzmy sytuację, w której uczeń 
zajmujący się „samodzielnym wykonaniem” – jeśli nie celowo, to 
przynajmniej intuicyjnie – postawi pytanie dlaczego? (podkr. 
H. G.), jedno z ważniejszych w procesie interpretacyjnym.  

Przypomnijmy z kolei zapisy na temat podstawy programowej 
literatury romantyzmu: Rozporządzenie Ministra Edukacji Naro-
dowej z dnia 23 grudnia 2008 (Dz. U. z dnia 15 stycznia 2009; 
zał. Nr 4) określa następujący zakres obowiązujących tekstów 
literackich z epoki romantyzmu w liceach ogólnokształcących: 
wybrane sonety Mickiewicza i inne wiersze (w tym – Romantycz-
ność), Dziadów cz. IV (w całości lub we fragmentach), Dziadów 
cz. III, Pan Tadeusz, wybrane wiersze Słowackiego i Norwida, 
Kordian (profil podstawowy kształcenia: w całości lub we frag-
mentach) ; Kordian lub Fantazy oraz Nie-Boska komedia (profil 
rozszerzony kształcenia: w całości). 

 
*** 

 
Badania nad odbiorem jedynego dziś lekturowego tekstu         

Krasińskiego poprzedzało sprawdzenie podstawowych wiadomo-
ści na temat epoki wieszczów. Służyła temu pięciopunktowa          
ankieta (nr 1), zawierająca pytania otwarte. Oto jej treść: 

 
Ankieta nr 1 

 
1.  Omów krótko główne hasła polskiego romantyzmu. 
2. Wymień najwybitniejszych twórców tej epoki i podaj ich           

najważniejsze utwory. 
3. Z kim i z czym kojarzy Ci się termin „wieszcz”? 
4. Jaki gatunek literacki, uformowany w tej epoce zdobył szcze-

gólną sławę i dlaczego?  
5. „Dziadów” część III, „Kordian”, „Nie-Boska komedia”.        

Który z tych utworów jest najbardziej aktualny i dlaczego? 



198 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

Badania wstępne miały przygotować grunt do ankiety na temat 
znajomości i oceny Nie-Boskiej komedii. Przeprowadzono je 
w tych samych grupach uczniowskich. Ankietowano 392 uczniów 
drugich klas liceów ogólnokształcących. Badania przeprowadzo-
no w maju i czerwcu 2009 roku. Klasy korzystały z różnych         
podręczników180.  

Największą trudność sprawiło uczniom pytanie piąte. Odpo-
wiedziało na nie 291 osób, czyli około 74%. Wszyscy ankietowa-
ni odpowiedzieli natomiast na pytanie pierwsze i drugie.  

Statystyka udzielonych odpowiedzi przedstawia się zatem         
następująco:  

– pytanie 1 – 392 odpowiedzi (100% ankietowanych), 
– pytanie 2 – 392 odpowiedzi (100% ankietowanych), 
– pytanie 3 – 384 odpowiedzi (ok. 98% ankietowanych), 
– pytanie 4 – 314 odpowiedzi (ok. 80% ankietowanych), 
– pytanie 5 – 291 odpowiedzi (ok. 74 % ankietowanych). 
 

                                                 
180  Rejestr podręczników stosowanych w badanych liceach przedstawia się zatem 

następująco:  
 – W. Bobiński, A. Janus –Sitarz, B. Kołcz, Barwy epok. Kultura i literatura 2, 

Romantyzm – Młoda Polska, Warszawa 2003. 
 – Skarbiec języka, literatury i sztuki, red. B. Chrząstowska, Wypisy z ćwiczenia-

mi dla klasy 2. Poznań 2004. 
 – B. Drabik, J. Pstrąg, A. Zawadzki, Klucz do świata. Podręcznik do języka 

polskiego, kl. II, cz. 1. Szkoły ponadgimnazjalne. Zakres podstawowy i rozsze-
rzony. Literatura, język, komunikacja. Wyd. Szkolne PWN, Warszawa 2008. 

 – D. Dominik-Stawicka, E. Czarnota – Kształcenie kulturalno-literackie i języ-
kowe. Zakresy podstawowy i rozszerzony. Liceum i technikum. Język polski. 
Podręcznik klasa 3, Wydawnictwo OPERON, Gdynia 2007.  

 – St. Rosiek, E. Nawrocka, B. Oleksowicz, G. Tomaszewska, Między tekstami. 
Język Polski. Podręcznik do liceum i technikum. Zakres podstawowy i rozsze-
rzony, cz. 3 Romantyzm (echa współczesne) GWO, Gdańsk 2003. 

 – M. Stala, Literatura polska. Romantyzm, Nowa szkoła średnia, klasa 2.        
Liceum ogólnokształcące. Liceum Profilowane. Technikum. Wyd. Literackie, 
Kraków 2003. 

 – A. Nawarecki, D. Siwicka, Przeszłość to dziś. Literatura, język, kultura.         
II klasa liceum i technikum. Część I, Warszawa 2003. 

 – B. Gromadzka, Skąd przychodzimy? Kim jesteśmy? Dokąd zmierzamy. Pod-
ręcznik do kształcenia literackiego i kulturowego dla klasy drugiej liceum, 
Warszawa 2003.  



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 199 

 

Oto analiza odpowiedzi na poszczególne pytania:  
Ad 1 (Omów krótko główne hasła polskiego romantyzmu181):  
Wśród odpowiedzi na pytanie pierwsze do najczęstszych nale-

ży wymienianie haseł związanych ogólnie z kwestiami odzyska-
nia niepodległości. Przewijają się zwroty takie, jak: patriotyzm, 
walka za ojczyznę, umiłowanie wolności, martyrologia.  

 
Ad 2. (Wymień najwybitniejszych twórców tej epoki i podaj 

ich najważniejsze utwory):  
Ankietowani wymieniali zwykle kilku twórców. Padło 18 róż-

nych nazwisk, w tym także z innych epok. Kolejne miejsca „zaję-
li” następujący pisarze: Mickiewicz, Słowacki, Goethe, Norwid, 
Krasiński, Byron, Fredro, Brodziński, Schiller, Wyspiański(!), 
Dante (!), Puszkin, Pol, Boccaccio (!), Tuwim, Orzeszkowa. Naj-
częściej wymieniano dzieła Mickiewicza. 

Przy jego nazwisku padło nawet 19 tytułów, ale w paru przy-
padkach przypisano mu Balladynę, Kordiana, Giaura. Przy        
nazwisku Słowackiego podano 12 konkretnych tytułów i dwa 
ogólniejsze określenia: listy do matki i wiersze. Ankietowani  
wymieniali zwykle po kilka utworów tego twórcy. Na trzecim 
miejscu wymieniono Goethego, tylko z trzema tytułami jego 
utworów: Cierpienia młodego Wertera, Faust, Król Olch (lub 
inny wariant tytułu – Król elfów). Dopiero na czwartym miejscu 
został wymieniony Norwid. Przy jego nazwisku padło 10 różnych 
odpowiedzi, w tym jedna ogólna: Wiersze. Znamienna jest jedna 
nieprawidłowa odpowiedź: Czego chcesz od nas, Panie…. Przy 
Krasińskim padły odpowiedzi bardzo symptomatyczne dla jego 
miejsca w lekturze szkolnej; podano tylko trzy tytuły: „Nie-Boską 
komedię”, „Irydiona” oraz „Przedświt”. Poczet polskich auto-
rów, tworzących w epoce romantyzmu, zamykał Aleksander       

                                                 
181 Dla wygody czytelniczej przypomina się w niniejszym omówieniu treść pytań.  



200 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

Fredro i tu wymieniano następujące tytuły jego utworów: „Śluby 
panieńskie”, „Zemsta”, „Damy i huzary”, „Pan Jowialski”.   

Ad 3 (Z kim i z czym kojarzy Ci się termin „wieszcz”?):  
Ankietowani utożsamiali wieszczów z poszczególnymi twór-

cami epoki romantyzmu. Wymieniali zwykle po kilka nazwisk. 
Poza Mickiewiczem, Słowackim, Krasińskim i Norwidem znacz-
nie rzadziej wymieniano jeszcze nazwiska następujących poetów: 
Antoni Malczewski, Józef Bohdan Zaleski, Kazimierz Brodziński, 
Seweryn Goszczyński, Teofil Lenartowicz. Jeśli chodzi o drugą 
część pytania (cechy wieszcza), to najczęściej pojawiały się          
następujące określenia (podaję w kolejności malejącej tych od-
powiedzi): wybitny twórca/genialny poeta; poeta natchniony; 
pisarz narodowy/piszący na temat ojczyzny, narodu; twórca        
piszący „ku pokrzepieniu serc”; wódz narodu/przywódca narodu; 
duchowy przewodnik narodu; osoba wybitnie uzdolniona i doce-
niana dzięki swoim dziełom; poeta zagrzewający do walki;         
mentor/nauczyciel narodu182. 

 
Ad 4 (Jaki gatunek literacki, uformowany w tej epoce zdobył 

szczególną sławę i dlaczego?):  
Z zasady ankietowani wymieniali jeden gatunek. Kilkanaście 

osób wskazało jednocześnie dwa lub trzy gatunki. Najczęściej 
przywoływanymi gatunkami były: dramat romantyczny, ballada, 
powieść poetycka, epos/epopeja, sonet, poemat dygresyjny,         
powieść, oda, erotyk, bajka. Jedna trzecia ankietowanych nie      
uzasadniła odpowiedzi. 

 
Ad 5. (Dziadów III cz., Kordian, Nie-Boska komedia. Który 

z tych utworów jest najbardziej aktualny i dlaczego?) 

                                                 
182  Kreską pochyłą sygnalizuje się warianty odpowiedzi w sformułowaniach bada-

nych uczniów. 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 201 

 

Większość ankietowanych wymieniło jeden tytuł dramatu, 
z czego ok. 7% nie uzasadniło wyboru. W kolejności malejącej 
wymieniamy wybrane tytuły: Nie-Boska komedia, Kordian,  
Dziadów III cz. Najobszerniejsze uzasadnienia otrzymał arcydra-
mat Krasińskiego jako dzieło, które w opisie sporów społecznych 
nie straciło na aktualności.  

 
***  

Powyższe badania były wstępem do badań właściwych, czyli 
do poznania uczniowskich konkretyzacji Nie-Boskiej komedii, 
dziś jedynego lekturowego utworu Zygmunta Krasińskiego. Trze-
ba było bowiem najpierw zorientować się, w jakim stopniu       
uczniowie opanowali elementarną wiedzę o epoce, by potem          
(po dwóch tygodniach) przeprowadzić badania szczegółowe – 
według ankiety nr 2.  

 
A oto próba uogólnienia odpowiedzi na poszczególne pytania:   
Ad 1 (Jak określony jest poeta na początku wstępu? Co to zna-

czy „przez ciebie płynie strumień piękności, ale ty nie jesteś         
pięknością”?): 

Analiza otrzymanych odpowiedzi wskazuje na dość różnorod-
ne rozumienie przedstawionego we wstępie do dramatu obrazu 
poety. Są konstatacje sprowadzające się do stwierdzeń, że wytwo-
ry poetyckie, same w sobie będące „pięknem”, nie muszą mieć 
równie „pięknego” twórcy. Ale pojawia się i interpretacja podkre-
ślająca, że w kreowaniu piękna decydująca rola przypada          
właśnie poecie – człowiekowi doskonałemu. Charakterystyka 
poety idzie, zdaniem części respondentów, dalej: Tylko poeta 
posiada samoświadomość estetyczną, choć jego osobowość może 
być zupełnie oderwana od obiegowego poczucia piękna. Ale         
pojawiają się też głosy (wyraźnie odosobnione) wykraczające 
poza romantyczne pojęcie jedności dzieła i twórcy, traktujące         



202 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

o autonomicznym żywocie poezji, a więc jej pięknie niezależnym 
od postawy twórcy.    

Ad 2 (Jakie są dwa rodzaje poezji i dwa rodzaje poetów?): 
W odpowiedziach uczniów pojawiały się różne rodzaje dycho-

tomii i różne ich interpretacje. Nie wszędzie konsekwentnie się 
odniesiono do obu członów pytania. Ale były też odpowiedzi peł-
ne. Np. poezję dzielono na tę, która jest źródłem cierpienia i taką, 
która jest błogosławieństwem. Z tego podziału wywodzono dwa 
rodzaje poetów: tragicznego (lub „przeklętego” czy „cierpiące-
go”) i „błogosławionego”. Są jednak i takie interpretacje, które 
dzielą poetów na prawdziwych i fałszywych. Poeta prawdziwy – 
według tych uzasadnień – to twórca oddany pracy poetyckiej 
i rozumiejący jej posłannictwo. Poeta fałszywy to udający tego 
prawdziwego, ale jego działania okazują się tanim pozerstwem 
i doprowadzają do kompromitacji i dzieła i autora. Pojawił się też 
podział na poetów natchnionych i „wyuczonych”, czy też „samo-
istnych” i samozwańczych.    

Ad 3 (Czym kieruje się w życiu Mąż?): 
Odpowiedzi badanych złożyły się na interesującą charaktery-

stykę głównej postaci arcydramatu. Zwraca uwagę wyraźny        
podział co do oceny moralnej bohatera. W odpowiedziach kry-
tycznych zarzuca się hr. Henrykowi podatność na pokusy, pod-
dawanie się ulotnym pragnieniom, nieodpowiedzialność w życiu 
rodzinnym, stylizowanie rzeczywistości na własne marzenia.         
Do tego dochodzi podkreślanie jego egoizmu, pychy, dążenia do 
sławy, poczucia wyższości. Niektórym jednak imponuje ta postać, 
jako że posiada szczytne ideały, niewzruszone przekonania, wal-
czy o dobro i sprawiedliwość, kieruje się pryncypiami katolicy-
zmu. Rzecz znamienna – w odpowiedziach nie eksponowano 
przemiany poety – marzyciela w wodza arystokracji. Nie dostrze-
żono dynamiczności tej postaci. 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 203 

 

Ad 4 (Czego symbolem jest duch Dziewicy?): 
Odpowiedzi ułożyły się w mozaikę pojęciową z zakresu do-

znań etycznych i estetycznych. Duch Dziewicy – czytamy w czę-
ści wypowiedzi – to symbol romantycznej poezji lub pogoni         
za poezją. Kojarzył się też części respondentów z umiłowaniem 
wolności, a także miłości idealnej. Generalnie jednak odczytano 
tę postać jako symbol pojęć zdecydowanie pejoratywnych – fał-
szu, a przynajmniej pozorności, pokusy, omamienia człowieka 
a w niektórych odpowiedziach – jednoznacznie jako symbol zła         
– wcielenie szatana.  

 
Ad 5 (Na czym polega iluzja, której ulega Mąż?): 
W odpowiedziach przyczyny iluzji wyjaśniano zaślepieniem 

kobietą (aż do ulegania hypnotyzacji), ale także samych przyczyn 
upatrywano w osobowości bohatera. Uleganie iluzji przypisano 
również samemu statusowi „bycia poetą”. Wśród odpowiedzi 
znalazły się także dość szeroko rozbudowane (było ich 21). 
Otwartość pytań umożliwiła snucie szerszych refleksji. W intere-
sującej nas tu sprawie padły wyjaśnienia, iż natura poety łączy się 
z poczuciem niespełnienia i ciągłych poszukiwań, które nie mogą 
być pozbawione iluzoryczności. 

 
Ad 6 (W jakich okolicznościach Mąż słyszy słowa „dramat 

układasz”? Co one mogą znaczyć?): 
Zauważono jedynie użycie tego zwrotu podczas wędrówki 

Męża przez obóz rewolucjonistów. Na powyższe pytanie odpo-
wiedziało zaledwie 10% badanych, z czego około połowy stano-
wiły odpowiedzi na pierwszą część zagadnienia. Najpełniejsze 
wykonania wyjaśniają ów zwrot jako oskarżenie Henryka, traktu-
jącego obrazy świata rzeczywistego jedynie jako materiał do ob-
róbki literackiej.  



204 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

Ad 7 (Scharakteryzuj Żonę. W jakich okolicznościach ona staje 
się „poetką”?): 

Wykonanie tego zadania przyniosło dość szeroką skalę warian-
tów. Sprowadzają się one do ujęcia tej postaci jako swoiście          
dynamicznej: od wcielenia prostoty, dobra, uczciwości – do obłą-
kania, przynoszącego zachowania ekstremalne, poetyckie, ale 
i obrazoburcze proroctwa. Uczniowie dostrzegli nietuzinkowość 
tej kreacji. Cierpienie Żony, tak jak i cierpienie Męża, jest nieod-
łącznym atrybutem „bycia poetą”. Los Żony jest zarazem świa-
dectwem romantycznych przekonań, że dar poezji łączy się 
z wykraczającym poza normę stanem umysłu i świadomości,  
toteż – jak to zauważyli niektórzy respondenci – romantycy 
szczególnie interesowali się wypowiedziami ludzi obłąkanych 
i dzieci.  

 
Ad 8 (Jakie ciosy losu spadają na Męża?): 
Stosunkowo łatwe pytanie przyniosło cały wachlarz odpowie-

dzi. Zanim wymienimy najczęściej przywoływane rodzaje nie-
szczęść, będących udziałem hrabiego Henryka, zaznaczmy, że 
zdecydowana ich większość spada na niego (tak utrzymują            
respondenci!) jako kara za grzechy. W takich kategoriach do-
strzegane jest szaleństwo, a następnie śmierć Marii, ślepota Orcia, 
jego wieszczy dar i jego śmierć. Wszystko to spowodowane jest 
pośrednio lub bezpośrednio, jak czytamy w ankietach – egoi-
zmem Hrabiego.  

 
Ad 9 (Dokonaj charakterystyki Orcia): 
Ta najbardziej chyba tajemnicza postać dziecka w literaturze 

(nie tylko polskiej) mocno zainteresowała uczniów. Uogólnijmy 
próby tych charakterystyk. Orcio żyje we własnym świecie, 
w świecie myśli – od małego dziecka. Duchowo jest dojrzały 
nad wyraz. Ma talent poetycki, jest wieszczem, utarte zwroty, 
w tym modlitewne, przeistaczają się w jego myślach i słowach 
w odmienne zdania o dziwnym, zawsze głębszym znaczeniu. 
Ma wizje; rozmawia ze zmarłą matką. Od małego jego atrybutem 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 205 

 

jest cierpienie, objawiające się nie tylko, czy nie tyle w postępują-
cej ślepocie, co w nadmiarze myśli, które, jak to już wspomnieli-
śmy przy analizie odpowiedzi na wcześniejsze pytania, rozsadzają 
jego mizerne ciało.  

 
Ad 10 (Jakie poglądy wygłasza Filozof i jak na nie reaguje 

Mąż?): 
Uogólniając odpowiedzi uczniów można stwierdzić, iż w ich 

odbiorze Filozof jest uosobieniem utopijnych poglądów niższych 
warstw społecznych. Ta postać, szermując skądinąd słusznymi 
ideami (emancypacja kobiet i zniesienie niewolnictwa), ukrywa 
swoje rewolucyjne, krwawe dążenia do zmian i zniszczenia stare-
go ładu. Mąż reaguje na nie z dystansem i wprowadza Filozofa 
w zakłopotanie zbiorem metafor, które niezbicie udowadniają, 
że poglądy rewolucjonistów są złe z samego założenia. 

 
Ad 11 (Scharakteryzuj postać Pankracego): 
Zadanie nie nastręczało większych trudności, choć w odpo-

wiedziach można się dopatrzyć wielu uproszczeń. Pankracy jawi 
się większości respondentów jako osobowość wybitna. Jest silny, 
uparty, konsekwentny, inteligentny. Jest człowiekiem odciętym 
od tradycji. W pełni opanowany, sądzi, że może stworzyć nowy, 
lepszy ład. Uważa, że cel uświęca środki. Jest ateistą i nie uznaje 
żadnych zasad moralnych. Ponosi klęskę, bo nie ma jasno wyty-
czonego pozytywnego programu uszczęśliwienia ludzkości.  

 
Ad 12 (Dokonaj charakterystyki obozu rewolucyjnego. Zwróć 

uwagę na relacje: przywódcy – tłum): 
Zwraca uwagę trafność charakterystyki środowiska183. W wy-

powiedziach podkreślano rozpasanie tłumu, dystans między 
przywódcami i motłochem, żądzę krwi, zemsty, pozorną równość, 
tworzenie się już „robotniczej arystokracji”. Rewolucję zobra-

                                                 
183  Z dydaktycznego punktu widzenia jest to jedno z trudniejszych ćwiczeń 

w mówieniu i pisaniu. 



206 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

zował Krasiński – tak to odczytali respondenci – jako dzieło          
szatańskie. 

 
Ad 13 (Henryk a Pankracy. Wypisz argumenty obu stron):  
Zebrane z wypowiedzi respondentów argumenty hr. Henryka 

sprowadzają się do przypomnienia Pankracemu wielowiekowych 
zasług arystokracji dla ludu i kraju, a także jej wierności ideałom 
katolickim. W planie zaś negatywnym – potępienie rewolucji, 
jako bezsensownego rozlewu krwi i zaspokajania żądzy zemsty.  

Argumenty Pankracego, tak jak je dostrzegli i wyeksponowali 
badani – to krytyka arystokracji za poniżanie stanów niższych, za 
złe wykorzystywanie przywilejów; to apoteoza rewolucji, która 
ma przynieść równość.  

 
Ad 14 (Arystokraci w stanie zagrożenia; scharakteryzuj to 

środowisko). 
Przegląd uzyskanych wypowiedzi pozwala sądzić, że w świa-

domości respondentów zarysowała się w miarę pełna charaktery-
styka obrońców Świętej Trójcy. Są to ludzie dumni, choć bezsilni, 
zdolni do zdrady, mający na uwadze swój własny interes, nieu-
dolni, bezradni. Hrabia Henryk, „ostatni hrabia”, jak by to chciał 
widzieć Pankracy, jest, oczywiście, wyjątkiem. Wśród odpowie-
dzi warto zwrócić uwagę na jedną wyjątkowo interesującą: Obóz 
arystokratów to ludzie z wyższych sfer, którzy rozpaczliwie szuka-
ją ratunku, nawet za cenę własnego poniżenia. Ostoją dobrych 
wartości i honoru jest hrabia Henryk. Pankracy kieruje w ich 
stronę wiele zarzutów, które okazują się prawdziwe. Nie szanują 
podstawowych zasad humanitarnych, są rozwiąźli i obojętni na 
los innych, w tym własnej ojczyzny... O końcu arystokracji mówi, 
bardzo dobitnie, już pierwsze motto do dramatu Bezimiennego 
autora: „Do błędów, nagromadzonych przez przodków, dodali to, 
czego nie znali ich przodkowie – wahanie i bojaźń – i stało się 
zatem, że zniknęli z powierzchni ziemi i wielkie milczenie jest 
po nich”. 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 207 

 

Ad 15 (Spróbuj wyjaśnić wizje Orcia w katakumbach). 
Odpowiedzi były lakoniczne, brakło szerszych omówień tych 

szczególnych świadectw metafizycznego dna poematu. Wizje 
odczytano jedynie jako zapowiedź śmierci Hrabiego oraz piekiel-
ne męki bohatera utworu. 

 
Ad 16 (Przeanalizuj ostatnie słowa Henryka. Odnieś je do        

całości rysunku tej postaci). 
Ta wstrząsająca autocharakterystyka poety i dodajmy – cha-

rakterystyka poezji fałszywej – wywołała dwa rodzaje interpreta-
cji. Pierwszy wykazał wewnętrzne pękniecie bohatera, żarliwego 
zdawałoby się katolika, który jednak w chwili ostatecznej prze-
kreśla wiarę w Boże miłosierdzie. Drugi blok wypowiedzi       
podkreślał skutki poezji, która nie może być pozorowana, bo 
wówczas jej twórca ponosi klęskę, a ona sama nikomu i niczemu 
nie służy. 

 
Ad 17 (Jak oceniasz zakończenie dramatu w świetle jego całej 

treści? 
Zakończenie uznawano za niespodziewane, ciekawe. A więc 

podkreślano jego „nieorganiczność”. Pojawiły się też interpretacje 
głębsze, stwierdzające, że Bóg nie stoi po stronie rewolucyjnego 
ludu, krwawa zemsta nie ma przyszłości. Człowiek nie rządzi 
światem, rządzi nim wola Opatrzności, ona nadaje sens istnienia. 
W części wypowiedzi wymowę zakończenia wywodzi się 
z poglądów autora. Skoro pisarz był człowiekiem wierzącym, Bóg 
musiał zwyciężyć. On stoi bowiem ponad racjami cząstkowymi 
przeciwników, naprawiaczy świata i jego obrońców – stwierdzali 
respondenci. 

 
Ad 18 (Spróbuj określić poglądy młodego, 21-letniego autora 

w świetle tego utworu).  
Może pomogą Ci następujące pytania: 



208 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

– co poeta myśli o poezji i jej stosunku do życia?; co jest 
prawdą, a co fałszem? 

– co to jest egoizm i jak go autor ocenia? 
– dlaczego bohaterowie konfliktu nie mogą dojść do porozu-

mienia? 
– co autor myśli o arystokratach, a co o rewolucjonistach? 
– jak w utworze przedstawieni zostali Żydzi i jakie to światło 

rzuca na poglądy autora)? 
Odpowiadający niewiele skorzystali z pytań naprowadzają-

cych. Niemniej jednak z ich odpowiedzi wynika, iż starali się 
ukazać poglądy poety na przemiany dokonujące się w świecie 
społecznym, poezję, tradycję, na rolę jednostki wybitnej, religię, 
miejsce Żydów w społeczeństwie. Według zgromadzonego mate-
riału – młody, a dojrzały już autor, zachowuje się jak arystokrata 
gardzący motłochem, antysemita, poeta (ten rodzaj działalności 
stawiający na pierwszym miejscu), zwolennik postępu, ale na 
drodze ewolucji, doceniający rolę jednostki wybitnej, o ile jej 
działania nie są sprzeczne z wolą Opatrzności. 

 
Ad 19 (Ten utwór uważa się za dzieło nowatorskie w skali      

europejskiej. Dlaczego?) 
Jako symptomy nowatorstwa wskazano nowoczesność krytyki 

poety romantycznego (bez bliższego określenia pojęcia „nowo-
czesności”), krytykę literatów jako środowiska, wreszcie wskaza-
no na sprawę zasadniczą – wprowadzenie do literatury obrazu 
konfliktu społecznego w jego ekstremalnej formie, tj. rewolucji. 
W jednej odpowiedzi znalazł się nawet stosowny cytat z prac  
Stefanii Skwarczyńskiej na temat zainteresowania poety planami 
ruchu karbonariuszy.  

 
Ad 20 (Czy mógłbyś „zanurzyć” „Nie-Boską” w kontekście 

biograficznym oraz przyporządkować ją do prądów epoki?) 
Druga część zadania otrzymała pełniejszą realizację. Zlokali-

zowano dzieło we właściwej epoce, starano się udowodnić, dla-
czego utwór mimo nietypowego ujęcia tematu ma cechy dramatu 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 209 

 

romantycznego. Podkreślono także nowoczesność ujęcia tych 
zjawisk, które dla epoki wieszczów były pierwszoplanowe         
(miłość, natura, poezja). Zauważono także nadzwyczajną szero-
kość i głębię problematyki dzieła. Natomiast odniesień do kontek-
stu biograficznego prawie nie było, poza wskazaniem na wiek 
autora oraz podobieństwa pomiędzy młodym autorem a jego 
książkowym odbiciem – hrabią Henrykiem, jako że obaj są          
wychowankami romantycznej szkoły uczuć, sztuki i nauki, jak to 
określił jeden z respondentów. 

 
Ad 21 (Niektórzy uważają ten dramat za utwór proroczy. Jak 

to możesz skomentować?) 
We wszystkich niemal wypowiedziach pojawił się temat rewo-

lucji przepowiedzianej przez Krasińskiego. Były też pomyłki 
wskazujące, że chodzi tu o Rewolucję Francuską. Niektóre wyko-
nania tego zadania miały charakter szerszej interpretacji, nie tylko 
w aspekcie historycznym, ale także w odniesieniu do współcze-
sności. Według jednej z nich Krasiński „przedstawił” w dramacie 
wstrząsający obraz dzisiejszego świata z zachwianym systemem 
wartości, lekceważeniem tradycji, pogardą dla autorytetu, żądzą 
władzy. 

 
*** 

 
Powyższe wyniki badań skłaniają do wniosków o charakterze 

ogólniejszym. Większość respondentów wykazała znaczną wraż-
liwość na obrazy, na tę warstwę dzieła literackiego, którą za        
Ingardenem można by nazwać warstwą wyglądów. Postawa we-
rystyczna wyprzedzała na ogół otwartość na kreatywną wartość 
sztuki. Nastawienie imaginatywne górowało w znacznej części 
wypowiedzi nad intelektualnym. Postrzeganie i percepcja wyż-
szych układów znaczeniowych miała – na szczęście! – także 
miejsce; pojawiały się ujęcia refleksyjne, co przynosiło na ogół 



210 |                       Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .  

 

prawidłowe interpretacje, ale nie obeszło się też bez odczytań 
nadbudowanych, nie zawsze sensownych, a nadmiernie „wymy-
ślanych”. U większości pytanych górowało pojęcie, może lepiej – 
odczucie – homogenicznego charakteru sztuki: piękno i moral-
ność było łączone w całość. Na drugim planie, gdy chodzi o ilość 
(ale także i jakość) odpowiedzi, dostrzec można próby kantow-
skiego ujęcia autonomii wartości piękna, odchodzenia od postawy 
starogreckiej kalokagatii. Trudności w odbiorze wynikały także 
z nastawienia czytelniczego ucznia, przyzwyczajonego do trans-
parentnego język współczesnej komunikacji, podczas gdy          
w Nie-Boskiej napotyka się na stylizację według wymagań dzie-
więtnastowiecznej prozy poetyckiej i to jeszcze pod piórem ro-
mantyka nastawionego filozoficznie. U części respondentów dał 
się zauważyć brak kreatywnej wyobraźni, łączącej brzmienie 
i obraz przywoływany w słowie. Także dostrzec można było trud-
ności w odczytywaniu sposobów poetyckiego przetwarzania my-
śli na tworzywo językowe. Rzadko odwoływano się do konwen-
cji, kontekstu kulturowego i biograficznego. Do tego dochodziły 
trudności odbioru, wynikające z obcości pomysłu autora, jego idei 
oderwanej od sytuacji, także myślowej, odbiorcy. Jak wynika 
z udzielonych odpowiedzi, uczniów interesowały trzy kręgi          
zagadnień (prawda, że w istocie ważne): dramat rodzinny, krytyka 
rewolucjonistów i arystokratów, wymowa zakończenia. Zubożony 
został aspekt metafizyczny dzieła. Do tego dochodziła niechęć 
wobec przymusu lekturowego, brak zaufania do własnych umie-
jętności analitycznych, sprzeciw wobec przewlekłości i wyszuka-
nej stylistyki autora dramatu (zwłaszcza tych „opisowych” wstę-
pów). Na szczęście – pojawiała się także wola przezwyciężania 
trudności, aktywność poznawcza.  

Zaobserwowano polisemizm odbioru – wielość, różnorodność 
konkretyzacji dzieła, różny poziom dekodowania skrótów myślo-
wych. Zdarzały się analizy impresyjno-syntetyczne, oparte w du-
żej mierze na intuicji. Wnosić należy, że w niektórych klasach 



Z y g m u n t  K r a s i ń s k i  w e . . .            | 211 

 

podejmowano wcześniej elementy analizy eksplikacyjnej, próbo-
wano przekładu intersemiotycznego oraz różnych metod socjokul-
turalnych. Świadczyłyby o tym – stosunkowo nieliczne – wypo-
wiedzi o charakterze analityczno-syntetycznym, wskazujące nie 
tylko na dobrą znajomość i rozumienie tekstu dramatu, ale nawet 
wybranych pozycji literatury przedmiotu.  

Badania, obejmujące około 400 respondentów, nie mogą sobie 
rościć prawa do reprezentatywności w skali kraju. Stanowią jed-
nakże, jak się wydaje, wystarczający przyczynek dla stwierdzenia 
potrzeby rozwijania istniejącego – na szczęście – zainteresowania 
epoką wieszczów, bliską współczesności, także, jak się okazuje, 
poprzez arcydramat Krasińskiego.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 
 
 

Mickiewicz w korespondencji 
Zygmunta Krasińskiego 

 
 
List romantyczny realizował postulat jednego z protoplastów 

nowożytnej sztuki epistolarnej – Jana Jakuba Rousseau – o przy-
znaniu tej dziedzinie przekazu statusu projekcji uczuć osobistych, 
a tym samym autocharakterystyki piszącego. To, z czego skorzy-
stała literatura sentymentalizmu, w tym też epistolografia, roman-
tyzm pogłębił i rozwinął. List epoki wieszczów stał się nie tylko 
formą komunikacji nadawcy z adresatem, ale także wyrazem  
poglądów na różnorodne tematy: polityczne, obyczajowe, kultu-
ralne. 

Toteż romantykom nie wystarcza wypracowana przez klasy-
ków formuła korespondowania.  

Listy romantyków przełamują prywatność, oczekując jakby        
na szerszego niż adresat odbiorcę. To ostatnie zjawisko cechuje, 
jak wiadomo, np. znaczną część listów Słowackiego do matki.  

Romantyczny tekst epistolograficzny stanowi ten rodzaj wy-
powiedzi, w którym odbiorca szczególnie współtworzy zakres, 
a nawet formułę przekazu.  

List romantyczny zadziwia zarazem wielotematowością           
i zmiennością gry słownej. Pojawia się w nim forma poetycka 
obok czystego komunikatu.  

Jeśli badacz i wydawca olbrzymiej korespondencji autora 
„Irydiona” podkreślił u Mickiewicza – epistolografa niechęć 
do wszelkiego rodzaju modnej wówczas tematyki, wszelkich          
tendencji do autoanalizy uczuć lub tworzenia literackiej wersji 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 213 

 

własnej biografii184, a u Słowackiego wierność sentymentalnej 
teorii listu-wyznania185, to – opierając się na opiniach współcze-
snych i potomnych – dzieło epistolograficzne Krasińskiego uznał 
za bezcenne wprost świadectwo epoki, jedyny w swym rodzaju 
komentarz do wydarzeń społecznych, politycznych, literackich 
i własnej twórczości poety, niezwykłą panoramę idei, niepowta-
rzalne przeżycie świata i ludzi, wreszcie unikatową autobiografię 
w listach. To oczywiście słowa Zbigniewa Sudolskiego 186. 

Zdaniem Aliny Witkowskiej [...] korespondencję (Krasińskie-
go – H. G.) podzielić można na dwie wielkie grupy: listy konfesyj-
ne [...] i filozoficzne, [...] przybierające nierzadko charakter 
uczonych dysertacji. [...] Adresaci listów – dodaje Witkowska – 
tworzą swoisty system luster, w których Krasiński odbija i ogląda 
siebie. Jest to więc z jego strony proces autokreacji i zarazem gry 
z innymi, gry psychologicznej, miłosnej, intelektualnej, światopo-
glądowej, obyczajowej. [...] Listy Krasińskiego są świadomie  
traktowane przez piszącego jak literatura [...] Zarazem [...]         
okazują się skrajnie romantyczne, uczestniczą bowiem w tylekroć 
podejmowanym przez romantyków heroicznym zamyśle przekro-
czenia literatury i ograniczeń słowa, próbują dotrzeć do niepo-
znawalnego187. 

Marek Bieńczyk w studium „Czarny człowiek. Krasiński        
wobec śmierci” zmierzając do, jak to określa, wydobycia na jaw 
imaginacyjnego doświadczenia egzystencji podkreśla, że stano-
wiący osnowę tego doświadczenia egzystencjalny dylemat [...] 
rysuje się w wyrazisty sposób zwłaszcza w korespondencji Krasiń-
skiego188. 

                                                 
184   Z. Krasiński, Listy. Wybór. Opr. Z. Sudolski, Wrocław 1997, s. XI. Dalej – 

edycja sygnowana skrótem: „Listy – wybór”. 
185   jw., s. XII. 
186   jw., s.LXII. 
187   A. Witkowska, R. Przybylski, Romantyzm, Warszawa 1997, s. 594–597. 
188  M. Bieńczyk, Czarny człowiek. Krasiński wobec śmierci, Gdańsk 2001, s. 19 

i 21). 



214 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

*** 
 
Listy Krasińskiego, „koronnnego” świadka epoki, jako szcze-

gólne jej świadectwa były cenione od dawna. Natomiast – jako 
literatura są właściwie traktowane od półwiecza. Znalazło to        
wyraz w materiałach konferencji naukowej w stulecie śmierci 
poety w 1959 roku189. Tylko więc dla porządku przypomnijmy, że 
niegdyś Krasiński był wręcz oskarżany przez badaczy za trwonie-
nie talentu na epistolograficzny nałóg. Przytoczmy mały fragment 
sądu Antoniego Małeckiego w tej kwestii: 

Na własną swoją szkodę ten dziwny geniusz (boć tego mu 
nie odmawiam) tyle niepotrzebnych listów na wszystkie strony 
popisał, tyle w nich o swoich postępkach, uczuciach, ideałach, 
głupstwach i bezsensownych sprawkach naplótł...190. 

 
*** 

 
W tym wystąpieniu zwróci się uwagę na przykłady bezpośred-

nich odniesień Krasińskiego do Mickiewicza, dając pierwszeń-
stwo samym zapisom epistolograficznym, a komentarz ogranicza-
jąc do minimum. 

 
*** 

 
Szesnastoletni student Uniwersytetu Warszawskiego z za-

chwytem czytał właśnie przywiezionego z Rosji „Konrada Wal-
lenroda”. To był rok 1828. W liście do ojca z 26 marca tegoż 
roku (a zatem zaledwie w dwa miesiące po wydaniu poematu 
w Petersburgu) tak pisał z Warszawy o Mickiewicza „Powieści 
historycznej z dziejów litewskich i pruskich”: Zdaje mi się, że 
                                                 
189 Zob.: K. Wyka, Posłowie do „Zygmunt Krasiński. W stulecie śmierci”, Warsza-

wa 1960, s. 239–240. 
190 Cyt. za: Z. Sudolski, Korespondencja Zygmunta Krasińskiego. Studium mono-

graficzne. PIW, Warszawa 1968, s. 10. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 215 

 

jeszcze Polska nic takiego nie miała. Ten charakter ciemny, ponu-
ry, ta zdrada mściwa – wszystko serce przeraża, umysł wzbija, 
duszę przenosi do piekielnych marzeń. A jakie piękne wiersze, 
jaka moc, energia, harmonia – wszystko tchnie żalem i smutkiem, 
żalem, który nam tak przystoi191. 

Ta wówczas odosobniona recenzja to już przyczynek do auto-
charakterystyki poglądów późniejszego autora „Irydiona”. 

O „Konradzie Wallenrodzie” jako arcydziele poetyckim w na-
szym języku pisał Krasiński w recenzji francuskiego przekładu 
poematu, podkreślając zarazem uniwersalność przesłania poetyc-
kiego: [...] wzniosłość myśli i poglądów stawia twórcę jego 
w rzędzie ludzi, którzy przestają być wyłączną własnością swej 
ojczyzny, by stać się cząstką swego wieku i jego dziejów192.  

Widać dzieło to cenił i po latach, skoro pisząc do Delfiny 
z Kwidzyna w 1843 roku, odnotował: 

Przejeżdżałem przez Marienburg, ów sławny niegdyś krzyżac-
kim zakonem, a głośny dziś >>Wallenrodem<<, który tam się 
zaczyna i kończy193. 

Niebawem dojdzie do poznania Mickiewicza. Będzie to latem 
1830 roku w Genewie, gdzie Zygmunt po opuszczeniu Uniwersy-
tetu Warszawskiego kontynuował studia. Prezentacji poetów  
dokonał przyjaciel obydwu, nieoceniony Antoni Edward Odyniec. 

Oto świadectwo tego spotkania: 
11 augusta. Jestem w Genewie i widziałem się z Odyńcem, 

który mnie prezentował Mickiewiczowi, który bardzo grzecznie 
mnie przyjął, ale jest bardzo bladym i słabym, małego wzrostu, 
wychudłej twarzy, ale pięknych, spokojnych, melancholicznych 

                                                 
191  Krasiński, Listy do różnych adresatów. Zebrał, opracował i wstępem poprzedził 

Z. Sudolski, Warszawa 1991, t. I, s. 31. Dalej – edycja sygnowana skrótem 
„Do róż. adresatów”. 

192  Z. Krasiński, Pisma, t. VIII, s. 202–208, wyd. J. Czubek t.1–8, Kraków 1912. 
193  Krasiński, Listy do Delfiny Potockiej. Opracował i wstępem poprzedził Z. Sudol-

ski, Warszawa 1975, t. II, s. 117 i przyp. 2, s. 120. Dalej – edycja sygnowana 
skrótem „Do Delfiny”. 



216 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

rysów. [...] Wygląda na rozsądnego bardzo człowieka. Ja myśla-
łem, że wcale przeciwnie. Dziwne czasem robiemy sobie o lu-
dziach wyobrażenie, które upada za ich poznaniem194.  

Podobno to spotkanie odbyło się przy dźwiękach melodii 
z modnej podówczas opery Karola Marii Webera „Wolny strze-
lec”195.  

Mamy więc pierwszy opis wrażeń z poznania Mickiewicza,          
dokonany przez osiemnastolatka. Do tego dorzuci młody Zygmunt 
jeszcze – w tym samym liście-diariuszu kontemplowanie Mickie-
wicza, bo mało bardzo, prawie nic w pierwszych dniach nie          
mówił...196. 

Przedtem jeszcze, zatrzymując się w drodze na Zachód w Ja-
romierzu odnotował w liście dzienniku pod datą 17 października 
(1829 r.): Przeczytawszy kilka wierszy Mickiewicza położyłem 
się spać, by ujrzyć Warszawę i to wszystko, co kocha me serce197. 

Mielibyśmy też dowód na bardziej czynne zainteresowanie          
poezją Mickiewicza, gdyby dać wiarę stwierdzeniu w korespon-
dencji do ojca z 2.II.1830 r., iż w „Liście” przekazanym do druku 
w „Bibliotheeque Universelle”, napisanym po francusku, a zawie-
rającym rozprawę o dziejach literatury polskiej, zamieścił Krasiń-
ski, jak to oświadczył, tłumaczenie >Farysa< Mickiewicza198. 

Jeśli jednak przyjmiemy wyjaśnienie – w tej sprawie – wydaw-
cy – prof. Pigonia, który do tego źródła dotarł i odnotował: 
w tekście >Listu< mieści się tylko przekład fragmentu >Pieśni 
Wajdeloty<199, to i tak będziemy mieli podstawę sądzić o przeja-
wach tego czynnego zainteresowania.  

                                                 
194  Krasiński, Listy do ojca. Opracował i wstępem poprzedził St. Pigoń, Warszawa 

1963, s. 181. Dalej – edycja sygnowana skrótem „Do ojca”. 
195 Zob.: A. E. Odyniec, Listy z podróży. Opr. M. Toporowski i M. Dernałowicz, 

t. II, Warszawa 1961, s. 509–510. 
196   Do ojca, s. 184. 
197   Do ojca, s. 33. 
198   Do ojca, s. 99.  
199   jw., s. 102, przyp. 4. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 217 

 

Znając dotychczasowe opinie o autorze „Sonetów krymskich”, 
upowszechniane przez Kajetana Koźmiana, także zapewne w sa-
lonie generała Wincentego Krasińskiego, przyszły autor „Irydio-
na” był mile rozczarowany. Po wspólnej z autorem „Dziadów” 
wycieczce w Alpy – znów w liście do ojca – znamiennie pogłębił 
tę charakterystykę: 

O! Jakie fałszywe sądy były o nim (tj. Mickiewiczu – H. G.) 
w Warszawie. Rozległej on jest nauki, umie po polsku, po francu-
sku, po włosku, po niemiecku, po angielsku, po łacinie i po grec-
ku. Doskonale zna politykę europejską, historię, filozofię, mate-
matykę, chemię i fizykę. W literaturze nikt może w Polsce tyle nie 
ma znajomości. [...] Sądy ma bardzo rozsądne, poważne o rze-
czach. [...] Wydał mi się być ideałem człowieka uczonego i geniu-
szu pełnego 200. 

Gdyby przeanalizować te stwierdzenia, to zauważy się bez tru-
du, że mają one charakter wyraźnie polemiczny wobec lansowa-
nego wśród krytyków i recenzentów warszawskich obrazu autora 
„Sonetów”. Ów Litwin miał bowiem być – wedle tych poglądów 
– nieukiem, a nie poliglotą; naiwny jakoby sąd dwudziestolatka 
o wiedzy Mickiewicza na temat >>polityki europejskiej, historii, 
filozofii, matematyki, chemii i fizyki<<, a w szczególności – >>li-
teratury<< nabiera istotnego znaczenia, jeśli uzmysłowimy sobie, 
że to jest odpór dawany tym właśnie obiegowym opiniom, zdecy-
dowany protest – tym ostrzejszy, że skierowany bezpośrednio 
na ręce >> kochanego ojca<<, będący zarówno aktem odwagi jak 
i podziwu godnej przenikliwości. Zatrzymajmy się jeszcze na 
moment nad zwrotem zastosowanym w odniesieniu do poprawno-
ści językowej Mickiewicza: to określenie, rozpoczynające obraz 
umiejętności językowych – umie po polsku – nie jest bynajmniej 
przypadkowe, jeśli się weźmie pod uwagę zarzuty „salonu war-
szawskiego” np. pod adresem słownictwa „Sonetów krymskich”. 

                                                 
200   Do ojca, s. 187. 



218 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

Tu warto byłoby dodać, że sądy młodzieńca osiemnastoletnie-
go, który wszak za lat zaledwie parę obdarzy Europę jednym z jej 
najwybitniejszych dramatów, nie są bynajmniej tylko spontanicz-
ne; przeciwnie – są to wyważone opinie, oparte na dłuższych  
obserwacjach analizach, przemyśleniach. Autor listów informuje, 
że poznanie Mickiewicza było p r o c e s e m, a nie wynikało 
z przelotnych obserwacji. Wyznaje ojcu, że pragnął bardzo             
poznać Mickiewicza bliżej 201. 

Pierwszym etapem tego p o z n a n i a było – jak to już cytowa-
liśmy – kontemplowanie Mickiewicza 202, z kolei – ocena trafności 
jego sądów, następnie – >>lepsze zapoznanie<< i wówczas dopie-
ro wygłoszenie zacytowanego wyżej sądu wartościującego. Na 
koniec tej opinii – przypomnijmy, że pochodzi ona z obszernego 
listu-dziennika do Wincentego Krasińskiego z 5 września 1830 
roku, pisanego z Genewy – pojawiło się – i to w końcowej kon-
kluzji (co dla ówczesnej sztuki epistolarnej nie było bez znacze-
nia) wyznanie o niewątpliwym pożytku z poznania Mickiewicza: 

[...] Towarzystwo Mickiewicza niezmiernie pożyteczne. Nau-
czyłem się od niego zimniej, piękniej, bezstronniej rzeczy tego 
świata uważać, wielu przesądów, uprzedzeń i fałszywych wyobra-
żeń się pozbyłem i niezawodnie to wpływ będzie miało na dalsze 
moje życie, wpływ dobry i szlachetny 203. 

Znów wypada zaznaczyć, że tak kategoryczne i wyważone 
stwierdzenia w epistole do „kochanego ojca” mają walor odważ-
nej polemiki.  

Podczas letniego spotkania i wycieczek w Szwajcarii Mickie-
wicz zyskał taką oto opinię Zygmunta: Smutny zwyczajnie i zamy-
ślony; nieszczęścia już mu zmarszczki na trzydziestoletnim czole 
wyryły. Zawsze spokojny, cichy, ale znać we wzroku, że rzucona 
iskra zapali śpiący płomień w piersiach204. 
                                                 
201  Listy – wybór, s. 14. 
202  Do ojca, s. 193. 
203  Listy – wybór, s. 19. 
204  Do ojca, s. 214. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 219 

 

W trzy miesiące później Zygmunt zobaczył Mickiewicza 
w Rzymie i przeraził się jego wyglądem: Strasznie zesmutniał 
i wynędzniał od czasu widzenia się ostatniego z nim w Genewie. 
Cierpienie tak głęboko wyryte na jego twarzy, że aż żal bierze 
patrzyć205. 

Był to czas po rozbiciu się jego widoków na małżeństwo 
z Ankwiczówną – komentuje Pigoń 206. 

Autor „Konrada Wallenroda” był pierwszym przewodnikiem 
Krasińskiego po Bazylice Watykańskiej: Widziałem już kościół 
Św. Piotra, zaprowadził mnie pierwszy raz do niego Mickiewicz          
– odnotował Zygmunt 207. 

A zatem Adam pełnił funkcje cziczerone, jak niedawno wobec 
niego, utracona już wówczas jako kandydatka na małżonkę, Ewa 
Henrietta. Bywał też Mickiewicz pośrednikiem w zawieraniu 
przez Krasińskiego interesujących znajomości. To on zapoznał 
młodego Zygmunta z Szymonem Chlustinem, Rosjaninem o anty-
carskich poglądach. Krasiński odnotował te spotkania rzymskie 
w liście do ojca: 

Czasem też bywam u jednego Moskala zwanego Klustyn, który 
tu z matką i siostrą; zapoznałem się z nim przez Mickiewicza, jest 
to człowiek godny być innego narodu208. 

 
*** 

 
Są w epistolografii Krasińskiego listy-traktaty filozoficzne czy 

historycznoliterackie. Tę formę stosuje poeta pisząc do ludzi pió-
ra, np. do Franciszka Morawskiego czy Konstantego Gaszyńskie-
go. Generałowi Morawskiemu, przebywającemu na zesłaniu 
w Wołogdzie, przedstawia np. panoramę współczesnej literatury 

                                                 
205  jw., s. 219, przyp. nr 5.  
206  Do ojca, s. 215. 
207  Do ojca, s. 240. 
208  Listy – wybór, s. 112–113. 



220 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

francuskiej, z pikanterią kreśląc sylwetki jej reprezentatywnych 
twórców. Wiele tu uwag krytycznych, a obraz zamyka charakte-
rystyczny dla tego epistolografa passus retoryczny:  

Ja nieraz płaczę za średnimi wiekami, za ową poezją, która 
utworzyła Danta i dźwignęła katedry gotyckie [...]. Gdzie owa 
poezja dzisiaj? [...] co w teraźniejszej literaturze jest najzgubniej-
szym, najbardziej przeciwnym porządkowi wszechrzeczy, przezna-
czeniom duszy ludzkiej i celom ludzkości całej – to, że każda wal-
ka kończy się na zwycięstwie złego209. 

Na tym jakże przygnębiającym tle pojawia się apoteoza           
Mickiewicza – poety i erudyty: 

W nim jest prawdziwa poezja, bo szuka prawdy i jedynie 
prawdy, umrze z głodu, a nie będzie zmyślał fałszywych uczuć; od 
Nieba dostało mu się natchnienie, jakie znamionuje wieszcza, 
połączone z wielką potęgą myślenia i rozumowania. Do tego jest 
wielka harmonia między jego wyobraźnią a jego sercem; tamci 
wszyscy francuscy mają wyobraźnię, ale serca nie mają, wyob-
raźnia zaś bez serca prowadzi nieraz kobiety do zbrodni, a męż-
czyzn zawsze do głupstwa 210. 

Poglądy Krasińskiego na wzajemne relacje prawdy i fikcji 
w dziele sztuki literackiej wynikają tu z kardynalnych zasad           
estetyki romantycznej o zgodności przeżycia z jego poetyckim 
wyrazem, o eliminowaniu fałszu z lirycznych wyznań. Dla autora 
„Nie-Boskiej” sama robota poetycka jest nie tyle sprawą drugo-
rzędną co w sposób naturalny towarzyszącą kwestiom funda-
mentalnym. Te zaś sprowadzają się właśnie do poszukiwania          
p r a w d y,  a jej odnajdywanie możliwe jest jedynie z wyższego, 
Boskiego nadania. Ten dar został zdaniem epistolografa udzielony 
Mickiewiczowi, wraz z atrybutami erudyty: wielką potęgą myśle-
nia i rozumowania. To ostatnie odkrycie ma szczególny walor 
w oczach „poety myśli”. Równie trafne jest przypisanie Mickie-
                                                 
209  Do ojca, dodatek, s. 307. 
210  Listy – wybór, s.127–128. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 221 

 

wiczowi pełnej zgodności między pomysłami twórczymi a ich 
emocjonalnym uzasadnieniem, czyli – jak to określa Krasiński – 
wielkiej harmonii między jego wyobraźnią a jego sercem. 

Powyższe oceny dotyczą utworów przedlistopadowych, bo,  
pisząc z Petersburga do generała Morawskiego w styczniu 1833 
roku, Krasiński nie ma jeszcze dostępu do wydanego w listopa-
dzie 1832 w Paryżu IV. tomu „Poezji” zawierającego III część 
„Dziadów” oraz do „Ksiąg narodu polskiego i pielgrzymstwa  
polskiego”. O tych utworach napisze do Gaszyńskiego z Rzymu 
w grudniu 1833 roku, posługując się quasi-cytatami dla zmylenia 
cenzury: 

Czytałem: >>Pieśń ma już była w grobie, już chłodna<<, 
>>i będzie, jako są szelmowie<<. Tych dwóch dzieł u nas pełno 
w kraju. 

Improwizacja Konrada jest dzielna. >>Pielgrzymstwo<< jest 
tak głęboko pomyślane, jak nieczęsto zdarza się myśleć naszemu 
wiekowi, ale przez krewkość ludzi będzie ono raczej szkodliwym 
niż użytecznym, bo mało kto zrozumie cele autora, cele najczyst-
sze, najświętsze211. 

Zatrzymajmy się na chwilę nad oceną „Ksiąg narodu polskie-
go i pielgrzymstwa polskiego”. Tu pojawia się charakterystyczna 
u filozofa-arystokraty ambiwalencja opinii: aprobując idee        
Mickiewiczowego przesłania wyraża równocześnie obawę co do 
ich praktycznej realizacji. To zjawisko wystąpi – w sposób znacz-
nie bardziej przejrzysty – w piętnaście lat później, gdy Mickie-
wicz, założyciel legionu, przedstawi Zygmuntowi słynny „Skład 
zasad”. Będzie jeszcze o tym mowa. 

Nieco miejsca wypada poświęcić stosunkowi Krasińskiego 
do omawiania przez Mickiewicza w „Prelekcjach paryskich” 
„Nie-Boskiej komedii”.  

Znacznie wcześniej poeta chlubił się pochlebną opinią       
Mickiewicza o tym dramacie, a ze zrozumieniem przyjmował 
                                                 
211  Do róż. adresatów, t. I, s. 286. 



222 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

ambiwalentną ocenę „Irydiona”. W liście do Joanny Bóbr-
Piotrowickiej z 15 maja 1835 roku czytamy: 

Pragnąłbym wiedzieć, czy >>Nieboska<< doszła do rąk       
Pani. [...] Otrzymałem list z Paryża, w którym mi mówią, że nikt 
nie zna nazwiska autora i że z największym entuzjazmem od          
Mickiewicza, Goreckiego i w ogólności od innych była przyjęta212.  
O „Irydionie” zaś znajdujemy w korespondencji taką wzmiankę: 

Zdanie p. Adama jest prawdziwe co do słabości dramatu.     
Dałby Bóg, by i to drugie prawdziwe było co do szczytności        
wymowy213. 

Przypomnijmy, że Mickiewicz w roku 1843 w trzecim kursie 
w College de France na czterech wykładach analizował „Nie-
Boską komedię”. Pod wpływem tychże interpretacji Krasiński 
uwierzył w swój dar profety: I Mick[iewicz] jakby sam czuł, że 
autor sobie los swój wyproroczył.214 [...] On jeden, pisze Krasiń-
ski, poznał się na końcu poematu: >>Galilaee vicisti<<215. 

Zasadniczy rozdźwięk między poetami dotyczył osądu roli 
Żydów. Mickiewicz skrytykował sceny dramatu eksponujące 
udział przechrztów w rewolucji społecznej.  

Na ile cenne dla emigracji były te analityczne wykłady Mic-
kiewicza, świadczy wypowiedź Słowackiego, który, jak wiadomo, 
miał szczególne powody do dystansu wobec osoby i działalności 
Mickiewicza. A jednak autor „Beniowskiego” uczęszczał nadal 
na wykłady w College de France i już nazajutrz po pierwszej  
lekcji o „Nie-Boskiej” tak pisał do przyjaciela: 

Przemowę do >Nieboskiej< wczoraj czytał z katedry profesor, 
wystawiając ją Francuzom za model tego pojęcia, jakie my, nowi 
ludzie, mamy o poetach i poezji – dalej o >Nieboskiej, mówić 
                                                 
212   jw., s. 310. 
213  Krasiński, Listy do Jerzego Lubomirskiego. Opracował i wstępem poprzedził 

Z. Sudolski, Warszawa 1965, s. 130. Dalej – edycja sygnowana skrótem:               
„Do Lubomirskiego”. 

214   Ibidem. 
215   Do róż. adresatów, s. 424. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 223 

 

będzie. – Czas idzie i kwiaty rozkwitają. Raduj się więc, żeś siał 
ducha, i porzuć odtąd wszelki smętek, a bądź mężem podług          
własnego ideału [...].[...] Ty świeży, anielski, rozwidniony, proro-
czy [...]216. 

Słowa te zapisał Słowacki już po konwersji towianistycznej. 
Przeciwstawił więc w tym liście „świeżego” Zygmunta swej 
mrocznej, ale i pokornej osobowości, pisząc: Zostało mi więc 
milczenie i ciemność, i pokora, i modlitwa217. 

Oceny „Prelekcji paryskich” w listach Krasińskiego dotyczą 
zresztą i innych kwestii. Pochlebne opinie można znaleźć np. 
o wykładach z maja i czerwca 1843 roku, na których Mickiewicz 
zajmował się filozofią, w tym filozofią polską, co Zygmunt odno-
tował w liście do kompetentnego w tej dziedzinie adresata, bo do 
Augusta Cieszkowskiego.  

Jeśli chodzi o zainteresowanie Krasińskiego udziałem autora 
„Pana Tadeusza” w Kole Sprawy Bożej, to posłużmy się w tym 
zakresie uwagami współczesnej badaczki: 

W opinii Krasińskiego – pisze Ewa Szczeglacka – autor 
„Dziadów” kontynuował i rozwijał swoje młodzieńcze ideały, 
które nie były odległe od tych, jakie głosił Towiański (w latach 
czterdziestych). Na podstawie korespondencji można by wysnuć 
wniosek, że Mickiewicz przyłączył się do Towiańskiego (w Paryżu 
w 1841 roku), ponieważ to, co głosił mistrz, było mu bliskie, 
zgodne z kierunkiem rozwoju jego własnych poglądów i oczeki-
wań. Towianizm wyrósł z idei, którym hołdował Mickiewicz od 
czasów studiów w Wilnie. Mam tu na myśli najbardziej fundamen-
talne zasady, takie jak: wiara w magnetyzm, w sens czynu, w moż-
liwość, a nawet konieczność doskonalenia duchowego, w pra-
gnienie przemiany świata i historii.218. 
                                                 
216  jw. 
217  Krasiński, Listy do Augusta Cieszkowskiego, Edwarda Jaroszyńskiego i Broni-

sława Trentowskiego, oprac. i „Wstęp” Z. Sudolski Warszawa 1988, t. I, s. 80.  
218  Ewa Szczeglacka, Towianizm w świetle listów Zygmunta Krasińskiego, „Rocznik 

Towarzystwa Literackiego im. A. Mickiewicza” Nr XXXVIII, r. 2003, s. 72.  



224 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

Minie 17 lat od osobistego poznania autora „Dziadów”. Mic-
kiewicz już zamienił słowo na czyn. Najlepsze rzeczy Krasińskie-
go są już dawno napisane. Nadeszła Wiosna Ludów; obaj poeci 
spotykają się w Rzymie. 

Krasiński przeciwny jest organizacji legionu Mickiewicza, jak 
jest przeciwny w ogóle wszelkim akcjom rewolucyjnym. Mickie-
wicz – rewolucjonista – nie mógł odpowiadać Krasińskiemu. 

Niemniej jednak autor „Irydiona” potrafił się zdobyć na kry-
tyczną ocenę części przeciwników politycznych Mickiewicza. 

Na szczególną uwagę zasługuje tu relacja o spowiedzi Mic-
kiewicza przed ks. Aleksandrem Jełowickim. Zacytujmy tylko 
krótki fragment listu do Delfiny Potockiej, wyrażający pogląd 
Krasińskiego na sprawę: 

[...] będziesz miała wyobrażenie mąk Adamowej duszy spowia-
dać się zmuszonej miernotce takiej złośliwej i małej, staropanień-
skiej i cierpkiej, karlanej i suchej, jak Jełowicki! Tytan w więzach 
u karła, jak w Eddzie skandynawskiej bywa. Lew konający pod 
łapą lisa i borsuka.219 

O Mickiewiczu – organizatorze legionu – pisał Krasiński 
w liście do Delfiny z 9 lutego 1848: 

Nic przykrzejszego jak rozmowa z nim, bo ciągłą bójką na         
noże; nigdy go w ciągu logicznym rzeczy nie utrzymać...”220. 

A w parę dni później, już nie tyle po dyskusji, co awanturze 
z poetą donosił tej samej adresatce: 

Ogromnie się uniósł, Boże furory go porwały, gdym mu       
wystawiał, że nie miecz, ale pokój i harmonię powinien nieść  
ludziom; nie wyglądać na stronnictwo, które walczy, ale na praw-
dę i miłość, które koją i do każdego umieją właściwym przema-
wiać językiem”221. 

                                                 
219  Do Delfiny, t. III, s. 648. 
220  Ibidem, s. 668. 
221  Jw. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 225 

 

W miesiąc później po kolejnym spotkaniu obu poetów, nie-
mniej burzliwym – tak pisał Krasiński do swej powiernicy: 

Wyrzucałem mu okropnie radykalizm bez granic, nienawiść, 
brak miłości i chrześcijaństwa – ale okropnie. – Mówiłem mu, 
że on Pankracym 222. 

Był Krasiński jednym z pierwszych czytelników „Składu          
zasad”. Sam Mickiewicz przyniósł mu tekst – i tu – rzecz zna-
mienna autor „Nie – Boskiej” potrafił docenić idee dokumentu, 
ale panicznie bał się ich realizacji: 

Manifest [..] z 15 punktów, które jako słowa są niebem na zie-
mi, a jako c z y n mogłoby się przekręcić w piekło na ziemi. [...] 
Ewangelia staje się prawem politycznym i społecznym Polski, na 
pomoc każdemu chrześcijańskiemu ludowi uciśniętemu Polska 
zawżdy bieży [...]. Powtarzam, jako słowa na papierze to niebo, 
jako wykonanie, może być piekłem223 – pisał do Delfiny. 

 
*** 

 
Z lipca 1848 roku pochodzi jedyny zachowany list Krasińskie-

go do Mickiewicza, napisany bezpośrednio po „dniach czerwco-
wych”, czyli powstaniu ludu paryskiego, stłumionym przez siły 
rządowe. Godzi się zacytować fragmenty tego pisma, zwracając 
od razu uwagę na formułę przekazu – zastosowanie drugiej osoby 
liczby pojedynczej, co jest dowodem szczególnego wzburzenia 
autora listu:  

Kiedyś nie wiedział wprzód, teraz po dniach czerwcowych        
dowiedziałeś się, Adamie, czego wyobrazicielem sztandar czer-
wony, za którym tak tęskniłeś w marcu. [...] Sam albowiem ten 
sztandar rzecz swoją wypowiedział swymi napisami światu, sam 
wystąpił przez czyn, rzucił się do mordu, łupieży, wszeteczeństwa. 
[...] Bluźnił bożym prawom, arcybiskupa zamordował. [...] Upa-
                                                 
222  Ibidem, s. 758.  
223  Ibidem, s. 791–792. 



226 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

miętaj się, człowiecze, i już nigdy nie powtarzaj, że takie czasy 
dziś i że Bóg samych łotrów dobiera do sprawy swojej. Takich 
czasów nigdy na świecie ni było, ni będzie. [...] Nie z łotrami 
trzyma [...] Bóg, ale z ludzkością, którą stworzył przeciw łotrom, 
którzy się odstworzyli. Taka jest prawda, Adamie, mówiłem Ci ją 
w Rzymie. Teraz koniecznie uczułem sumienie na mnie wołające, 
bym Ci ją powtórzył. Podziękuj Bogu, żeś tu się nie znalazł       
podczas tych dni, bo byłbyś duszę swą aż na samo dno piekła 
strącił.224 

 
Jak widać te pretensje i ostrzeżenia mimowolnie uwień-       

czył Krasiński trawestacją z drugiej części „Dziadów”..., zresztą           
powtórzoną w liście do Ludwika Orpiszewskiego, pisanym 
w dwa tygodnie później, również o wypadkach czerwcowych, 
gdzie czytamy o Mickiewiczu, że [....] duszę może aż na                 
s a m o  d n o  p i e k ł a  s t r ą c i ć 225. 

 
*** 

 
Tak to poglądy dwóch poetów – tu przywołane fragmentarycz-

nie i to tylko ze strony autora „Nie-Boskiej” – rozeszły się, spola-
ryzowały. Ale ocena wielkości Mickiewicza, tytana, geniusza 
myśli i słowa – nigdy nie zdewaluowała się w świadomości       
Krasińskiego. Wyrazem najbardziej bezpośrednim i przekonują-
cym jest ów – jakże celny prywatny nekrolog, zamieszczony 
w liście do Adama Sołtana, cytowany po dziś dzień jako świadec-
two ojcowskiego wpływu Mickiewicza: 

Pan Adam już odszedł od nas – na tę wieść pękło mi serce. 
On był dla mego pokolenia i miodem i mlekiem, i żółcią, i krwią 
duchową. – My z niego wszyscy. On nas był porwał na wzdętej 
fali natchnienia swego i rzucił w świat. Był to jeden z filarów  
                                                 
224  Do róż. adresatów, t. II, s. 207–208. 
225  Ibidem, s. 162.  



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 227 

 

podtrzymujących sklepienie złożone nie z głazów, ale z serc tylu 
żywych i krwawych – filar to był olbrzymi, choć rozpękły sam, 
a teraz dołamał się i runął w przepaść, i całe sklepienie ono         
zadrżeć musi, i kroplami krwi z ran serc, z których złożone, płakać 
nad jego grobem! Największy wieszcz nie tylko narodu, ale 
wszystkich plemion słowiańskich, już nie żyje. Smutno – smutno           
– smutno!226. 

I jeszcze jedno świadectwo, tym razem z listu do Augusta 
Cieszkowskiego: 

Arcysmutna wiadomość! Głazem grobowym przycisnęła 
mi serce, bom go kochał [...]. Iskry, co w nim żyła i z nim się 
rozwiała, nie odnajdziem w żadnej innej piersi dziś! Pierś ta 
była Michałowo-Aniołowa! Smutno – smutno – smutno227. 

By nie kończyć jednak tym smutnym akcentem przenieśmy raz 
jeszcze uwagę na ów tylekroć eksponowany zwrot – my z niego 
wszyscy. To było świadectwo korzystania z Mickiewicza przez 
współczesnych; także – proroctwo o wzorcu dla ludzi pióra po 
wsze czasy. Wreszcie – zapowiedź czegoś więcej: oto przemożnej 
roli skrzydlatych słów Mickiewicza, wtopienia się jego zwrotów 
w codzienną mowę, tego – według cytowanego już określenia 
Rymkiewicza mówienia Mickiewiczem 228. A rezerwuarem takie-
goż mówienia jest właśnie epistolografia Krasińskiego.  

Przykładów starczyłoby na oddzielną publikację, tu przytocz-
my tylko niektóre nawiązania do tekstów autora „Pana Tadeusza”: 

Np. – tak pisze Krasiński do Adama Sołtana: 
Nieraz sobie myślę, och! Gdyby Adam Sołtan mógł choć na 

chwilę przybyć i obaczyć dzieci moje, i ze mną kilka wieczorów 
tych  d ł u g i c h  n a  r o z m o w a c h,  o  których Mickiewicz 
mówi, przepędzić, byłoby mi to pociechą i jemu też może 229. 
                                                 
226   Krasiński, Listy do Adama Sołtana. Opracował i wstępem poprzedził Z. Sudol-

ski, Warszawa 1970, s. 617. Dalej – ta edycja sygnowana skrótem „Do Sołtana”. 
227   Listy – wybór, s. 520–521. 
228   Mickiewicz, czyli wszystko…, dz. cyt. s. 5. 
229   Do Sołtana, s. 563. 



228 |          M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .  

 

Bywało też tak, że Krasiński cytował z pamięci całe strofy 
Mickiewicza. Tak było np. w liście do Delfiny z Bożego Naro-
dzenia (!) 1847 roku, kiedy to zestawiając brzmiące radości 
i wesela włoskie ze smutną sytuacją Polski tak pisał: 

Kiedy się sprzymierzą wiary, ludy, zdania, 
Zmartwychpowstawać gdy będzie świat cały,  
Syn twój wezwany – do boju bez chwały,  
I do męczeństwa – lecz bez zmartwychwstania – 

– i dodał: Jakby przepowiedział Mick[iewicz]!230. 
A oto fragment listu do Jerzego Lubomirskiego z 4 sierpnia 

1842 roku: 
Od śmierci Konst[antego] (Danielewicza – H. G.) jakby ciało 

moje wzięło gromem – oczy źle, coraz gorzej, jednak trza żyć, 
nie konać, bo: 

>>...wyszedł głos i padł już los 
I tajne brzemię lat  
Wydało płód, i stał się cud,  
I rozraduje Świat<<. 

Te wiersze napisał pan Ad[am] w chwili poznania 
Tow[iańskiego]231. 

To od Delfiny otrzymał Krasiński tekst wiersza „Do B... Z.” 
(„Słowiczku mój..”), co skomentował uwagami na temat istoty 
ludzkich nadziei, oczekiwań i poszukiwań. List zamienił się 
w filozoficzny wywód, co w korespondencji Krasińskiego, także 
z Delfiną, nie było rzadkością. Krasiński opisał poczynania ludz-
kości od sześciu tysięcy lat, eksponując wkład poszczególnych 
narodów w rozwój myśli ludzkiej, a trzem spośród nich wyzna-
czył miejsce szczególne. Oto fragmenty tej epistoły: 

Dziękuję Ci z serca za „I rozraduje świat” – tknęło mnie jak 
ręka strunę i oddźwiękłem w dźwięk. Pewno, pewno, ni marne to 
przeczucia, ni daremne modły, ni puste i próżne natchnienia,  
                                                 
230   Do Delfiny, t. III, s. 523. 
231   Do Lubomirskiego, s. 102. 



M i c k i e w i c z  w  k o r e s p o n d e n c j i . . .       | 229 

 

żądze, chęci tylu, co żyli i pragnęli, i pomarli, tylu, co żyją dotąd 
i pragną. [...] Grek tylko, Francuz i Lech nigdy odpoczynku nie 
mając ni pragnąc, wybrali się na wszystkie niebezpieczeństwa 
dróg nieznanych i wiecznie szli przed ludzkością na złamanie kar-
ku, ale zbawieni przez to, że ich miłość musiła, nieskończona  
miłość!232 

W trzy dni później, pisząc do swej Dialy list, jak to zaznaczył, 
o północy – znów nawiązał do tego tekstu Mickiewicza. Po       
cytacie: 

Na pożegnanie piej, 
Wylanym łzom, spełnionym snom, 
Skończonej piosnce Twej – 

– kontynuował wywód filozoficzny – zwracając się do adresatki: 
[...] bo uważasz to tylko wieczne prawdziwie, co w sobie c a ł e,         
d o p e ł n i o n e,  s k o ń c z o n e! 

Tu wyrazu s k o ń c z o n e nie bierz za ograniczoność i mar-
ność, i śmiertelność, ale za to, co zwie się  A b s o l u t u m 233.  

Warto na koniec zestawić ów passus ze spostrzeżeniem współ-
czesnego badacza: 

Oto więc idealny stan – pisze Marek Bieńczyk – który Krasiń-
ski pragnąłby osiągnąć: zamiast rozpływania się w nieskończonej 
przestrzeni – znalezienie w sobie centralnego punktu, żywego 
i trwałego; w miejsce chaosu, wirowania w nieskończoności          
– harmonijne trwanie; zamiast zapadania się w Boga-otchłań – 
odtwarzanie bytu Boga nasienia234. 

A właśnie Mickiewicz był dla Krasińskiego takim ideałem – 
użyjmy raz jeszcze zwrotu Bieńczyka – budowania i wzmacniania 
środka – ostoi indywidualnej tożsamości 235.  

                                                 
232  Do Delfiny, t. I, s. 544–546.  
233  Ibidem, s. 557. 
234  M. Bieńczyk, Czarny człowiek, s. 174. 
235  Ibidem. 



 

 
 
 
 

Poezja Słowackiego w szkole 
 
 

Badania nad odbiorem dzieła Słowackiego w szkole zainicjo-
wał Władysław Szyszkowski, prowadząc seminarium z metodyki 
nauczania języka i literatury polskiej w Wyższej Szkole Pedago-
gicznej w Krakowie w roku akademickim 1957/58. Wyniki zosta-
ły opublikowane w roku 1960 na łamach „Polonistyki”236. 

Stanisław Frycie opublikował w roku 1971 artykuł pt. „Czy-
telnicza recepcja twórczości romantyków w galicyjskiej szkole 
średniej w latach 1863–1914”, składający się z dwóch części. 
Część pierwszą poświęcił Mickiewiczowi, drugą Słowackiemu237. 
Jest to czterostronicowy opis obecności tekstów Słowackiego 
w sprawozdaniach gimnazjalnych.  

Barbara Kryda, w artykule „Słowacki we współczesnej szko-
le”, przedstawiła wyniki badań ankietowych przeprowadzonych 
u schyłku lat siedemdziesiątych238. Konkluzje autorki artykułu, 
potwierdziły charakterystyczny dla odbioru szkolnego prymat 
stylu mimetycznego nad innymi sposobami odbioru poezji.  

Interesujące uwagi na temat kontekstu historyczno-literackiego 
szkolnej recepcji dzieł Słowackiego zawarł Mieczysław Inglot 
w artykule „Dramaty Juliusza Słowackiego w tekstach programu-

                                                 
236  W. Szyszkowski, Z dziejów recepcji szkolnej Słowackiego, „Polonistyka”, nr 1, 

r. 1960, s. 19–27. 
237  St. Frycie, Czytelnicza recepcja romantyków w galicyjskiej szkole średniej 

w latach 1863–1918. (II) Słowacki, „Profile”, nr 1, r. 1971, s. 45–48. 
238  B. Kryda, Słowacki we współczesnej szkole, „Polonistyka”, nr 1, r. 1979,            

s. 25–37.  



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 231 

 

jących nauczanie w szkole średniej lat 1945–1980 (ze szczegól-
nym uwzględnieniem >Kordiana<)”239.  

Przed pięciu laty powstała pierwsza praca traktująca komplek-
sowo o szkolnej recepcji Słowackiego, doprowadzona do roku 
1939240.  

Ostatnio zainteresowanie szkolnym odbiorem wieszcza wyra-
ził Zenon Uryga w referacie wygłoszonym na sesji naukowej 
w Kolegium Karkonoskim w Jeleniej Górze (24.04.2009 r)., zor-
ganizowanej w ramach Dolnośląskich obchodów Roku Słowac-
kiego – „Juliuszada 2009”241.  

 

* * * 
 

Penetrując dzieje obecności poezji Słowackiego w szkole, 
trzeba na początku zauważyć, że drugi wieszcz torował sobie  
drogę do lektury szkolnej o wiele trudniej niż „wieszcz genialny” 
(bo tak Mickiewicza nazywano w podręcznikach szkolnych już 
od początku lat trzydziestych XIX wieku)242.  

„Rys dziejów piśmiennictwa polskiego” Lesława Łukaszewi-
cza, od którego to podręcznika rozpoczynamy niniejszy przegląd, 
obiegł wszystkie zabory, a obok pierwodruku i wznowień kra-
kowskich miał kilka wydań w Warszawie i w Poznaniu243. Oceny 

                                                 
239  M. Inglot, Dramaty Juliusza Słowackiego w tekstach programujących nauczanie 

w szkole średniej lat 1945–1980 (ze szczególnym uwzględnieniem >Kordiana<), 
[w:] Studia z dziejów edukacji literackiej w Polsce XIX i XX wieku, pod red.          
M. Inglota, Wrocław 1992, s. 99–116.  

240  H. Gradkowski, Szkolna recepcja Słowackiego w XIX i pierwszej połowie 
XX wieku, Częstochowa 2004. 

241  Z. Uryga, Propozycje lektury „Kordiana” we współczesnych podręcznikach 
licealnych. Jelenia Góra 2010, [w:] Słowacki wczoraj i dziś pod red. H. Grad-
kowskiego i E. Tuz-Jureckiej, s. 129–142. 

242 Tak nazwał Mickiewicza – bodaj po raz pierwszy – Jan Popliński. Zob.: Tenże: 
Nowe wypisy polskie, czyli wybór różnych wyimków prozę i poezję zawierających 
dla użytku młodzieży szkolnej, cz. II Leszno 1838, s. 321.  

243  „Rys dziejów piśmiennictwa...” Lesława Łukaszewicza miał 13 wydań, w tym 7 krakowskich 
(1836–1858), 2 warszawskie (1856–1859) i 4 poznańskie (1859–1866). 



232 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

twórczości Słowackiego, zamieszczane w kolejnych edycjach 
tego podręcznika, są bardzo symptomatyczne dla dziejów kultu 
poety. Pierwsza wzmianka, z roku 1836, brzmi następująco: 

„Juliusz Słowacki ur. 1809, syn Euzebiusza i Salomei, uczył się 
w Wilnie. W poemacie >Żmija< i powieści >Jan Bielecki< zapo-
wiada wieszcza, mającego odgadnąć swoje powołanie”244). 

W edycji późniejszej (1851), ostatniej przejrzanej przez autora, 
znajdujemy wypowiedź o wyraźnym zabarwieniu negatywnym: 

„We wszystkim, co jego muza wyśpiewała, znajdziesz ustępy 
piękne, ale całość zawsze niesmaczną albo skrzywioną. Pospolicie 
dziwaczy”245. 

W wydaniach warszawskich (1856, 1861) znajdujemy rozwi-
nięcie tych nieprzychylnych sądów, poznańskie zaś wydania  
„Rysu dziejów”, z lat 1860 i 1864, zamieszczają zgoła odmienną 
ocenę poezji Słowackiego. Poeta został awansowany do trójki 
najwybitniejszych wieszczów, doceniona została wielostronność 
jego pomysłów twórczych, bogactwo wyobraźni poetyckiej 
i języka.  

W połowie lat czterdziestych w Poznaniu i Warszawie pojawi-
ły się niemal równocześnie dwie książki, ujmujące skrótowo   
dzieje literatury ojczystej. Były to: „Piśmiennictwo polskie 
w zarysie” Edwarda Dembowskiego oraz Kazimierza Władysła-
wa Wójcickiego „Historia literatury polskiej w zarysach”246. 

„Czerwonemu kasztelanicowi”, zawdzięczamy wprowadzenie 
do obiegu czytelniczego w kraju tytułów utworów emigracyjnych 
poety: „Kordiana”, „Balladyny”, „Lili Wenedy”, Mazepy”, 
„Księdza Marka”, „Snu srebrnego Salomei”, „Księcia Niezłom-
nego”.  

                                                 
244 L. Łukaszewicz, Rys dziejów piśmiennictwa..., Kraków 1836, wyd. I, s. 82. 
245 Ibidem, Kraków 1851, wyd. V, s. 111–112. 
246 Piśmiennictwo polskie w zarysie skreślił E. D. Poznań 1845; K. W. Wójcicki, 

Historia literatury w zarysach dla młodzieży. Warszawa 1845. 



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 233 

 

Natomiast Wójcicki napisał o Słowackim, iż „[...] bez-
sprzecznie należy do genialnych naszych poetów, w owej świetnej 
plejadzie, która zajaśniała obok Mickiewicza”247. Jako ilustrację 
swych sądów autor podręcznika zdecydował się zamieścić „Ojca 
zadżumionych”, utwór, który trafi do kanonu lekturowego na       
wiele dziesiątków lat. 

Z roku 1861 pochodzi Juliana Bartoszewicza „Historia litera-
tury polskiej potocznym sposobem opowiedziana”248. Nazywając 
okres romantyzmu „epoką Mickiewicza”, Słowackiego i Krasiń-
skiego autor cenił znacznie mniej (niż Mickiewicza). O pierw-
szym pisał: „geniusz hieroglificzny, pyszny i zuchwały”249 dru-
giemu zarzucał „monotonię” w obrazowaniu poetyckim. Autor 
„Balladyny”, zdaniem Bartoszewicza, „rzucał się niespokojnie 
całe życie” i „o pierwszeństwo walczył nawet z Mickiewiczem”250. 
W tym ostatnim stwierdzeniu mieściła się szczególna przygana, 
która odbije się szerokim echem w dziejach recepcji Słowackiego. 

Po klęsce powstania styczniowego dotkliwą lukę w literaturze 
dydaktycznej, spowodowaną represjami na terenie zaboru rosyj-
skiego, starała się wypełnić szkoła wielkopolska, głównie za 
sprawą środowiska nauczycielskiego gimnazjum Św. Marii Mag-
daleny w Poznaniu. Absolwent tegoż gimnazjum, potem jego 
nauczyciel, a później przez wiele lat profesor Uniwersytetu Wro-
cławskiego – Władysław Nehring – wydał „Kurs literatury          
polskiej dla użytku szkół”251. To właśnie Nehringowi zawdzięcza 
szkoła polska upowszechnienie kultu trzech wieszczów, „Utwory 
tych mistrzów – pisał – są niejako podstawą całej nowoczesnej 
poezji polskiej. Około tych trzech historyków myśli i słowa pol-

                                                 
247  K.W. Wójcicki, dz. cyt., wyd. II, Warszawa 1859–1861, t. IV, s. 226. 
248  J. Bartoszewicz, Historia literatury polskiej potocznym sposobem opowiedziana. 

Warszawa 1861. 
249  Ibidem, s. 540. 
250  Ibidem. 
251  W. Nehring, Kurs literatury polskiej dla użytku szkół. Poznań 1866. 



234 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

skiego grupują się większe i mniejsze talenta, tworzą się szkoły 
naśladowania lub nowe kierunki”252.  

W roku 1877 pojawiła się w Krakowie „Historia literatury 
polskiej dla młodzieży opowiedziana w krótkości”, autorstwa  
Karola Mecherzyńskiego253. Słowacki jawi się tu jako osobowość 
„dumna i drażliwa”, której cechą konstytutywną ma być „zawiść 
nie cierpiąca wyższości” 254, powodująca, że jego pomysły nie 
mają należytego dopracowania.  

Dodać należy, że w galicyjskich podręcznikach dla szkół         
elementarnych i niższych klas gimnazjalnych Słowacki znalazł się 
na miejscu osiemnastym (z 25 tytułami utworów), po takich auto-
rach, jak Stanisław Jachowicz, Wincenty Pol, Teofil Lenartowicz, 
Józef Ignacy Kraszewski, Władysław Syrokomla, Józef Bohdan 
Zaleski. Dla porównania dodajmy, że najczęściej cytowany był 
oczywiście Mickiewicz (130 tytułów) 255. 

 
*** 

 
W Polsce międzywojennej uczono w szkołach średnich o Sło-

wackim, korzystając – głównie z dwóch podręczników: książek 
Manfreda Kridla i Juliusza Kleinera256.  

                                                 
252  Ibidem, s. 212. 
253  K. Mecherzyński, Historia literatury polskiej dla młodzieży opowiedziana 

w krótkości. Kraków 1877. Tenże: Przykłady i wzory z najcelniejszych poetów 
i prozaików polskich zebrane i zastosowane do historii literatury polskiej       
opowiedzianej w krótkości dla młodzieży. Kraków 1878.  

254  K. Mecherzyński, Historia literatury..., s. 328. 
255  Zob. M. Inglot, Gatunki i rodzaje literackie w galicyjskich podręcznikach do 

nauczania języka polskiego w szkołach elementarnych i niższych gimnazjalnych, 
[w:] Z dziejów edukacji literackiej w Galicji. Pod red. M. Inglota. Wrocław 1983, 
s. 51–74. 

256  M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Podręcznik dla szkół średnich. Cz. I–V, 
Warszawa 1925–1933; J. Kleiner, A. Brückner, Zarys dziejów literatury polskiej 
i języka polskiego. T. I. Od początków do powstania listopadowego, Lwów 1938; 
ciż, Zarys dziejów literatury i języka polskiego. T. II. Od wielkiej poezji emigra-
cyjnej do literatury nowego państwa polskiego, Lwów 1939 [część literaturo-



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 235 

 

W podręczniku Kridla wszystkie teksty lekturowe Słowackie-
go otrzymały solenny rozbiór w bogato skomentowanych pyta-
niach. A są to utwory następujące: „Godzina myśli”, „Kordian”, 
„Balladyna”, „Hymn” (Smutno mi, Boże...”), „Rozmowa z pira-
midami”, „Anhelli”, „Ojciec zadżumionych”, „Grób Agamemno-
na”, „Lilla Weneda”, „Testament mój”, „Na sprowadzenie pro-
chów Napoleona”, „Beniowski”, „Tak mi Boże dopomóż”, 
„Król-Duch” (cztery rapsody).  

Kleiner przechodzi do analizy dzieł Słowackiego po omówie-
niu twórczości Mickiewicza, i Krasińskiego, przypomniawszy 
o ogłoszeniu przez autora „Irydiona” „w roku 1841 w jednym 
z czasopism poznańskich [...] wspaniałego artykułu o Słowackim” 
(s. 291).  

Zgodnie z konwencją całości podręcznika wywód został          
podzielony na wydzielone segmenty. Oto wybrane tytuły akapi-
tów (przykłady przywołano pod kątem zaleceń ówcześnie obo-
wiązujących programów nauczania): 

Psychologia w „Marii Stuart”; „Kordian”. Dzieje bohatera. 
Rywalizacja z Mickiewiczem; „Balladyna” próbą zastąpienia 
dawnej twórczości ludowej; „Anhelli” jako poemat religijny; 
„Lilla Weneda”. Polska „duszą anielską w czerepie rubasznym”; 
„Beniowski” – poemat o dawnej Polsce i o samym poecie; „Fan-
tazy”. Realizm psychologiczny; Filozofia mistyczna poety i jej 
źródła. „Król Duch”. 

Podsumowując omówienie twórczości Słowackiego Kleiner 
odniósł się do dzieła Mickiewicza. Nawiązał przy tym do słynnej 
oceny porównawczej pozostawionej przez Krasińskiego i tym 

                                                                                                        
znawczą przygotował Kleiner, część językoznawczą – Brückner – przyp. H.G.)]. 
W niniejszym artykule korzysta się z edycji: Zarys dziejów literatury polskiej,  
Juliusz Kleiner, cz. I i II (od początków do 1918), Włodzimierz Maciąg, cz. III 
(1918–1966); Wrocław 1974; po cytatach podaje się w nawiasach numery stron.  



236 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

nawiązaniem zakończył rozdział poświęcony autorowi „Kordia-
na”257.  

 
* * * 

 
„Osobliwością powojennych programów nauczania języka 

polskiego – jak słusznie zauważyła Bożena Chrząstowska – jest 
wyraźny związek ich koncepcji z aktualną polityką oświatową przy 
jednoczesnej izolacji od zamian zachodzących równolegle w lite-
raturoznawstwie”258. 

Pierwszym dokumentem centralnie regulującym przebieg           
procesu dydaktycznego w szkole powojennej był Program nauki 
w 11-letniej szkole ogólnokształcącej259, obowiązujący od roku 
szkolnego 1949/50. Program uczył rozumienia literatury „jako 
oręża ideologicznego w walce społecznej”260. Wytyczne te miały 
oczywiście wpływ na szkolną recepcję Słowackiego. Obowiąz-
kowo należało zanalizować te teksty autora Mazepy, które wyraź-
nie odsłaniały społeczno-polityczne konflikty epoki: Odę do          
wolności, Kordiana, Balladynę, Anhellego, Lillę Wenedę, Grób 
                                                 
257  Mickiewicz, jak wnikliwie stwierdził Krasiński, siłę dośrodkową ukazuje w swej 

zwartości i syntetyczności – u Słowackiego działa siła odśrodkowa, objawiająca 
się rozprzestrzenieniem perspektyw, rozprężliwości i giętkością cudowną. Mic-
kiewicz jest kształtującym wyraziście plastykiem – Słowacki sugeruje wartości 
poetyckie malarską i muzyczną ekspresją. Mickiewicz budzi poczucie prawdy – 
Słowacki poczucie czarownej odrębności i autonomiczności tworzonego świata 
(Ibidem, s. 325). Ta emfatyczna konkluzja mogła w istocie wzbudzić dystans 
ucznia szkoły średniej, użytkownika podręcznika, wobec autora Balladyny, 
wzbudzając postawy opisane przez Witolda Gombrowicza w słynnej powieści 
Ferdydurke. Na sprawę te zwrócił mi uwagę prof. Jacek Kolbuszewski w recenzji 
wydawniczej, za co składam podziękowanie.  

258  B. Chrząstowska, Teoria literatury w szkole. Z badań nad recepcją liryki,           
Wrocław 1979, s. 24. 

259  Program nauki w 11-letniej szkole ogólnokształcącej (projekt). Język polski, 
Warszawa 1949. 

260  J. Z. Jakubowski, Historia literatury w nowym programie, „Polonistyka” 1948,  
nr 4, s. 193. 



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 237 

 

Agamemnona, Beniowskiego (we fragmentach), Do autora 
„Trzech psalmów” oraz wybrane liryki (program nie precyzował 
tytułów).  

W pewnym sensie przełomową okazała się Instrukcja progra-
mowa dla liceów ogólnokształcących na rok szkolny 1957/58261, 
w której zrezygnowano z terminologii ekonomiczno-socjolo-
gicznej w nazewnictwie okresów literackich262. Lista lektur obo-
wiązkowych objęła następujące dzieła Słowackiego: Kordiana, 
Balladynę, liryki (wybór), Beniowskiego (fragment), Odpowiedź 
na „Psalmy przyszłości” (fragment). W bibliografii nadobowiąz-
kowej znalazły się też: Fantazy, Lilla Weneda i Mazepa263. Z ko-
lei program nauczania z 1964 r.264 usuwał z listy lektur obowiąz-
kowych Balladynę oraz konkretyzował tytuły liryków, spośród 
których należało wybierać: Rozłączenie, Hymn [Smutno mi,           
Boże…], Grób Agamemnona, Testament mój.  

Począwszy od roku szkolnego 1970/71 zaczęto wprowadzać 
w liceach klasy profilowane. Fakt ten musiał więc uwzględniać 
program nauczania z 1971 r.265. Obowiązywał on – z niewielkimi 
zmianami – przez 10 lat; nowością był takie zapisy w celach nau-
czania – „kształtowanie umiejętności analizy i interpretacji utwo-
ru” i „rozwijanie wrażliwości na ideowe i artystyczne walory 
literatury”.  

                                                 
261  Instrukcja programowa dla liceów ogólnokształcących na rok szkolny 1957/58, 

Warszawa 1957. 
262  Na jej przełomowy charakter zwraca uwagę P. Bagiński w artykule Nad nowym 

programem języka polskiego dla klas licealnych, „Polonistyka” 1947, nr 5. 
263  Ze spisu lektur uzupełniających należało wybrać cztery pozycje i omówić je           

– „bez poddawania dokładnej analizie”. Uczniów obowiązywała lektura 2–4 (do 
wyboru) utworów z tejże listy. 

264  Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język polski. Klasy VIII–XI, 
Warszawa 1964. 

265  Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język Polski. Klasy I–IV. Profil 
podstawowy, profil humanistyczny (filologiczny), profil matematyczno-fizyczny, 
profil biologiczno-chemiczny, Warszawa 1971. 



238 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

Jeśli chodzi o Słowackiego, zalecano omówić życiorys poety 
w powiązaniu z jego twórczością: Kordianem, fragmentem           
Beniowskiego oraz wybranymi lirykami266. Jako lektury uzupeł-
niające zaproponowano Balladynę lub Fantazego. Program 
uwzględniał też hasło „Znaczenie Słowackiego w dziejach litera-
tury i kultury polskiej”267.  

W 1981 r. w „Polonistyce” ukazały się dwa alternatywne         
programy nauczania. Jeden z nich zaproponował Instytut Progra-
mów Szkolnych Ministerstwa Oświaty i Wychowania268, drugi – 
obóz „Solidarności”269. Oba stały się wzorem dla opracowania 
instrukcji programowej mającej obowiązywać przez cztery kolej-
ne lata, począwszy od roku szkolnego 1981/1982. W lekturze 
podstawowej z dzieł Słowackiego znalazły się następujące pozy-
cje: Kordian, wybrane liryki, fragmenty Beniowskiego, natomiast 
w uzupełniającej: Balladyna, Lilla Weneda, Fantazy, Sen srebrny 
Salomei. Ponadto zalecono także wybór epistolografii romantycz-
nej, między innymi listów Słowackiego. 

W roku szkolnym 1990/91obowiązywał już nowy, dwuwersyj-
ny, program nauczania dla szkół średnich270, efekt przełomu 
                                                 
266  Zaproponowano: Rozłączenie, Grób Agamemnona, Testament mój, Pogrzeb 

kapitana Mayznera i Uspokojenie. 
267  Z kolei w myśl Instrukcji programowej dla liceum ogólnokształcącego z 1973 

roku w klasach o profilu ogólnym zalecano ograniczyć liczbę analizowanych          
liryków Słowackiego do dwóch. W lekturze obowiązkowej znalazł się także – jak 
poprzednio – Kordian. Lista lektur uzupełniających pozostała bez zmian, zrezy-
gnowano jednak z tematu „Znaczenie Słowackiego w dziejach literatury i kultury 
polskiej”. 

268  Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język polski. Projekt, „Poloni-
styka” 1981, nr 5, s. 422–478.  

269  Projekt programu nauczania języka polskiego w liceum ogólnokształcącym. 
Sekcja Oświaty i Wychowania „Solidarność”, „Polonistyka” 1981, nr 5, s. 479–
511. 

270  Program Liceum Ogólnokształcącego, Liceum Zawodowego i Technikum. Język 
Polski (dwie wersje), Warszawa 1990. Wersja I proponowała w lekturze podsta-
wowej Kordiana oraz liryki (w tym Grób Agamemnona). W spisie lektur uzupeł-
niających znalazły się następujące pozycje: Beniowski (fragmenty), Lilla Wene-



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 239 

 

ustrojowego, który dawał nauczycielom pewną swobodę w pro-
gramowaniu procesu dydaktycznego.  

Uściślenie zadań programowych znalazło wyraz w kolejnych 
edycjach podręczników. 

W 1946 ukazał się dwutomowy podręcznik Teofila Wojeń-
skiego pt. Historia literatury polskiej271. Książka dzieliła biografię 
Słowackiego na standardowe okresy; miała formę wykładową; nie 
zawierała obudowy dydaktycznej ani wypisów. Z twórczości 
Słowackiego w całości zamieszczała tylko kilka liryków, m.in. 
Hymn o zachodzie słońca, Na sprowadzenie prochów Napoleona 
i Testament mój.  

Pierwszym napisanym już po wojnie podręcznikiem do epoki 
romantyzmu była Historia literatury polskiej dla klasy X Kazi-
mierza Wyki272. Książka ta ujmowała twórczość literacką w kate-
goriach tzw. nadbudowy, czyli zwierciadła sytuacji ekonomicznej 
i konfliktów społecznych. 

W dziele Słowackiego Wyka doszukiwał się przede wszystkim 
tzw. dążności postępowych. Np. omawiając Beniowskiego – ba-
dacz podkreślał protest Słowackiego „przeciwko zacofaniu spo-
łecznemu, niedowładowi intelektu wśród współczesnych, resztkom 
przekonań szlacheckich”273. Czytamy tam również, że w utwo-
rach okresu mistycznego można odnaleźć „dawnego Słowackie-
go, poetę ludu, postępu, rewolucji i walki ze wstecznictwem”274.  

                                                                                                        
da, Fantazy, Anhelli, Ksiądz Marek i Ojciec zadżumionych. Wykaz proponowa-
nych lektur podstawowych w wersji II pokrył się ze spisem znajdującym się 
w wersji I. Jako lektury uzupełniające pojawiły się: Balladyna, Sen srebrny           
Salomei i Odpowiedź na „Psalmy przyszłości”. Rejestr ten wprowadzał także 
propozycję lektury epistolografii romantycznej w wyborze (w tym także listów 
Słowackiego).  

271 T. Wojeński, Historia literatury polskiej, t. II, Warszawa 1946.  
272 K. Wyka, Historia literatury polskiej dla klasy X, cz. I, Romantyzm, Warszawa 

1952.  
273 Ibidem, s. 268. 
274 Jw. 



240 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

Tezy tego badacza podtrzymują – w zasadzie – Stanisław Jer-
schina, Zdzisław Libera i Eugeniusz Sawrymowicz, autorzy Lite-
ratury polskiej okresu romantyzmu, podręcznika obowiązującego 
od lat sześćdziesiątych275. Sawrymowicz, omawiający tu twór-
czość drugiego wieszcza, wprowadza m.in. rozdział „Poeta rewo-
lucji”, ukazując – za Wyką – wartości rewolucyjne ideologii  
Słowackiego, którego to postawy nie zmieniła nawet poezja            
mistyczna.  

Literatura polska okresu romantyzmu obowiązywała do          
1978 r., kiedy to pojawił się w szkołach średnich podręcznik 
pt. Romantyzm276. Autorem rozdziału poświęconego Słowackiemu 
jest – jak poprzednio – Sawrymowicz. Zaletą książki jest obec-
ność cytatów z sądów współczesnych badaczy na temat poezji 
romantycznej oraz zamieszczenie wskazówek bibliograficznych, 
zamykających każdy rozdział277.  

W kolejnym podręczniku – Stanisława Makowskiego: Roman-
tyzm (Warszawa 1989) – o życiu i twórczości Słowackiego traktu-
je rozdział zatytułowany „Nowi >>bogowie<< narodowej poezji. 
Juliusz Słowacki. Zygmunt Krasiński”. Makowski opracowuje 
Kordiana, Lillę Wenedę, Grób Agamemnona, Beniowskiego 
i Fantazego, wspierając się uwagami innych badaczy literatury 
(roz. „Materiały”) oraz – zgodnie z założeniami nowego progra-
mu nauczania – „Kontekstami” i „Nawiązaniami. 

W połowie lat dziewięćdziesiątych ukazał się podręcznik         
Aliny Kowalczykowej278, w którym autorka odchodzi od chrono-
logii na rzecz ujęcia problemowego. Z tekstów poety szerzej 
omówione zostały: Kordian, Balladyna, Fantazy oraz Beniowski. 
                                                 
275  S. Jerschina, Z. Libera, E. Sawrymowicz, Literatura polska okresu romantyzmu, 

Warszawa 1962. 
276  E. Sawrymowicz, S. Makowski, Z. Libera, Romantyzm. Podręcznik literatury 

polskiej dla klasy II szkół średnich, Warszawa 1978. 
277  W przypadku Słowackiego są to ogólne opracowania życia i twórczości poety, 

wydania zbiorowe jego dzieł, a także opracowania Kordiana, Balladyny, drob-
nych utworów poetyckich i Beniowskiego. 

278  A. Kowalczykowa, Romantyzm. Podręcznik dla szkół ponadpodstawowych, 
Warszawa 1994. 



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 241 

 

Autorka wspomina też o Śnie srebrnym Salomei i Poemie Piasta 
Dantyszka, Horsztyńskim, Księdzu Marku oraz lirykach: Grobie 
Agamemnona, Uspokojeniu, W Szwajcarii. Dość dużo uwagi  
poświęca interesującemu nas twórcy w dziale traktującym o miło-
ści romantycznej. Na przykładzie bohaterek Balladyny, Lilly           
Wenedy, Horsztyńskiego, Księdza Marka, Mazepy, Snu srebrne-
go… – Kowalczykowa wprowadza czytelnika w galerię kreacji 
kobiecych Słowackiego.  
 

O powojennych podręcznikach do romantyzmu słusznie pisze 
Ewa Siczek: „Najogólniej biorąc ich ewolucja polega na przej-
ściu od wykładu historycznoliterackiego, mającego na celu uro-
bienie >>odpowiedniej<< postawy społecznej ucznia do układu 
tekstów literackich i komentarzy, służących samodzielnej anali-
zie”279. I można tę konstatację uznać za podsumowanie tej części 
wypowiedzi. 
 

*** 
 

Od roku 1999 obserwujemy odejście od centralistycznego 
formułowania szczegółowych kierunków polityki oświatowej. 
Zasadniczym aktem prawnym, który reguluje dziś działania edu-
kacyjne jest Podstawa programowa, wyszczególniająca kanon 
podstawowych treści nauczania z poszczególnych przedmiotów. 
Podstawa programowa języka polskiego w szkołach średnich 
(jeszcze obowiązująca – ale już tylko do roku 2012) zawiera 
ogólne sformułowania: „wybrane sceny z dramatów romantycz-
nych (J. Słowackiego, Z. Krasińskiego)” oraz „wybór poezji          
romantycznej” (w tym utwory Mickiewicza, Słowackiego i Nor-
wida)280.  
                                                 
279 E. Siczek, dz. cyt., s. 200. 
280   Rozporządzenie MENiS z dnia 26 lutego 2002 r. w sprawie podstawy progra-

mowej wychowania przedszkolnego oraz kształcenia ogólnego w poszczegól-
nych typach szkół (Dz. U. z dnia 9 maja 2002 r., poz. Nr 51). Podstawa ta       
wyszczególnia także treści dla profilu humanistycznego, ale w doborze lektur 
sytuacja nie ulega zmianie. 



242 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

Wprowadzenie reformy spowodowało, iż na rynku wydawni-
czym pojawiło się wiele programów nauczania i przypisanych 
do nich podręczników. Oto informacje o miejscu Słowackiego 
w pięciu wybranych podręcznikach licealnych. 

W podręczniku Barwy epok281 Witolda Bobińskiego, Bogusła-
wa Kołcza i Anny Janus-Sitarz proponowaną pozycją książkową 
Słowackiego jest Kordian (lektura całości). Podręcznik zamiesz-
cza zadania do lektury tego utworu. W dziale „Konteksty, pro-
blemy, pytania” znajdziemy, przy okazji analizy „Grobu Aga-
memnona, m.in. zadania dotyczące cech wyobraźni Słowackiego 
oraz wyłaniającego się z utworu obrazu Polaków. Autorzy za-
mieszczają też przykładowy temat wypracowania: Słowacki        
wobec Polaków. Patriotyzm bolesny „Grobu Agamemnona”.  

W podręczniku Pamiętajcie o ogrodach282 autorstwa Andrzeja 
Z. Makowieckiego, Andrzeja Markowskiego, Włodzimierza        
Paszyńskiego i Tomasza Wroczyńskiego epoka romantyzmu  
została nazwana „czasem diamentów i popiołów”. W dziale  
„Widzieć...i wcielać słowa” zamieszczono propozycję analizy 
Testamentu mojego, a w dziale „Inne wędrówki romantyczne” 
odnajdziemy fragmenty Kordiana, Podróży do Ziemi Świętej 
i Beniowskiego. Zamieszczono również – co warte podkreślenia            
– zadania na temat języka poetyckiego wieszczów.  

                                                 
281   W. Bobiński, A. Janus-Sitarz, B. Kołcz, Barwy epok. Kultura i literatura 2, 

Liceum ogólnokształcące, Warszawa 2003. 
282   A. Z. Makowiecki, A. Markowski, W. Paszyński, T. Wroczyński, Pamiętajcie 

o ogrodach ….Kultura, Literatura. Język. Podręcznik dla liceum ogólnokształ-
cącego, cz. 2, Warszawa 2003.Warto zauważyć, iż cykl Pamiętajcie o ogrodach 
wzbogacono dodatkowym podręcznikiem do kształcenia w zakresie rozszerzo-
nym. Znalazły się w nim następujące teksty Słowackiego: [Bo to jest wieszcza 
najjaśniejsza chwała...], hymn Bogurodzico, Dziewico!, Hymn [Smutno mi,       
Boże…], Oda do wolności, [Przez furie jestem targan jak Orfeusz...], Rozłącze-
nie, Uspokojenie. W podręczniku brak jednak ćwiczeń i poleceń do tekstów. 
Por. A. Makowiecki, A. Markowski, W. Paszyński, T. Wroczyński, „Pamiętaj-
cie o ogrodach” Kultura. Literatura. Język. Antologia. Część 2. Kształcenie 
w zakresie rozszerzonym, Warszawa 2003. 



P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e         | 243 

 

W podręczniku Mariana Stali, Literatura polska. Roman-
tyzm283, w rozdziale „Konrad i inni. W stronę polskiego dramatu 
romantycznego, pojawia się akapit, zatytułowany Pojedynek 
z Mickiewiczem, poświęcony Słowackiemu. Podręcznik proponuje 
również tematy wypracowań (Rozliczenie z romantycznymi do-
świadczeniami w „Kordianie” oraz Motyw szatana w literaturze 
romantycznej na podstawie „Kordiana” oraz poznanych fragmen-
tów „Fausta” Goethego) i zadania dotyczące oceny postawy  
polskich bohaterów romantycznych. Zamieszczona też została 
antologia tekstów, uwzględniająca, takie tytuły Słowackiego: 
Hymn („Bogarodzico…”), Sowiński w okopach Woli, Hymn 
(Smutno mi, Boże…), Paryż, Rozłączenie, Rzym, Na sprowadzenie 
prochów Napoleona, Testament mój, Pogrzeb kapitana Meyznera, 
[Bo to jest wieszcza najjaśniejsza chwała], Zachwycenie            
(fragment). 

Podręcznik Między tekstami284 autorstwa Stanisława Rośka, 
Ewy Nawrockiej, Bolesława Oleksowicza i Grażyny Tomaszew-
skiej usiłuje kształcić przede wszystkim umiejętność czytania 
tekstów Słowackiego w kontekście współczesnym. Oto przykład: 
W rozdziale „Świat jako księga” pojawia się Rozmowa z pirami-
dami, wprowadzona tekstami R. Przybylskiego: Odyseją ducha 
oraz fragmentem Podróży Juliusza Słowackiego na Wschód, 
a w kontekstowym dziale pt. „Echo” znajdziemy fragmenty Wy-
cieczki do Egiptu Mirona Białoszewskiego.  

W podręczniku Doroty Siwickiej i Aleksandra Nawareckiego 
Przeszłość to dziś285 utwory Słowackiego odnajdziemy w następu-

                                                 
283  M. Stala, Nowa szkoła średnia, klasa 2. Liceum ogólnokształcące. Liceum Profi-

lowane. Technikum. Literatura polska. Romantyzm, Wyd. Literackie, Kraków 
2003. 

284  Stanisław Rosiek, Ewa Nawrocka, Bolesław Oleksowicz, Grażyna Tomaszew-
ska, Między tekstami. Język Polski. Podręcznik do liceum i technikum. Zakres 
podstawowy i rozszerzony, cz. 3 Romantyzm (echa współczesne) GWO, Gdańsk 
2003. 

285  A. Nawarecki, D. Siwicka, Przeszłość to dziś. Literatura, język, kultura. II klasa 
liceum i technikum. Część I, Warszawa 2003. 



244 |               P o e z j a  S ł o w a c k i e g o  w  s z k o l e  

 

jących rozdziałach: „Bunt młodych” (Kordian, akt I, scena I, 
fragment), „Wobec natury. Podróż” (Rozłączenie), „>>Ja<<. 
Narodziny indywidualizmu” (fragmenty Beniowskiego i listu do 
matki), „Wiara i nadzieja” [Hymn. Smutno mi, Boże…] oraz liryk 
[Kiedy pierwsze kury Panu śpiewają…], „To my jesteśmy histo-
rią…” (Kordian, akt III, scena IV), „Dramat romantyczny” 
(fragment Balladyny), „Ojczyzna Polaków” (Grób Agamemnona, 
fragment wiersza [Szli krzycząc…]), „Poezja wieszczów. Słucha-
cze i czytelnicy”. Podręcznik poświęca dużo miejsca Kordianowi, 
proponując też ciekawą metodę aktywizującą – odtworzenie prze-
biegu sceny w podziemiach katedry św. Jana. Warto też podkre-
ślić, iż mające kontekstowy charakter rozdziały „Dialog z tra-
dycją” i „Dziś” uwzględniają nawiązania do romantyzmu w naj-
nowszych tekstach literackich. 

Na koniec trzeba wspomnieć, że ostatnio ukazało się rozporzą-
dzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 23 grudnia 2008           
(Dz. U. z dnia 15 stycznia 2009; zał. Nr 4) o nowych podstawach 
programowych. Wchodzą one w życie w gimnazjum sukcesywnie 
od r. szk. 2009/2010, a w liceum – od r. szk. 2012/2013. Zakres 
obowiązujących tekstów literackich z epoki romantyzmu przed-
stawia się następująco: w gimnazjum – wybrana ballada Mickie-
wicza, „Reduta Ordona”, „Dziady” cz. II, „Balladyna” (w cało-
ści lub we fragmentach); w liceum: wybrane sonety Mickiewicza 
i inne wiersze (w tym – „Romantyczność”), „Dziadów” cz. IV 
(w całości lub we fragmentach), „Dziadów” cz. III, „Pan Tade-
usz”, wybrane wiersze Słowackiego i Norwida, „Kordian”     
(profil podstawowy kształcenia: w całości lub we fragmentach); 
„Kordian” lub „Fantazy” oraz „Nie-Boska komedia” (profil 
rozszerzony kształcenia: w całości).  

Jak widać zakres kształcenia – w odniesieniu do romantycz-
nych wieszczów, w tym Słowackiego – niebezpiecznie się kurczy.  

 
 



 

 
 
 
 

Matka i syn 
– Salomea i Juliusz Słowaccy 

 
 
Była 17 lat starsza od syna. To znaczy, że gdy on miał lat 20, 

ona 37. Jakże znakomicie mogliby się rozumieć, ileż rozmów 
toczyć, gdyby w takich właśnie latach byli ze sobą! Ale rzecz 
w tym, że nie byli. Dwudziestolatek opuścił kraj i przez lat 18 
matki nie widział. Spotkali się dopiero w roku 1848, słynnym 
roku Wiosny Ludów. Kilka tygodni byli ze sobą we Wrocławiu. 
Właśnie, oczekując na matkę we Wrocławiu, Juliusz odbył tygo-
dniową wycieczkę w Karkonosze. Bez wątpienia przejeżdżał 
przez Jelenią Górę. Mógł być także w Cieplicach, bo tu zatrzy-
mywały się dyliżansy pocztowe na trasie w kierunku Riesenge-
birge. W roku 2009 Karkonoska Państwowa Szkoła Wyższa 
w Jeleniej Górze uczciła pamięć poety nadaniem Bibliotece 
i Centrum Informacji Naukowej uczelni imienia Juliusza Słowac-
kiego i wystawieniem jego pomnika.  

Zajmijmy się jednak – na razie panią Salomeą. Pochodziła 
z Krzemieńca na Wołyniu i tam też jest pochowana. Dziś to teren 
Ukrainy. Na szczęście dom rodzinny Januszewskich i Słowackich 
to od niedawna odrestaurowany obiekt-muzeum. 

Córka zarządcy dóbr słynnego Liceum Krzemienieckiego, 
zwanego Wołyńskimi Atenami, urodziła jedynego syna w roku 
1809. Jej mężem, a ojcem Juliusza, był Euzebiusz Słowacki, 
wówczas już profesor Liceum, później awansowany na stanowi-
sko profesora Uniwersytetu Wileńskiego. Historyk literatury 



246 |                   M a t k a  i  S y n  –  S a l o m e a  i . . .  

 

i poeta – zmarł przedwcześnie. Pozostawił młodą żonę i pięciolat-
ka. W parę lat później pani Salomea zdecydowała się na małżeń-
stwo z jego kolegą, podówczas już wdowcem, ojcem dwóch dora-
stających córek, profesorem medycyny, Augustem Bécu. Ojczym 
uchodził za filantropa, nawet reformatora opieki zdrowotnej 
w stolicy Litwy, ale w historii zapisał się niesławnie jako zausz-
nik senatora Nowosilcowa, polakożercy z okresu procesu Filare-
tów w latach 1823–24. Gdy w tym czasie zdarzył się nieszczęśli-
wy wypadek – doktor Bécu został śmiertelnie rażony piorunem 
podczas poobiedniej drzemki – opinia publiczna uznała to za karę 
Bożą, zwłaszcza, że tak tę sprawę przedstawił w „Dziadach” Mic-
kiewicz, posiłkując się poglądami swego ukochanego profesora,  
historyka Joachima Lelewela. 

Pani Salomea zatem w ciągu paru lat dwukrotnie owdowiała. 
Miała jedynego syna; jako piętnastolatek pozostanie on już na 
zawsze bez męskiej opieki.  

Ostatnie pięć lat pobytu Juliusza w kraju przypadnie na czasy 
szczególne, ważne w jego życiu i życiu narodu. Po studiach 
prawniczych przyjeżdża do Warszawy. Myśli o jednym – o wy-
daniu swych utworów, młodzieńczych powieści poetyckich. Ale 
jest to okres narastania tendencji rewolucyjno-wyzwoleńczych 
i wreszcie wybuchu powstania w nocy 29 listopada 1830 roku.  

Juliusz omal nie wstępuje do powstańczego wojska. Na szczę-
ście, także dla jego matki, tak się jednak nie staje. Natomiast  
zostaje piewcą powstańczej walki i wówczas po raz pierwszy 
zyskuje sławę, takimi utworami, jak: „Hymn do Bogarodzicy”, 
„Kulik”, „Oda do wolności”, „Pieśń legionu litewskiego”. 

Pani Salomea jest jednak przerażona sytuacją w Warszawie. 
Śle rozpaczliwe listy, zachęcające syna do wyjazdu za granicę. 
I osiąga swój cel – wiosną 1831 roku Juliusz opuszcza Warszawę, 
kierując się na Zachód – przez Wrocław do Drezna. Tu otrzymuje 
misję dyplomatyczną od rządu powstańczego i jako kurier pędzi 



M a t k a  i  S y n  –  S a l o m e a  i . . .           | 247 

 

do Londynu. Gdy po spełnieniu zadania wraca na kontynent,  
zatrzymując się w Paryżu – powstanie już dogasa. Juliusz zabiega 
o wydanie w stolicy Francji swych utworów, które wcześniej nie 
doczekały się, w związku z sytuacją polityczną, publikacji w kra-
ju. I w roku 1832 udaje mu się w polskiej oficynie wydawniczej 
w Paryżu je wydrukować. Pozostaje w stałej korespondencji 
z matką, pisze też o swym dwutomowym dziele, ale uporczywie 
czeka na opinię tego największego. Na słowa Mickiewicza, który 
właśnie z falą emigrantów przybywa do Paryża. I tu – jeśli chce-
my śledzić dalsze losy matki i syna, musimy się cofnąć do lat 
wileńskich – 1822-24 – i zajrzeć do salonu państwa Bécu 
w Wilnie. 

Salon ten, mieszczący się w kompleksie budynków uniwersy-
teckich, był odwiedzany chętnie przez śmietankę intelektualną 
stolicy litewskiej. Tu bywali m.in. bracia Jan i Jędrzej Śniadeccy, 
zasłużeni profesorowie Uniwersytetu. Pierwszy z nich – to mate-
matyk, astronom, krytyk literacki, były rektor, drugi – lekarz, 
przyrodnik, pionier wychowania fizycznego, no i ojciec panny 
Ludwiki, pierwszej poważnej miłości Juliusza. W salonie poja-
wiał się także młody nauczyciel kowieński, Adam Mickiewicz, 
który właśnie zafascynował opinię publiczną dwoma tomami 
swych poezji, wydanych w latach 1822–23. To był przełom ro-
mantyczny, nikt tak dotąd nie pisał, nikt, podejmując nowe tema-
ty, łączące w sobie ludowość, historyzm, fascynację ojczystą dzi-
ką przyrodą – nie dysponował taką skalą talentu. Ale rewolucję, 
rewelatorstwo poznaje się także po sile oporu. Stare nie chciało 
ustąpić nowemu. I świadectwem tego jest także charakter rozmów 
w salonie państwa Bécu, gdzie z Mickiewicza niekiedy podrwi-
wano, czego trzynastoletni Juliusz gorąco się wstydził… 

Po procesie Filaretów a przed wyjazdem w głąb Rosji Mickie-
wicz zadedykował pani Salomei sztambuchowy wiersz. Taki – 
powiedzielibyśmy dziś – wiersz do pamiętnika. Oto ten tekst: 



248 |                   M a t k a  i  S y n  –  S a l o m e a  i . . .  

 

W imionniku S. B. 
 

Minęły chwile szczęśliwe, niestety! 
Kiedy na błoniach był kwiatów dostatek,  
Kiedy mi łatwiej było o bukiety 

Niżeli teraz o kwiatek. 
Ryknęły burze, ciągłe leją słoty, 
Trudno wynaleźć na ojczystej błoni, 
Trudno wynaleźć, gdzie kwiat błyskał złoty, 

Listka dla przyjaznej dłoni. 
Co wynalazłem, niech tobie poświęcę, 
Przyjmij go wdzięcznie, chociażby z tej miary,  
Iż był to listek w przyjacielskiej ręce, 

Że to ostatnie są dary. 
(R. 1824 D.22 w kilka godzin po odebraniu 
rozkazu oddalenia się z Litwy)286. 

 

Jak więc widać, Mickiewicz, opuszczając ojczyznę nie czuł 
urazy do pani Salomei. Skądinąd wiemy, że w rozmowach z nią 
szczerze chwalił próbki poetyckie młodego gimnazjalisty. 

Mickiewicz po pięcioletnim pobycie w Rosji, po wydaniu 
„Sonetów”, „Konrada Wallenroda” i zbiorowej edycji dzieł – 
pracuje w Paryżu nad „Księgami narodu i pielgrzymstwa polskie-
go” oraz III częścią „Dziadów”. Jest u szczytu sławy. Za dwa lata 
napisze jeszcze „Pana Tadeusza” – polską Księgę Genesis, jak to 
nazywają niektórzy287. I to już będzie właściwie koniec jego 
twórczości. Słowacki zaś tworzy nieustannie i zaczyna prowadzić 
otwartą już „walkę z Adamem”. Nie może zapomnieć mu przeka-
zanej nieoficjalnie dwuznacznej oceny jego pierwszych poema-
tów, porównującej je do pięknej świątyni, w której jednak nie ma 
Boga. Jeszcze większy żal ma do Mickiewicza za bardzo krytycz-
ne przedstawienie jego ojczyma w III części „Dziadów”. Myśli 
nawet o pojedynku, ale przyjaciele odwodzą go od tego zamiaru. 
                                                 
286 A. Mickiewicz, Wiersze, Wydanie Narodowe, Warszawa 1949, s. 140. 
287 J. Walc, Architekt arki, Chotomów 1991, s. 260. 



M a t k a  i  S y n  –  S a l o m e a  i . . .           | 249 

 

Podejmuje więc walkę na pióra. Właśnie w Genewie – jest to rok 
1833 – ukończył „Kordiana”. Tak pisze o nim do matki: 

Bóg mię sam natchnął – bo rozwinął w myśli mojej wielkie 
dzieło. Część pierwszą za kilka dni posyłam do druku i teraz prze-
pisuję. Wierz mi, Matko droga, że się nie zaślepiam – żem to dzie-
ło osądził po napisaniu obcego człowieka rozwagą… I drukuję 
bezimiennie – będzie tak równiejsza walka z Adamem288. 

W listach powierza Juliusz matce wszystkie swe troski, osobi-
ste, twórcze, a także snuje refleksje na tematy filozoficzne i reli-
gijne. Bez wątpienia do najpiękniejszych, najbardziej wzruszają-
cych opisów z listów do matki należy relacja z pobytu u Grobu 
Chrystusa w Jerozolimie. Przytaczamy fragment listu, pisanego 
z Bejrutu 19 lutego 1837 roku: 

Noc u Grobu Chrystusa przepędzona zostawiła mi mocne  
wrażenie na zawsze. O godzinie 7 wieczór zamknięto kościół – 
zostałem sam i rzuciłem się z wielkim płaczem na kamień grobu. 
Nade mną płonęło 43 lamp. Miałem Biblią, którą czytałem do       
11-stej w nocy. […] O drugiej zaś w nocy ksiądz rodak wyszedł 
ze mszą na intencją mojej kuzynki289, a ja, klęcząc na tym miejscu, 
gdzie anioł biały powiedział Magdalenie: „Nie ma Go tu, zmar-
twychwstał!” – słuchałem całej mszy z głębokim uczuciem. 
O trzeciej w nocy znużony poszedłem do klasztoru i spałem snem 
dziecka, które się zmęczy łzami290. 

Poza epistolografią najbardziej nas interesują świadectwa poe-
tyckie miłości Słowackiego do matki. Celowo pomijamy tu znany 
wiersz pt. „Rozłączenie”, od lat uważany za skierowany do matki 
lub do Marii Wodzińskiej. To towarzystwo panny na wydaniu 
pewnie nie byłoby tu miłe pani Salomei. Tak też i uważamy, 
przyjmując najnowsze, „domknięte” wreszcie rozważania na  

                                                 
288  J. Słowacki, Dzieła wybrane. Pod red. J. Krzyżanowskiego. T. 6: Listy do matki. 

Opr. Z. Krzyżanowska, Wrocław 1979, s. 137. 
289  Tj. ojczyzny. 
290  J. Słowacki, Listy do matki, dz. cyt., s. 251–252. 



250 |                   M a t k a  i  S y n  –  S a l o m e a  i . . .  

 

temat poetyckiego sensu tego utworu, który jest małą monografią 
zjawiska rozłąki, a nie adresem do określonej osoby291.  

Wybierzemy więc i zacytujemy na koniec tego omówienia 
wiersz inny, do matki skierowany i w poetyckim skrócie ujmujący 
trwałą łączność tych dwojga ludzi, którzy, choć przez tyle lat    
oddaleni, wciąż myśleli przede wszystkim o sobie nawzajem. Tak 
więc poeta – emigrant tłumaczył się kochanej matce, że musiał 
ją opuścić, musiał pójść na tułaczkę, aby zachować tożsamość, 
to jest aby nie wyrzec się Boga i ojczyzny: 

 
                     Do matki 

 
 

Zadrży ci nieraz serce, miła matko moja, 
Widząc powracających i ułaskawionych, 
Kląć będziesz, że tak twarda była dla mnie zbroja 
I tak wielkie wytrwanie w zamiarach szalonych. 

 
 

Wiem, żebym ci wróceniem moim lat przysporzył; – 
Mów, kiedy cię spytają, czy twój syn powraca, 
Że syn twój na sztandarach jak pies się położył, 
I choć wołasz, nie idzie – oczy tylko zwraca. 

 
 

Oczy zwraca ku tobie… więcej nic nie może, 
Tylko spojrzeniem tobie smutek swój tłumaczy; 
Lecz woli konający – nie iść na obrożę, 
Lecz woli zamiast hańby - choć czarę rozpaczy! 

 
 

Przebaczże mu, o moja ty piastunko droga, 
Że się tak zaprzepaścił i tak zaczeluścił: 
Przebacz…bo gdyby nie to, że opuścić Boga 
Trzeba by – to by ciebie pewno nie opuścił292. 

                                                 
291  Zob.: M. Piechota, Fascynujący problem adresatki „Rozłączenia” (wreszcie 

domknięty), [w:] tenże, „Chcesz ty, jak widzę być dawnym Polakiem”. Studia 
i szkice o twórczości Słowackiego, Katowice 2005, s. 99–120. 

292  J. Słowacki, Do matki, [w:] tenże, Dzieła wybrane. Po red. J. Krzyżanowskiego. 
T. 1: Liryki i powieści poetyckie, Wrocław 1979, s. 100. 



 

 
 
 
 

Kobiety w życiu 
Juliusza Słowackiego 

 
 

Kłębami dymu niechaj się otoczę; 
Niech o młodości pomarzę pół senny. 
Czuję jak pachną kochanki warkocze, 
Widzę, jaki ma w oczach blask promienny; 
Czuję znów smutki tęskne i prorocze, 
Wtóruje mi znów szumiąc liść jesienny. 
Na próżno serce truciznami poim!... 
Kochanko pierwszych dni! – znów jestem twoim293. 

 
 
Któż z nas nie zna tego wspaniałego fragmentu z zakończenia 

czwartej pieśni „Beniowskiego”? – owej słynnej dygresji poświę-
conej Ludwice Śniadeckiej? To pierwsza nimfa i najbardziej           
romantyczna z miłości wielkiego poety. 

W lipcu 1825 roku 16-letni Juliusz ukończył gimnazjum         
wileńskie. Wówczas to podczas wakacji spędzanych w Krzemień-
cu i Wierzchówce zakochał się w starszej od siebie o lat cztery          
(a może i więcej, jeśli wierzyć, sprzecznym zresztą, źródłom, 
przesuwającym datę urodzenia panny na rok 1802294, a nawet – 
1800) Ludwice, córce profesora Uniwersytetu Wileńskiego           
Jędrzeja Śniadeckiego. Panna Śniadecka znakomicie nadawała się 

                                                 
293   J. Słowacki, Beniowski. Poema. Opr. A. Kowalczykowa, Wrocław 1999, s. 125. 
294   Ten rok wymieniony jest w jednym z najnowszych źródeł: Zob.: Encyklopedia 

Polska, t. XI, Warszawa 2008, s. 134. 



252 |          K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o  

 

na romantyczną muzę młodziutkiego poety. Oczytana w powie-
ściach Rousseau i Chateaubrianda, a także poematach Byrona – 
z powodzeniem pozowała na obiekt młodzieńczej, nieszczęśliwej 
miłości. Będąc przedmiotem miłosnych porywów Juliusza, sama 
darzyła go przyjaźnią tylko, serce jej bowiem omotał przystojny 
oficer rosyjski – Korsakow, syn generała-gubernatora Wilna.  
Dochodził tu problem nienawiści wobec zaborców, gmatwając 
dodatkowo te delikatne, osobiste sprawy, ale jakże to mogło zao-
strzać całą otoczkę romansu życia nie skłamanego w niczem295, 
jak to po latach przeczytamy w „Godzinie myśli”. Do dramatu 
zresztą nie doszło. Słowacki w okresie Bożego Narodzenia roku 
1826 oświadczył się Ludwice, ale nie został przyjęty. Po rekuzie, 
podobno nawet się truł, ale, na szczęście, niczym szkodliwym. 
Ale dramaty prawdziwe z podobnych powodów zdarzały się na-
prawdę. Przez całą Europę przetoczyła się seria samobójstw,         
nie bez wpływu lektury modnych podówczas „Cierpień młodego 
Wertera” Goethego. Juliusz szczególnie przeżył samobójstwo 
przyjaciela, Ludwika Spitznagla, współbohatera wspomnianej 
już „Godziny myśli”. Tak opisał to tragiczne wydarzenie w pa-
miętniku: 

[…] Na koniec przyszedł dzień odjazdu, zaszły konie pocztowe. 
Ludwik pożegnał się z kochanką, z ojcem kochanki – i żartując 
niby, rzekł do tego ostatniego: „Czy wiesz, że ja, podług Galla, 
mam organ samobójstwa?” – „Być może – odpowiedział Rduł-
towski – ale się pewno nie zabijesz…”. Ludwik wyszedł – do po-
koju, w którym mieszkał – po chwili usłyszano strzał z pistoletu. 
Wpadłszy do pokoju ludzie znaleźli go bez czucia, nieżywego296.  

A co z Ludwiką? Jej ukochany wyjechał na wojnę turecką. 
Ona zaś poślubiła po latach Michała Czajkowskiego – poetę 

                                                 
295  J. Słowacki, Godzina myśli, [w:] Tenże: Wiersze i poematy (Wybór), Warszawa 

1971, s. 132. Z tej edycji – dalsze cytaty, z podaniem w nawiasach numerów 
stron. 

296  Cyt za: P. Hertz, Portret Słowackiego, Warszawa 1976, s. 24.  



K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o       | 253 

 

i żołnierza (generała), późniejszego Sadyka – Paszę i wraz z nim 
przeszła na mahometanizm. Słowacki pozostawał z nią w wielo-
letniej korespondencji. Jednym z gości państwa Czajkowskich 
w Konstantynopolu, w pamiętnym roku 1855 będzie Mickiewicz. 
Nad paryską mogiłą Słowackiego będą już wówczas od lat            
sześciu szumieć drzewa… 

Podobno lekarstwem na miłość może być tylko inna miłość…, 
toteż w biografii Słowackiego wspomina się o przelotnym uczu-
ciu do młodziutkiej Juleczki Michalskiej, córki właściciela mająt-
ku Wierzchówka. Z jej bratem odbędzie Słowacki pierwszą po-
dróż po Ukrainie w czasie wakacji, po ukończeniu Uniwersytetu 
Wileńskiego. Julka miała w ogrodzie rodzinnego dworku piękną 
promenadę, jej imieniem nazwaną. Pewnie nawiązaniem do tej 
nazwy jest wprowadzenie „Anielinek”, ogrodu ukochanej bohate-
ra w „Beniowskim”. 

Rok 1831 to już początek okresu emigracyjnego w życiu poe-
ty. Wiosną 1832 wychodzą w Paryżu dwa pierwsze tomiki jego 
dzieł. To o nich powie Mickiewicz, że są piękną świątynią… bez 
Boga, przesądzając – na całe lata o ocenie poezji Juliusza – jako 
świetnej formalnie, ale słabej ideowo. Tomiki zostały złożone 
w paryskiej drukarni pana Pinard. Córka właściciela, Kora, choć 
już zaręczona (jej przyszły mąż zarządzał właśnie drukarnią)  
kocha się potajemnie w Juliuszu. Jest to zapewne uczucie nieod-
wzajemnione. Słowacki posyła Korze kilka pieśni zasłyszanych 
w teatrze, ale nigdy z jego strony nie pada poważniejsza deklara-
cja. Kora zaś zapewne szczerze go kochała, skoro po wielu latach, 
już jako żona bogatego fabrykanta mebli, składała systematycznie 
kwiaty na grobie poety, a nawet zaleciła w testamencie kontynua-
cję tego zwyczaju swoim dzieciom.  

Kolejna kobieta pojawia się w Szwajcarii, gdzie Słowacki        
wyjechał w grudniu 1832 roku; właściwie uciekł przed niechęt-
nymi głosami krytyki, rozżalony szczególnie na Mickiewicza, 
który tak ostro obszedł się z jego ojczymem w wydanej właśnie 



254 |          K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o  

 

trzeciej części „Dziadów”. Zamieszkał na przedmieściu Genewy 
w pensjonacie pani Pattey. Córka właścicielki pensjonatu, Eglan-
tyna, z uporem czułej Szwajcarki próbowała mu zastąpić siostrę 
i kochankę. To pierwsze cieszyło go nawet, bo lubił, by się nim 
zajmowano. Wszak od dziecka dorastał pod opieką trzech nader 
troskliwych kobiet – matki i jej dwóch pasierbic – Aleksandry 
i Hersylii. To drugie – dawało sentymentalną otoczkę jego ponad 
trzyletniemu pobytowi u stóp Alp. Wspólne spacery, zbieranie 
fiołków, oglądanie Mont Blanc – dla Juliusza nie wiązało się za-
pewne z zaangażowaniem uczuciowym; w Eglantynie zaś budziło 
zwodne nadzieje… 

Niebawem pojawi się prawdziwa rywalka, właściwie od cza-
sów wileńskich jedyna poważna miłość. O niej mowa w inicjal-
nym fragmencie poematu „W Szwajcarii”: 
 

Odkąd zniknęła jak sen jaki złoty 
Usycham z żalu, omdlewam z tęsknoty.  
I nie wiem, czemu ta dusza z popiołów,  
Nie wylatuje za nią do aniołów? 
Czemu nie leci za niebieskie szranki, 
Do tej zbawionej i do tej kochanki? (s. 133). 

 

Chodzi oczywiście o Marię Wodzińską. Zobaczył ją po raz 
pierwszy w lecie 1833 roku. Miał wówczas lat 24, Maria – 15. 
Wodzińscy mieszkali w Genewie, w oddzielnej willi. Maria pięk-
nie grała na fortepianie, zafascynowana Chopinem. Była zresztą 
przedmiotem westchnień i samego Fryderyka, i wielu bywalców 
salonu państwa Wodzińskich, w tym także księcia Ludwika       
Napoleona, późniejszego cesarza Napoleona III, przebywającego 
wówczas na emigracji w Szwajcarii. A więc panna Maria,         
zgodnie z ówczesną modą, skupiała wokół siebie liczne grono 
wielbicieli, w tym, jak się rzekło, księciów, hrabiów, artystów, 
no i, oczywiście, poetów. Słowacki nie cieszył się szczególnymi 
względami pięknej panienki, toteż kochał się, czy też zdawało  
mu się, że się kocha – coraz bardziej uparcie. 



K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o       | 255 

 

W lipcu 1834 roku udał się wraz z Wodzińskimi w Alpy; 
tu właśnie uświadomił sobie coraz większe zainteresowanie        
Marią. Zaczął nawet myśleć o małżeństwie. Sprawa dodatkowo 
się skomplikowała, gdy Wodzińscy sprowadzili się do pensjonatu, 
w którym zamieszkiwał także Słowacki. Tu Maria spotkała się 
z panną Pattey. Nawet, jeśli weźmiemy pod uwagę, że Eglantyna 
nie nadawała się na prawdziwą rywalkę, możemy przypuszczać, 
że nie obeszło się bez wyrzutów czy wymówek po adresem poety. 
Wówczas Słowacki uczynił to, co zwykł robić w sytuacjach      
kłopotliwych – wyjechał, przenosząc się na południowe wybrzeże 
Jeziora Genewskiego. W 1835 roku powstał wiersz „W sztambu-
chu Marii Wodzińskiej”. Jest to wspomnienie wyprawy alpejskiej, 
ale głównym motywem jest bal. Planowano taki bal u Wodziń-
skich, ale w kraju, gdy wszyscy powrócą do ojczyzny. Czy wszy-
scy? – Słowacki przepowiedział sobie, że on nie wróci – umrze 
na emigracji. Oto końcowa strofa tego tekstu: 
 

Młoda Maria do tańca każe stroić lutnie 
I usiadła – spoczywa…Nagle do sąsiada 
Rzekła: „Ach kogoś braknie!” – Tu podkówka utnie 
W takt mazurka. – „On umarł!” – sąsiad odpowiada. 
„Cichoż na jego grobie?” – Słowików gromada 
Śpiewa na srebrnej brzozie cmentarza tak smutnie, 
Że brzoza płacze”. (s. 25). 

 

Wspomniany wyżej poemat – „W Szwajcarii”, znakomite       
studium uczucia miłości, niech nas nie zmyli. Nie mamy żadnej 
pewności, czy jest to osobiste wyznanie poety. Jest to zaś, bez 
wątpienia, dowód wielkiej, romantycznej wyobraźni o potędze 
miłości.  

Trzy lata upłyną od wydarzeń szwajcarskich, gdy na widowni 
życia poety pojawi się nowa heroina i nawet powróci myśl o mał-
żeństwie. Będzie to we Florencji w roku 1838. Słowacki powróci 
wówczas do Europy ze Wschodu, ze słynnej podróży do Ziemi 
Świętej. Do Florencji zjechali właśnie państwo Moszczeńscy, 
właściciele ziemscy z Ukrainy, z piękną, inteligentną, nieco 



256 |          K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o  

 

chłodną w obejściu córką Aleksandrą. Rodzice panny sprzyjali 
poecie, szanowali w nim autora, szczególnie podobał im się wła-
śnie wydany poemat „Anhelli”. Słowacki po raz trzeci w swoim 
życiu pomyślał o mariażu. Ale pomysłu, mimo sprzyjających oko-
liczności, nie wykonał. Wycofał się – bez oświadczyn, mimo 
przychylności kandydatki i jej rodziców. Miał wówczas 29 lat. 
Przegapił szansę. Dlaczego? Zdać się tu możemy tylko na przy-
puszczenia. Juliusz był osobowością niezwykle wrażliwą, dumną. 
Niezależny finansowo, nie był przecież bogaty; był literatem  
emigracyjnym, praktycznie pozbawionym możliwości powrotu  
do kraju. Miał widać na tyle rozwinięte poczucie odpowiedzialno-
ści, by nie zakładać rodziny. Pozostał samotny, co nie oznacza 
braku zainteresowania kobietami. 

Był rok 1840 i właśnie nadarzyła się okazja odnowienia pew-
nej znajomości. Mowa o pani Joannie Bobrowej, niedawnej         
kochance przyjaciela Juliusza, Zygmunta Krasińskiego. Była to 
chyba jedyna namiętność w życiu Słowackiego. Miłość nie tylko 
romantyczna, idealna. Poznał ją przed dziewięciu laty w Dreźnie, 
gdy bawił tam przejazdem w czasie powstania listopadowego.  

Z Morzkowskich Joanna Bobrowa była żoną bogatego właści-
ciela Zahajec – Teodora Bóbr-Piotrowickiego. Miała z nim dwie 
córki; od lat była z mężem w separacji. Zabezpieczona finansowo 
odbywała wojaże. Zjawiała się w różnych punktach Europy: 
w Rzymie, w Paryżu, u wód i leczyła duszę i ciało, wzdychając  
za ojczyzną, do której nic jej nie wstrzymywało dostępu, poza 
świadomością, że na Zachodzie żyć można swobodniej. W roku 
1840 prowadziła dom otwarty, czyli salon na paryskich Polach 
Elizejskich i miło jej było wspominać ze Słowackim jej nie-
dawnego kochanka. Tę parę – Joannę i Zygmunta – sportretuje        
Słowacki w dramacie, zatytułowanym przez późniejszych wy-
dawców – „Fantazy”. W kwietniu 1841 roku Słowacki podążył   
za panią Joanną do Frankfurtu. Miał wówczas lat 32, był o rok 
młodszy od wybranki. W listach do przyjaciela, Niedźwieckiego, 
wiele pisze o swych zalotach, ale bardziej interesujące są rady 
doświadczonego wielbiciela pani Joanny, czyli właśnie Krasiń-



K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o       | 257 

 

skiego. Otóż Zygmunt radził Juliuszowi, by bronił się od tej         
kobiety297. Wierz mi – pisał – jeśli sam nie chcesz gorzko żałować 
kiedyś przeszłości, stań się jej (tj. pani Joanny) przyjacielem, a nie 
chciej, by serce, które pękło i umarło, zmartwychwstając dla cie-
bie, stało się upiorem… W przyjaźni będziesz szczęśliwy, kochany, 
odwdzięczony, ale miłość, miłość taka, stanie się goryczą dla was 
obojga298. I ostatecznie Słowacki poszedł za radą przyjaciela… 
Nie zastąpił Joannie Zygmunta. Dla nas najistotniejsze jest odbi-
cie tej znajomości w literaturze. Poza wspomnianymi kreacjami – 
Idalii i hrabiego Fantazjusza – trzeba jeszcze wymienić dwa wier-
sze, sztambuchowe, jak to się wtedy mówiło, wiersze do pamięt-
ników córek pani Bobrowej – Ludwiki, zwanej Lolką i Zosi – 
Zośki, co wówczas znaczyło – Zosieńki. A jest i trzeci, dłuższy 
wiersz – „Do Pani Joanny Bobrowej”, który metaforycznie          
tłumaczy przyczyny ich rozstania. Dość zacytować taki oto           
fragment: 

Co do mnie – wiem ja, jak to praca pusta 
Serce kobiece na czas prze-anielić! 
Dlatego odtąd – wiecznie zamknę usta,  
I wolę nie być z Panią – niż zgon dzielić. (s. 47–48). 

Przyjaźń z panią Joanną przetrwa właściwie do śmierci poety, 
ale w ostatnich miesiącach życia Słowacki będzie osamotniony. 
Na jego pogrzebie w dniu 5 kwietnia 1849 roku będą tylko dwie 
kobiety – prawdopodobnie pani i panna Millet, żona i córka por-
tiera z jego ostatniego paryskiego mieszkania. Choć niewyklu-
czone, że jedną z dwóch pań, obecnych przy pochówku, była  
Zofia Mielęcka, o której będzie jeszcze mowa. 

W życiu Słowackiego – dodajmy dla pełności obrazu – była 
właściwie tylko jedna kobieta – powiernica myśli i uczuć, kocha-
na i kochająca miłością bezgraniczną, o zaledwie lat 17 od niego 
starsza – matka – Salomea. Jego listy do niej poświadczają to 

                                                 
297  Cyt. Za: F. Hoesick, Miłość w życiu Zygmunta Krasińskiego, Warszawa 1899, 

s. 135. 
298  Ibidem. 



258 |          K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o  

 

stałe uczucie. Są też bezpośrednie wypowiedzi poetyckie do mat-
ki, z których wybierzmy jeden krótki, ale przejmujący wiersz: 
 

Do matki 
 

W ciemnościach postać mi stoi matczyna, 
Niby idąca ku tęczowej bramie – 
Jej odwrócona twarz patrzy przez ramię,  
I w oczach widać, że patrzy na syna. 
...............……………………………………. (s. 63). 

 

A na koniec tego krótkiego omówienia „miłości” Juliusza          
– ciekawostka! Wybitny nasz poeta był w Karkonoszach, najwyż-
szym paśmie Sudetów Podczas epizodu wrocławskiego, kiedy to 
w roku 1848 spotkał się z matką, po 18 – letniej rozłące, odbył 
wycieczkę w Riesengebirge. W samych górach wysokich pewnie 
nie był, z powodu wielkiego już osłabienia, ale dotarł bez wątpie-
nia do Jeleniej Góry, może do Karpacza lub Szklarskiej Poręby. 
A w tej – jednej z ostatnich turystycznych podróży – towarzyszyła 
mu właśnie kobieta, Zofia z Kamińskich Mielęcka, duo voto – 
Węgierska, osoba wielce interesująca. Poznał ją Słowacki naj-
prawdopodobniej we Wrocławiu299, na początku pobytu (przeby-
wał tam między 10 maja a 8 lipca). Miała wówczas 26 lat (nasz 
poeta dobiegała czterdziestki). Znajomość ta – pisze Bogdan         
Zakrzewski – (wiemy o talentach towarzyskich atrakcyjnej          
Zofii, wrażliwej na sztukę) musiała się wkrótce przedzierzgnąć 
w przyjaźń nietypową: poety-ducha i kobiety próbującej jego 
„sił ziemskich”300. 

Podróż w Karkonosze odbyli w czerwcu, jeszcze przed        
przyjazdem pani Salomei do Wrocławia301. Wyjechali prawdo-
                                                 
299  Na temat daty i miejsca poznania Z. Węgierskiej przez poetę istnieje pewien  

spór komentatorów. Przypomniała o nim ostatnio Sylwia Płotnicka w artykule: 
Śladami ostatniej miłości. Poetycka przygoda Juliusza Słowackiego w Karkono-
szach, [w:] Księga X-lecia Kolegium Karkonoskiego, pod red. Mariana Ursela. 
Jelenia Góra 2008, s. 191–202. 

300  B. Zakrzewski, Tematy śląskie. Rozprawy i szkice, Katowice 1973, s.169. 
301  B. Zakrzewski (op.cit.) sugerował datę wyjazdu do Jeleniej Góry na 17 czerwca. 

Ostatnio tę datę zakwestionował Krzysztof Biliński, udowadniając, iż bardzo 



K o b i e t y  w  ż y c i u  J u l i u s z a  S ł o w a c k i e g o       | 259 

 

podobnie pociągiem przez Świdnicę do Świebodzic (taki przebieg 
miała podówczas linia kolejowa) i tam przesiedli się na dyliżans,           
odchodzący przez Bolków do stolicy Karkonoszy. Tak dotarli do 
Jeleniej Góry lub Cieplic, bo to były karkonoskie stacje pocztowe, 
w których zatrzymywały się dyliżanse. I już w Karkonoszach 
podyktował Słowacki Zofii wiersz „Do pastereczki siedzącej na 
Druidów kamieniach w Pornic nad Oceanem”, napisany cztery 
lata wcześniej (w lipcu 1844 roku). Węgierska, znana później 
felietonistka, opublikowała ów wiersz po raz pierwszy w dodatku 
miesięcznym do krakowskiego „Czasu” w roku 1858, a więc 9 lat 
po śmierci poety. Czy wzięła udział w pogrzebie Juliusza, czy to 
ona właśnie była jedną z tych dwóch rzewnie płaczących kobiet 
w dniu 5 kwietnia 1849 roku na paryskim cmentarzu – nie wia-
domo. Ale grób poety na Montmartre odwiedzała często, o czym 
też pisała na łamach „Biblioteki Warszawskiej”. 

Tak to ostatnie może zainteresowanie kobietą w życiu Słowac-
kiego splotło się z jego pobytem w regionie Karkonoszy. Odje-
chał do Wrocławia i Paryża z widokiem naszych gór w wyobraź-
ni. Z myślą o ojczyźnie, do której wrócił dopiero w roku 1927, 
gdy to maleńką trumienkę ze zwłokami poety przywiózł do kraju 
Jan Lechoń i wraz z Jarosławem Iwaszkiewiczem towarzyszyli 
jej do królewskiego Krakowa.  

Juliusz Słowacki spoczął w czarnym marmurowym sarkofa-
gu, w oddzielnej krypcie grobów królewskich na Wawelu. 
Czekał tam już, od lat niemal czterdziestu, na swego czciciela 
i polemistę – jego dobry znajomy z Wilna i Paryża, spowity 
w biały marmur rycerz wolności i arcymistrz słowa – Adam 
Mickiewicz.  

                                                                                                        
prawdopodobny wydaje się czas pomiędzy 9 a 16 czerwca 1848 roku. (K. Biliń-
ski, Dolnośląski czas autora „Kordiana” i Jego utworów. „Pastereczka z Por-
nic” – karkonoski epizod Juliusza Słowackiego, [w:] Księga X-lecia Kolegium 
Karkonoskiego, dz. cyt., s. 204). 



 

 
 
 
 

Czym jest zjawisko 
intertekstualności? 

(Julian Tuwim a romantycy) 

 
„Każda twórczość jest nawiązaniem do czegoś lub 

odrzuceniem czegoś, co już kiedyś zostało stworzone” 
(Paul Valery). 

 
„Gra konwencjami, repetycja wzorów, ludyczna tautologia, 

autoironia i parodia”302 bywa nader często udziałem sztuki 
współczesnej. Wrażenie wyczerpania się repertuaru aksjolo-
gicznego przekazów literackich prowadzi do narastania zjawisk 
nacechowanych polifonicznie. I – na odwrót – wielogłosowość 
i relatywizm przekazu sprzyja zakłóceniu klarowności obrazu 
kreowanego świata wartości. 

Z drugiej strony podkreślić należy, iż zjawisko dialogu między 
tekstowego nie jest bynajmniej wynalazkiem nowym (vide: motto 
niniejszych rozważań). Ostatnie ćwierćwiecze minionego stulecia 
pogłębiło jedynie świadomość i zakres dokonywanych wyborów, 
uczyniło z poetyki nawiązań swoistą metodę twórczą. Pojawiły 
się też we współczesnej teorii badań literackich – za granicą303, 
                                                 
302  E. Kraskowska, A. Legeżyńska, O intertekstualności i innych pojęciach literatu-

roznawczych, [w:] Kompetencje szkolnego polonisty. Szkice i artykuły z metodyki. 
Pod red. B. Chrząstowskiej. Warszawa 1995, s. 139. 

303  H. Bloom, Lęk przed wpływem. Teoria poezji, [w:] Współczesna teoria badań 
literackich za granicą. Antologia. Opr. H. Markiewicz, t. IV, cz. 2. Kraków 1996, 
s. 250–263. Tenże: Na mapie błądzenia. Jw., s. 264–288. M. Riffaterre, Podejście 
formalne w badaniach historycznoliterackich. Jw., s. 288–315. G. Genette, 
Palimpsesty. Literatura drugiego stopnia. Jw., s. 317–366. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 261 

 

a także w Polsce304 próby zdefiniowania i opisania zjawiska inter-
tekstualności. Wreszcie – i w programowaniu nauczania szkolne-
go zostało to zjawisko dostrzeżone. Pojawiły się w programach 
obligatoryjne „konteksty interpretacyjne” i „kontynuacje i nawią-
zania”, a do podstawy programowej klas humanistycznych – 
wprowadzono analizowany termin305.  

Pojęcie „intertekstualności” czy „transtekstualności”306 bo 
kwestie terminologiczne są nadal otwarte, służy, jak wiadomo, 
do wyznaczania wielostronnych relacji między tekstowych, 
a w szczególności uwarunkowań: między dwoma lub większą 
ilością tekstów literackich, między tekstem a systemem kanonów 
porządkujących (np. gatunkiem czy rodzajem literackim), wresz-
cie – między kontekstem, mieszczącym się w przestrzeni kultury 
a niekoniecznie bezpośrednio związanym ze sztuką słowa307. 

W relacje między utworami literackimi w naturalny sposób 
wpisuje się jakość odbioru czytelniczego; obserwujemy zresztą 
w tej dziedzinie swoiste sprzężenie zwrotne: od doświadczenia 
czytelnika zależy stopień wychwycenia palimpsestowości wypo-
wiedzi, dostrzeżenie – i wykorzystanie w analizie – obszarów 
wspólnoty, które dotyczyć mogą różnorodnych elementów języ-
kowych i kompozycyjnych – od motywu, bohatera – po tematykę 
(czy ideę), typ wypowiedzi (np. styl, układ rytmiczny) – aż        
do formy gatunkowej. Zakres owego „żywiołu dialogiczności” 
jest zróżnicowany i rzadko obejmuje wszystkie wyszczególnione 
elementy. Częściej mamy do czynienia z odniesieniem do węż-
szego pola semantycznego, czy też strukturalnego, pierwowzoru – 
poprzez np. cytat, reminiscencję, czy stylizację. Formy nawiąza-

                                                 
304  M. Głowiński, O intertekstualności, „Pamiętnik Literacki” 1986, z. 4, s. 78–79. 

R. Nycz, Tekstowy świat, Warszawa 1995. S. Balbus, Między stylami. Kraków 
1996.  

305  Podstawa programowa. Język Polski. Szkoła ponadpodstawowa kończąca się 
maturą. Profil humanistyczny. Strona internetowa MEiN. 

306  Zob. G. Genette, op. cit, s. 317. 
307  Por. tytuł studium Blooma. 



262 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

nia nie wyczerpują przy tym jakości owego „dialogu”. Równie 
istotne jest kwestia akceptacji (bądź jej braku) dla wzorca. Zatem 
relacja między tekstowa przebiega między biegunami – naśla-
downictwa i kontestacji, a rozwiązaniami pośrednimi – mogą być 
np. modyfikacja czy polemika.  

Pora na przykłady. Będzie to spojrzenie na dwa wiersze Julia-
na Tuwima pt. „Dziesięciolecie” i „Pogrzeb Słowackiego” po-
głębione analizą szerszych odniesień poezji Tuwima wobec         
romantyzmu. 
 

Z genologicznego punktu widzenia poezja Juliana Tuwima         
sytuuje się w modelu postromantycznym. Ów model zakłada 
wprawdzie polemiczny stosunek wobec dotychczasowego syste-
mu sytuacji komunikacyjnych, niemniej jednak przyjmuje doro-
bek minionych epok za punkt wyjścia aktu kreacyjnego. Obsza-
rem twórczych kontynuacji lub polemicznych przekształceń staje 
się często wielka literatura romantyczna lub neoromantyczna. 
Tak właśnie jest np. w słynnej „Wiośnie” Tuwima i to bynajmniej 
nie ze względu na problematykę, lecz konstrukcję językowo-
stylistyczną, upozowaną przekornie na „antydytyramb”, w prze-
ciwieństwie do zapowiedzi pomieszczonej pod tytułem wiersza308. 
Debiutując (chodzi o debiut książkowy) tomem „Czyhanie na 
Boga”, w najdłuższym wierszu, zamykającym ów tom, manifeście 
zatytułowanym „Poezja” – napisał „pierwszy w Polsce futury-
sta”309 

„Poezja – jest to, proszę panów, skok, 
Skok barbarzyńcy, który poczuł Boga”(t. I, s. 105). 

                                                 
308  Por. E. Balcerzan, Systemy i przemiany gatunkowe w polskiej liryce lat 1918–

1928, [w:] Problemy literatury polskiej lat 1890–1939, pod red. H. Kirchner             
i Z. Żabickiego, seria II, Wrocław 1974, s. 137 i nast. Zob. także: H. Gradkowski, 
Ugrupowania poetyckie 20-lecia międzywojennego wobec tradycji romantycznej 
– cz. I. „Język Polski w szkole Średniej”, nr 3 z r. 1994/95, s. 21. 

309  J. Tuwim, Wiersze zebrane, Warszawa 1975, t. I, s. 107. Z tej edycji następne 
cytaty z podaniem w nawiasach numerów tomów i stron. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 263 

 

Abstrahując od Tuwimowego rozumienia futuryzmu, przypo-
mnijmy, że gdy w latach 1822 i 1823 młody nauczyciel kowieński 
ogłaszał dwa pierwsze tomy „Poezyj’, wykonał, zamiast hołdo-
wania dobrze mu znanej poetyce klasycznej, największy skok 
w dziejach polskiej literatury, a być może i naszego języka310. 
To była w istocie rewolucja, której wartość poznać można było 
po sile oporu. Pisał nieprzejednany wróg romantyzmu o Mickie-
wiczu: „ten geniusz złego, ten antychryst naszej oświaty, ten duch 
piekielny”311. A o Lelewelu, duchowym patronie młodzieży           
wileńskiej dodawał: „zatruwszy mózgi młodzieży litewskiej z po-
mocą i udziałem Adama Mickiewicza, z Wilna usunięty przez  
Nowosilcowa tu (tj. do Warszawy – H. G.) dotruć młodzież polską 
przybył312. Jednym słowem – wybuch romantyzmu – już w oczach 
ówczesnego środowiska literackiego wyglądał na „spisek” i to 
z udziałem „szatana” i użyciem „trucizny”313.  

Do czasu opublikowania dwóch wierszy, które będą przedmio-
tem naszego szczególnego zainteresowania wydał Tuwim – nie 
licząc już klasycystycznej „Rzeczy czarnoleskiej” (1929), cztery 
tomy poetyckie: „Czyhanie na Boga”(1918), „Sokrates tańczący” 
(1920), „Siódma jesień” (1922), „Wierszy tom czwarty” (1923). 
Debiut Tuwimowski porównywano z czynem literackim na miarę 
Mickiewiczowskich „Ballad i romansów”. Dytyrambiczna dio-
nizyjskość, frenetyczna pochwała życia, sakralizacja Nowej      
Poezji314, wreszcie uderzający naturalizm – oto cechy pierwszych 
tomów wybitnego poety. Ale trzeba dodać, że u Tuwima dość 
wcześnie pojawia się nurt eschatologiczny. Badacze poezji       
Tuwima zauważają, że jego młodzieńcze tomiki przynoszą świa-

                                                 
310  Zob.: Mickiewicz czyli wszystko, Z Jarosławem Markiem Rymkiewiczem rozma-

wia Adam Poprawa, Warszawa 1994, passim. 
311  K. Koźmian, Pamiętniki, Wrocław 1972, t. I, s. 148. 
312  Ibidem, t. III, s. 261. 
313  M. Janion, Gorączka romantyczna, Warszawa 1975, s. 43. Zob. także: H. Grad-

kowski, Adam Mickiewicz w szkole. Próba umiaru, Jelenia Góra 1998, s. 8–9. 
314  Jerzy Kwiatkowski, Literatura Dwudziestolecia, Warszawa 1990, s. 50. 



264 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

dectwa opozycji ideowych, co już widać w przytoczonej na           
początku „Poezji”, zamykającej tom „Czyhanie na Boga”315. 
W istocie – z radosną witalnością kontrastuje obawa przed roz-
kładem, którą np. Jarosław Marek Rymkiewicz określa jako obse-
sję śmierci.316 Tej antynomii, bez wątpienia romantycznej prowe-
niencji, towarzyszy solidaryzowanie się z codziennością otaczają-
cego świata, który dla młodego autora był nieledwie taką kopalnią 
materiału literackiego, jak folklor dla romantyków. Celnie to 
określiła Jadwiga Sawicka: 

Świadomie podjęta postawa romantyczna [...] przekształciła 
się w przekazywanie poezji, rozproszonej w świecie, przez poetę – 
cząstkę tego świata. W codzienności, zwykłości świata (podkr. 
H.G.) była zawarta >prawda żywa<.317 

Za pierwszoplanowym witalizmem krył się niepokój destrukcji 
i niepohamowana żądza sentymentalizmu. Ta zmiana nastrojów 
świadczy o głębi filozoficznej tej na pozór tylko prostej, jednokie-
runkowej poezji. Odniesienia do romantyzmu, także polemiczne, 
są zawsze widoczne, nawet, gdy w klasycystycznych tekstach 
późniejszych – jakby programowo – poeta cofa się w epokę       
początków wielkiej poezji polskiej – do czasów Kochanowskiego. 
Gdybyśmy przeczytali balladę „Piotr Płaksin” (z „Sokratesa tań-
czącego”), […] rzecz o nieodwzajemnionym uczuciu, przypieczę-
towanym klęską bohatera318, dostrzeglibyśmy polemikę z roman-
tycznym modelem nieszczęśliwej miłości, przekornie wzmocnio-
ną wprowadzaniem sentencjonalnych uogólnień, przywołujących 

                                                 
315  Zob. np. G. Ostasz, W cieniu „Herostratesa”, Rzeszów 1993, s. 56. 
316  J. M. Rymkiewicz, Skamander, [w:] Literatura polska 1918–1932. Praca zbioro-

wa, Warszawa 1975, s. 329 i nast. 
317  J. Sawicka, Julian Tuwim, [w:] Obraz literatury polskiej XIX i XX wieku, t. 2: 

Literatura polska w okresie międzywojennym. Praca zbiorowa, Kraków 1979, 
s. 219. 

318  H. Gradkowski, W stronę romantyzmu. O liryce Juliana Tuwima, [w:] Zeszyty 
Wydziału Humanistycznego, I, 2008, Kolegium Karkonoskie (PWSZ), Jelenia  
Góra 2008, s. 138. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 265 

 

na pamięć np. „Marię” Malczewskiego, gdzie, jak wiadomo, roi 
się od pesymistycznych aforyzmów na temat ludzkiego losu.  

Oscylacja poezji Tuwima ku pozycjom apollińskim, wygasanie 
poetyki dytyrambu (nie całkowite zresztą – właśnie „Dziesięcio-
lecie” jest tego modelowym przykładem) idzie w parze z wyha-
mowywaniem młodzieńczego entuzjazmu, co doprowadza do 
skojarzeń eschatologiczno-groteskowych. Tak jest w jednym 
z najpiękniejszych dla piszącego te słowa wierszu Tuwima 
pt. „Nieznane drzewo”. 

Późniejsze tomy Tuwima – już od „Czwartego tomu wierszy”, 
a zwłaszcza od „Rzeczy Czarnoleskiej”, na której ten przegląd 
kończymy – to już próba stabilizacji uczuciowej, klarowności 
stylu – i narastającej fascynacji zjawiskami językowymi. Czciciel 
języka potocznego, programowo epatujący zwrotami „prostego 
człowieka” był od młodości poszukiwaczem różnorodności form 
językowych, czego najbardziej wyraźnym rezultatem poetyckim 
są „Słopiewnie”. Wówczas zacznie się ten okres twórczości       
Tuwima, w którym spoza pleców poety-klasyka, mistrza, perfek-
cjonisty […] wygląda poeta-magik, poeta „mały realista”, czy 
poeta złośliwy satyryk319.  

Skamandryta Tuwim w pierwszych tomikach ostro polemizuje 
z dziedzictwem romantyzmu. Podkreślmy – z dziedzictwem, a nie 
z bezpośrednim przesłaniem romantyków. Nie odżegnuje się od 
wielkich tamtej epoki, nawet od romantycznego nastroju, ale  
widzi obecnie szersze zadania dla poezji, zadania wynikające 
przede wszystkim z postępu techniki i inwazji kultury masowej. 
Oto charakterystyczny passus z cytowanej już „Poezji”: 

„Nie stracił czaru romantyczny smęt 
Róż i słowików, rusałek i goplan. 
Lecz coraz szybciej warczy życia pęd: 
Tam, gdzie jest księżyc, jest i aeroplan!” (t. I, s. 106) 

                                                 
319  J. Kwiatkowski, dz. cyt., s. 95. 



266 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

Co zaś do zamieszczonej, a przywołanej już, deklaracji przyna-
leżności do futurystów, to trzeba dodać, że młody poeta nie uważa 
tradycji >za spluwaczkę<, jak czołowi koryfeusze tej grupy;         
odwołuje się wszelako do olbrzymów, a wydrwiwa epigonów.        
W tym samym programowym wierszu stwierdza expressis verbis: 

„Wpływy?” Ja wpływów nie wstydzę się wcale! 
To duma moja, że Bożych olbrzymów 
Uczniem się stałem! Że wśród moich rymów 
Znajduję echa, co dźwięczą wspaniale! 
Że dusza moja znalazła Patronów 
Śród lat minionych, śród ofiarnych dymów 
Wielkich Kapłanów – nie pośród histrionów, 
Mimów i mydłków, zdobnych w póz blachmale, 
Nie wśród wymoczków, nędznych epigonów!” (t. I, s. 108). 

Po paru latach „nędznych epigonów” obdarzy Tuwim nie        
lepszym epitetem – już odnoszącym się do pewnego modelu   
młodopolskiej obyczajowości; nazwie ich mianowicie „durniami 
w pelerynach”. To w jubileuszowym „Dziesięcioleciu”, któremu 
to utworowi poświecimy oddzielną uwagę.  

Tymczasem, zachowując układ chronologiczny, zauważmy, 
że w pierwszym tomie poetyckim Tuwima znalazły się dwa przej-
rzyste odwołania do wielkich romantyków. Oto pięciozwrotkowy, 
napisany sylabowcem (7+6), wiersz pt. „Dusza”, w którym jako 
motto pojawia się cytat ze Słowackiego. Ów znamienny zwrot – 
„apokaliptycznego nosim w sobie zwierza”, przywołany ponow-
nie w klauzuli, świetnie się mieści w układzie rytmicznym trzyna-
stozgłoskowca, a zarazem odzwierciedla wymowę ideową       
przesłania. Rzecz to bowiem o drugim dnie wydarzeń, o pantei-
stycznym spojrzeniu na świat, nade wszystko zaś o cierpieniach 
duchowych, wynikających z poczucia nieustannego, apokalip-
tycznego właśnie, zagrożenia.  

Kolejne nawiązanie odnosi się do wybitnego romantyka            
drugiego pokolenia. Fragment z pism Norwida, zamieszczony 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 267 

 

jako motto i z równą konsekwencją powtórzony w zakończeniu 
wiersza (acz w nieco zmienionej formie), brzmi: „Zmówiłem na 
nim pacierz potężnym milczeniem”. Tekst opatrzony incipitem 
„Przetrwam...”, o znamionach erotyku, nawiązuje do romantycz-
nego modelu miłości, przynoszącej cierpienie, ale domagającej 
się też ekspijacji i przebaczenia. Uciszenie przebytych burz może 
przynieść tylko modlitwa – ta najwymowniejsza, najcichsza,        
modlitwa „ogromnym milczeniem” (t. I, s. 16). 

W tomiku „Sokrates tańczący”, w którym już wiersz inicjalny 
zapowiada ogólny ton całości – preferencję humoru o zabarwieniu 
lekko ironicznym, pojawiają się w bezpośrednim sąsiedztwie  
dwa dłuższe wiersze, sygnowane analogicznym epitetem. Są to: 
„Epistoła sentymentalna” oraz „Piotr Płaksin. Poemat sentymen-
talny”. Pierwszy poemacik jest wyznaniem podmiotu lirycznego; 
ma wszak formę epistoły, czyli listu. Ustylizowany jest na roman-
tyczną opowieść spod znaku Lenartowicza, czy Syrokomli, ale 
z zaznaczeniem wyraźnego dystansu wobec świata przedstawio-
nego. Znamionujące nastrój smutku zwroty o rozstaniu opatrzone 
zostały nadmiarem zdrobnień, co stwarza atmosferę czułostkowo-
ści i zapowiada autoironiczny finał: 
 

„Przypomniał mi się twój pokoik 
Tak dawno, dawno nie widziany: 
Pianinko, sofka, etażerka 
I obrazeczków pełne ściany. 

 

Śliczne kwiateczki, poduszeczki 
Książeczki (zwykle nie rozcięte) 
I lustereczka, firaneczki, 
Dalekie wszystko, drogie, święte... 

 

I krzesełeczka i stoliczek, 
Mały stoliczek z szufladeczką, 
Gdzie stos olbrzymi moich listów 
Pod różowiutką spał wstążeczką. 



268 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

...Kiedy podejdziesz do stolika, 
Usłyszysz, jak szuflada z cicha 
Ze stosem listów, strasznych listów 
W wielkiej tęsknocie ciężko wzdycha! (t. I, s. 157). 

 
„Piotr Płaksin” zaś – to ballada, rzecz o nieodwzajemnionym 

uczuciu, przypieczętowanym klęską bohatera, który zapewne, jak 
o tym świadczy i jego nazwisko, zapłakał się na śmierć z miło-
ści... Groteskowy obraz został rzucony na szeroki obszar rosyj-
skiej ziemi, choć sama tragedia rozegrała się w miejscu określo-
nym: „na stacji Chandra Unyńska, gdzieś w mordobijskim powie-
cie” (s. 160). Cała historia Piotra, który, niestety, nie był artystą, 
lecz telegrafistą, jest przekorną polemiką z romantycznym mode-
lem nieszczęśliwej miłości, polemiką wzmocnioną jeszcze dodat-
kowo wprowadzaniem sentencjonalnych uogólnień, przywołują-
cych na pamięć np. „Marię” Malczewskiego, gdzie, jak wiadomo, 
roi się od pesymistycznych aforyzmów na temat ludzkiego losu. 
Oto więc zapowiadająca tragedię Tuwimowa refleksja egzysten-
cjalna: 
 

„Smutne jest życie... Zdradliwe... 
Czasem z najbłahszej przyczyny 
Splata się w cichą tragedię, 
W ciężkie cierpienie – bez winy (t. I, s. 160). 

 
Przedstawione w ironiczno-groteskowej konwencji dzieje          

zakochanego w Polce telegrafisty Płaksina stają się wypełnie-
niem, egzemplifikacją tej egzystencjalnej oceny.  

Trzeci tomik poety – „Siódma jesień” (1921) – przynosi dwa 
bardzo znane teksty, spopularyzowane, jak wiadomo, przez inter-
pretacje wokalne Czesława Niemena i Ewy Demarczyk. To – 
„Wspomnienie” i „Przy okrągłym stole”. Nie można ich w opra-
cowaniu niniejszym pominąć, stanowią bowiem wariantne inter-
pretacje romantycznego modelu miłości. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 269 

 

Oto początek pierwszego wiersza: 
 

„Mimozami jesień się zaczyna 
Złotawa, krucha i miła. 
To ty, to ty jesteś ta dziewczyna,  
Która do mnie na ulicę wychodziła. 

 

Od twoich listów pachniało w sieni, 
Gdym wracał zdyszany ze szkoły, 
A po ulicach w lekkiej jesieni 
Fruwały za mną jasne anioły” (t. I, s. 216). 

 
Kontekst, czy jak to dzisiaj zwykło się dokładniej mówić –           

archetekst – tej wypowiedzi poetyckiej tkwi w dokonaniach wiel-
kiej poezji romantycznej. Przychodzi na myśl np. taki oto passus 
z najsłynniejszego w naszej literaturze poematu dygresyjnego: 
 

„Kłębami dymu niechaj się otoczę, 
Niech o młodości pomarzę półsenny. 
Czuję, jak pachną kochanki warkocze, 
Widzę, jaki ma w oczach blask promienny; 
Czuję znów smutki tęskne i prorocze, 
Wtóruje mi znów szumiąc liść jesienny”320. 

 
Wydaje się, ze analiza porównawcza zakłóciłaby tu naturalną 

rozmowę tekstów... 
W drugim wierszu, przynależnym liryce sytuacyjnej, nie         

dokończona rozmowa „Przy okrągłym stole” domaga się spotka-
nia... Potrzebny byłby choćby jeden dzień widzenia się, a właści-
wie zobaczenia się w określonym miejscu, dokładnie tam, gdzie 
nastąpiło rozstanie – dramatyczne dla osoby wyposażonej w atry-
buty podmiotu lirycznego, a nader chłodne ze strony partnerki: 

 
                                                 
320  J. Słowacki, Beniowski, [w:] Poematy. Opr. J. Krzyżanowski, Wrocław 1979, 

s. 147. 



270 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

„Jeszcze ci wciąż spojrzeniem śpiewam: 
>Du holde Kunst<...i serce pęka! 
I muszę jechać...więc mnie żegnasz, 
Lecz nie drży w dłoni mej twa ręka”. 
I wyjechałem, zostawiłem, 
Jak sen urwała się rozmowa,  
Błogosławiłem, przeklinałem: 
„Du holde Kunst! Więc tak? Bez słowa?” (t. I, s. 221). 

 
Byłoby przesadą, gdybyśmy obojętność partnerki sprowadzili 

do zwrotu „Precz z moich oczu!”. Jest jednakże pewien ważny 
motyw, który łączy ów znany wiersz Tuwima z jeszcze bardziej 
znanym tekstem Mickiewicza. Oto zjawisko pamięci (podkr. 
H.G.) o przeżyciach. Nie podlegają one wymazaniu – właśnie 
przez skojarzenia z banalnymi na pozór rekwizytami, które sta-
nowią nieodłączną ich oprawę. Każdy przedmiot może przywołać 
atak przypomnienia przeżytych uczuć, ale są przedmioty mające 
jakby do tego szczególne prawo; te, które kojarzą się bezpośred-
nio ze scenerią rozmów, decydujących rozmów, jak np. stół czy... 
kominek. Oto dwa utrzymane w odmiennej tonacji uczuciowej, 
ale przecież korespondujące ze sobą poprzez model niespełnionej 
miłości, fragmenty: 
 

„Do dzisiaj przy okrągłym stole 
Siedzimy martwo jak zaklęci! 
Kto odczaruje nas? Kto wyrwie 
Z nieubłaganej niepamięci?” (t. I, s. 220). 
 
„Czy to na balu w chwilach odpoczynku 
Siędziesz, nim muzyk tańce zapowiedział, 
Obaczysz próżne miejsce przy kominku, 
Pomyślisz sobie: on tam ze mną siedział”.321 

                                                 
321  A. Mickiewicz, Do M***. Wiersz napisany w roku 1823, [w:] A. Mickiewicz, 

Wybór poezyj. Tom pierwszy. Opr. Cz. Zgorzelski, Wrocław 1986, s. 212. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 271 

 

Pisząc o wierszu Mickiewicza Czesław Zgorzelski skonsta-
tował: 

„Jego romantyczność zaznacza się przede wszystkim w wyra-
żaniu osobowości ludzkiej i jej intymnych, niepowtarzalnych,  
jednostkowych doznań”.322 To w okresie wstępującego romanty-
zmu było widomym znakiem nowej epoki.  

Przywołany erotyk Tuwima sytuuje się więc na obszarze       
wykorzystania tych wpływów, które sam poeta nazwał oddziały-
waniem Wielkich Kapłanów. 

Tekst „Dziesieciolecia” został ogłoszony – bez tytułu – 1 maja 
1928 roku w „Republice”, piśmie codziennym, wydawanym 
w Łodzi. W „Rzeczy czarnoleskiej” są dwa piękne wiersze – „Po-
grzeb Słowackiego” oraz właśnie „Dziesięciolecie”. Wracając do 
analizy tego drugiego, pod kątem jego cech intertekstualnych, 
zauważmy za Jerzym Kwiatkowskim, że jest to „spóźniona pole-
mika – pamflet na Młodą Polskę”323. Jest to też – wśród skaman-
drytów – polemika dość odosobniona. Tak ostro nie krytykowali 
oni poezji poprzedniego pokolenia. Jest tym więcej zastanawiają-
ce, ze np. autora „Kowala” uważał Tuwim za swego mistrza 
i wspominał o nim jako „mojego Staffa”. To nasuwa spostrzeże-
nie, że jednak w tej polemice było dużo jadu osobistego Okazja 
była szczególna, bo Tuwim został właśnie uhonorowany nagrodą 
swego rodzinnego miasta, więc dziennik zamieścił, obok tekstu 
wiersza, wywiad z poetą oraz komentarz redakcyjny. Tytuł całej 
ekspozycji – „Poeta pracującej Łodzi” – znakomicie korespondo-
wał z dniem święta pracy. Bez wątpienia poecie znane były wyni-
ki głosowania w komisji konkursowej, która przyznała mu nagro-
dę, wybierając go spośród trójki kandydatów, którą dopełniali 
Wacław Berent i Tadeusz Zieliński. Przewodniczącym komitetu 
był Józef Kallenbach, profesor, znany monografista wieszczów, 
a w tejże komisji zasiadali jeszcze, m.in. profesorowie: Ignacy 
                                                 
322  Ibidem, s. LVIII. 
323  Ibidem. 



272 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

Chrzanowski, Józef Ujejski oraz pisarze: Jan Lechoń i Karol  
Irzykowski. Tuwim uzyskał niewielką przewagę w liczbie gło-
sów, przy zdecydowanym sprzeciwie kadry profesorskiej z Kal-
lenbachem na czele. Jeśli zgryźliwy zwrot z „Dziesięciolecia” 
o Mickiewiczu oglądanym przez czcicieli modernizmu za pośred-
nictwem „teleskopu Kallenbachów” uznamy za poetycki odwet, 
to zapewne nie popełnimy większej pomyłki.  

Znajomość okoliczności ukazania się pierwodruku wiersza           
daje możliwość głębszej interpretacji jego wymowy jako manife-
stu nowej poezji.  

Miał jednakże Tuwim nie tylko krytykować samego Kallenba-
cha, biorąc jakby osobisty odwet, ale także polemizował z mode-
lem kultu epoki wieszczów, stworzonym w niemałym stopniu 
właśnie przez fryburskiego profesora. 
Oto fragmenty wiersza „Dziesięciolecie” 
 

Było wam, panowie, witrażowo i seledynowo. 
Było „jakoś dziwnie” w „osmętach” i „tęsknicach”. 
Jak pięścią między oczy uderzyło Słowo 
I poszli starzy zrzędzić po kawiarniach i ulicach. 
………………………………………………………… 
W Paryżu, nad absyntem, marzył się Królewicz 
Długowłosym próżniakom, warszawskim Verlaine’om 
A jak słonce nad światem stał nad Polską Mickiewicz, 
W teleskop nań patrzyły Kallenbachy jeno. 
 

Roiły się wam senne faramuszki w dali, 
Miriady i miriamy, chramy i rapsody, 
My – z Ody do Młodości, wiecznie młodej Ody, 
Porwaliśmy się w życie, jak z porywem fali. 
 

Jeszcze by dziś ze słówek pitrasili swojskie 
Malowanki, kilimki i freblowskie wzorki,  
Kwiląc „wiązaną mową”, że to „takie polskie”, 
I kwitłyby rodzinne poetyckie Tworki. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 273 

 

Trzaskiem strof pękających walić w tych matołów 
I gradem strzał skrzydlatych prażyć w ich kilimy! 
A na strzałach osadzać świszczące wesoło 
Ostrza słów rozpalonych, pałające rymy! 
…………………………………………………………. 
……………………………………………………….. 
…………………………………………………………. 
Tak się przyszłość buduje – muskularną mową. 
Tak się życie pcha naprzód – śpiewną robocizną. 
Młodości, daj nam skrzydła! Boże, ześlij słowo! 
W pęd sławy, w dzieje swoje, porwij nas, ojczyzno! 324 

 
Obszary nawiązań kontekstualnych w wierszu Tuwima – moż-

na dostrzec w trzech płaszczyznach – polemiki z obrazem poety 
utrwalonym w świadomości literackiej przez Józefa Kallenbacha, 
z generacją młodopolską poetów, wreszcie nawiązanie afirma-
tywne odnoszące się do „Ody do młodości”. Przypomnijmy 
w tym miejscu dzieło Kallenbacha, z którego uczono o Mickiewi-
czu przez pierwsze dziesięciolecie międzywojenne (J. Kallenbach, 
Adam Mickiewicz, t. I i II, Poznań 1918; pierwodruk 1897, trzy-
krotne wznowienia). Książka ta stanowiła typowy przykład meto-
dy monograficznej stosowanej na przełomie wieków; odegrało też 
istotną rolę w formowaniu kultu Mickiewicz – „duchowego         
wodza narodu”. Była to właściwie pierwsza naukowa monografia 
Mickiewicza – typowy przykład młodopolskiej maniery styli-
stycznej, a zarazem kontynuacja hagiograficznych opracowań 
postpozytywistów, powstałych w latach szczególnych, bo w okre-
sie sprowadzenia prochów Mickiewicza na Wawel, a więc takich 
dzieł, jak: Józefa Tretiaka, „Mickiewicz w Wilnie i Kownie”, 
Piotra Chmielowskiego „Adam Mickiewicz. Zarys biograficzno-
literacki”, Adama Bełcikowskiego „Adam Mickiewicz”, Włady-
                                                 
324 Tekst wiersza na podstawie edycji: J. Tuwim, Wiersze wybrane. Opr. M. Głowiń-

ski. Wrocław 1986, s. 113–114. 



274 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

sława Mickiewicza (syna poety) „Żywot Adama Mickiewicza”. 
O dziele Kallenbacha napisał po latach Henryk Markiewicz, że 
należy ono do opracowań postpozytywistów, w których szczegó-
łowo rejestrowano informacje życiorysowe, a zarazem stosowano 
ujęcie apologetyczne: wielkich pisarzy ukazywano jako wzory 
osobowościowe, skrywając czy tuszując to, co w przekonaniu mo-
nografistów z tymi założeniami się nie godziło 325. To u Kallenba-
cha pojawiają się nader monumentalne określenia poety, irytujące 
pokolenie Tuwima, jak np. „Duch prosty a silny”, „rozum spo-
łeczny i towarzyszące mu, ale nie wyprzedzające uczucie”, „mę-
czennik miłości”326. Cechą książki Kallenbacha były widoczne 
próby przekucia idei dzieł Mickiewicza na moralistyczny model 
szkolnej kultury literackiej. Np. o „Odzie do młodości” pisze  
Kallenbach, że jest hymnem na cześć „miłości duchowej wyzwo-
lonej z bytu ziemskiego”327. 

 
Polemika z najnowszą tradycją służy w rocznicowym wierszu 

Tuwima określonej motywacji aksjologicznej i odbywa się na 
kilku płaszczyznach. Po pierwsze realizuje się w języku. Autor 
zastosował poetykę cytatu, używając jej w dwóch celach. Naj-
pierw – dla efektu satyrycznego. Ujmując w cudzysłów trzy  
obiegowe zwroty zaczerpnięte z poezji młodopolskiej („jakoś 
dziwnie”, „osmęty”, „tęsknice”) – zdewaluował na wstępie mo-
dernistyczną manierę stylistyczną. W podobnym celu zostały 
przywołane w dalszych strofach „chramy” i „rapsody”, nadmier-
nie eksponowane zwroty w wierszach dekadentów. Ale – i to już 
realizacja celu drugiego, ważniejszego – polemiczny dialog został 
przeniesiony z płaszczyzny języka na teren wyższych układów 

                                                 
325  H. Markiewicz, Polska nauka o literaturze. Zarys rozwoju, Warszawa 1981, 

s. 107. 
326  Zob. H. Gradkowski, Mickiewicz w polskiej szkole XIX i pierwszej połowy 

XX wieku. Strategia lektury i style odbioru, Jelenia Góra 2001, s. 58. 
327  Ibidem. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 275 

 

znaczeniowych i dotyczy kwestii ideowych, a ściśle – pewnych 
typowych postaw, znamionujących sztukę modernistyczną.  

Są to – zbiorowy podmiot wiersza nie pozostawia tu żadnych 
wątpliwości – zachowania zużyte i szkodliwe. Nadmiar „ględze-
nia” o duszy, bezideowość, bezpłodne marzenia, czy, po prostu, 
zwykłe próżniactwo – owocowały, z jednej strony bezkrytycznym 
naśladownictwem cudzych wzorów, z drugiej – produkowaniem 
subkultury ustylizowanej na swojskość i prymityw.  

W „Dziesięcioleciu” mamy do czynienia z kilkoma piętrami 
odniesień intertekstualnych. Potępiając młodopolskie „tworzydła” 
(tu trudno nie użyć poręcznego terminu adwersarza skamandry-
tów, Peipera), nie omieszkał Tuwim ukazać szkodliwości inter-
pretowania przez modernistów dzieła Mickiewicza. Skrytykował 
teleskop Kallenbacha jako już mocno zużyty, a wciąż preferowa-
ny, dodajmy – także w ówczesnym szkolnictwie – przyrząd      
przekazujący obraz wieszcza. Odniósł się natomiast, w imieniu 
młodego pokolenia, do arcydzieł Mickiewicza – inaczej – i to – 
posługując się cytatem z „Ody do młodości”, jak czytamy – 
„wiecznie młodej ody”.  

 
Tu odniesiemy się do bezpośrednich nawiązań między „Dzie-

sięcioleciem” a „Odą do młodości”328. Wiadomo, że wiersz Mic-
kiewicza dzieli współczesny świat kultury i duchowości na świat 
stary i młody. Pierwsze słowa „Ody” odnoszą się do tego właśnie 
krytykowanego świata starego. To świat „bez serc”, „bez ducha”, 
zamieszkiwany przez „szkieletów ludy”, „martwy świat”. Jego 
obraz ogólny zostanie niebawem uszczegółowiony przez przykład 
jednostkowy. To jeden spośród tych „szkieletów”, „płaz w skoru-
pie”, zamknięty w sobie, egoistyczny – samolub, nie kontaktujący 
się ze społecznością, oderwany od ludzi i sam przez nich nie ak-
ceptowany, niebliski nikomu. Tak jak żył, tak zginął – bez śladu. 

                                                 
328  Cytaty z „Ody do młodości” wg: A. Mickiewicz, Wybór poezyj. Opr. Cz. Zgo-

rzelski, Wrocław 1986, t. I, s. 63–67. 



276 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

Czym innym jest młodość, uskrzydlająca przyjaźnią i miłością, 
jednocząca i zdolna w tym ogólnym pochodzie entuzjastów po-
pchnąć bryłę świata „nowemi tory”. Pokonać przeciwieństwa 
„żywiołów chęci’, jeszcze skłóconych. Pokonać przez miłość 
wszechogarniającą, która utworzy prawdziwy świat ducha, wy-
zwalający „jutrzenkę swobody”, po której nastąpi szczęście ogól-
ne – „zbawienia słońce”. 

W wierszu Tuwima obraz świata starego jest nakreślony 
z podobną pasją. Następuje tu polemika między nim a programem 
skamandryckim, dodajmy – już nieco spóźnionym.  

Można więc powiedzieć, że w „Dziesięcioleciu” pojawia się 
zjawisko wielopłaszczyznowej intertekstualności. Przedstawiono 
tu, po pierwsze, dwa spolaryzowane sposoby odczytywania inne-
go tekstu. Po wtóre – nastąpiło krytyczne ukazanie przestarzałej 
interpretacji oraz jej kontekstu (także obyczajowego); po trzecie 
wreszcie – zamanifestowano odczytanie nowe, aktualne, skłania-
jące do czynu na miarę nowej epoki. To ostatnie – wyraził Tuwim 
w zakończeniu wiersza, znów wykorzystując poetykę cytatu:  
 

„Młodości, daj nam skrzydła! Boże, ześlij słowo! 
W pęd sławy, w dzieje swoje, porwij nas, ojczyzno!” 

 
Dodać wypada, że druk omawianego wiersza – już z podaniem 

tytułu – nastąpił w rok później, w tomie „Rzecz czarnoleska”, 
zawierającym 39 tekstów poetyckich, z których przynajmniej dwa 
wypada uznać za okolicznościowe, właśnie „Dziesięciolecie” oraz 
poprzedzający je „Pogrzeb Słowackiego”, arcydzieło sztuki poe-
tyckiej upamiętniające uroczystości wawelskie 1927 roku. Ten 
dwugłos czci ma szczególniejsze znaczenie dla rozumienia przez 
Tuwima narodowej roli wielkiej poezji romantycznej. Słowacki, 
witany przez jego czciciela, pierwszego Marszałka Polski, przy-
pomina ciąg walk wyzwoleńczych i sam akt niepodległości.  

Dalszy rozwój twórczości poety pozwala rozszerzyć tę diagno-
zę. Gdy do rzeczywistości politycznej zacznie wkraczać bezcere-



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 277 

 

monialnie historia (przewrót majowy 1926), nastąpi u Tuwima 
frontalny zwrot w kierunku romantyzmu. Michał Głowiński wyja-
śnia to następująco: 
 

„Zwrot Tuwima do romantyzmu polskiego nastąpił w momen-
cie, w którym odczuł on grozę współczesnej historii. Romantyzm 
dawał niejako wzór zachowania wobec niej, był modelem, który 
łatwo mógł podlegać aktualizacji. Pozwalał bowiem negować 
współczesne dzieje z pozycji jednostki, której „ja” jest dostatecz-
nie silnym przeciwstawieniem wobec świata. [...] W tej recepcji 
idei romantycznych „ja” poety stanowi wartość jedyną i najwyż-
szą. Właściwością zasadniczą tej recepcji jest to, że dokonuje się 
ona ze względu na aktualną historię, że jest próbą uwspółcześnie-
nia, aktualizacji spadku romantyzmu, który funkcjonuje tutaj jako 
współczynnik kształtowania postawy poety wobec bieżących       
dziejów”.329 
 

Zanim wszelako wypełnimy tę trafną diagnozę egzemplifi-
kacją, wypada poświęcić uwagę wspomnianemu „Pogrzebowi 
Słowackiego”. 

Przypomnijmy, że 14 czerwca 1927 dokonano ekshumacji 
prochów Juliusza Słowackiego na cmentarzu Monmartre. 
W uroczystościach żałobnych w paryskim kościele Wniebo-
wstąpienia uczestniczyli: prezydent Francji, arcybiskup Paryża, 
dyplomaci. Kanonierka „Wilia” (!) przewiozła zwłoki poety 
z francuskiego Cherbourga na polskie Wybrzeże Bałtyku, od-
zyskane przed dziewięciu laty. Statek „Mickiewicz’ (!) zawiózł 
prochy do Warszawy. Tam w katedrze św. Jana pod przewod-
nictwem prymasa Polski odbyła się msza święta i żałobne 
czuwania. Nazajutrz – był to dzień 26 czerwca. – wagon kapli-
ca wyruszył w drogę do Krakowa – zabierając – na Wawel 
prochy Króla –Ducha.  

                                                 
329  J. Tuwim, Wiersze wybrane. Opr. M. Głowiński, Wrocław 1986, s. LIII. 



278 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

Oto relacja Jarosława Iwaszkiewicza, kolegi Tuwima, 
o uroczystościach wawelskich: 

„Stoję spokojnie na warcie przy trumnie prostej, czarnej, 
drobnej. Ale drobna ta trumna ciąży straszliwie. Jak gdyby jej 
waga była symbolem wagi duchowej. Nad trumną Matka       
Boska, czarniawa i łagodna, podobna do Ostrobramskiej, 
uśmiechnięta. W purpurowych drzwiach wagonu-kaplicy ucie-
ka Polska. [...] Wszędzie tłumy. Nie wiedzą, gdzie jest trumna 
Słowackiego. Dopiero gdy pociąg mija, dostrzegają otwarte 
tylne drzwi. Rzucają się ku nim ruchem fali. [...] Oto jest Czę-
stochowa. Armaty walą wpobok pociągu. Fabryki zbiegły się 
do toru kolejowego i ryczą ogłuszająco. Gdy cichną chwilami, 
słychać dzwonienie wszystkich jasnogórskich dzwonów. [...] 
Pociąg staje, warta częstochowska pręży się przed purpuro-
wymi drzwiami, biskup z księżmi śpiewają prostą i wzruszającą 
pieśń. Każą nam odmówić pacierz za duszę Juliusza. [...] 
W Katowicach przemówienie biskupa Lisieckiego. Jedyne, któ-
re przypomniało Polsce wieszczą rolę jej poetów i przyrównało 
ich do proroków Izraela. Wzruszające olbrzymie tłumy. To sa-
mo w Sosnowcu, Szopienicach, Mysłowicach – wszędzie. [...] 
Wszystko to jest niczym w porównaniu z przyjazdem do Krako-
wa. Pociąg zatrzymuje się na stacji [...]. Profil biskupa Sapiehy 
i krótkie, spieszne modlitwy. Schodzimy z wagonu ze srebrnym 
wieńcem literatury w ręku. [...] Muzyka cichnie, robi się jak 
makiem zasiał i stromymi schodami spełza czarna, ciężka 
trumna. [...]Cisza taka, że słychać lot muchy. W tej ciszy walą 
armaty. I nagle odzywa się Zygmunt”.330  

A oto tekst Tuwimowego hołdu poetyckiego: 
 
 
 

                                                 
330  J. Iwaszkiewicz, Z Warszawy do Krakowa, [w:] Podróże do Polski, Warszawa 

1977, s. 47–48; tekst sygnowany datą: 1927. 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 279 

 

Pogrzeb Słowackiego 
 

„Witaj, trumno wąziutka! 
Co tam stuka w popiele? 

Czaszka, wyschłe piszczele,  
Paryskiej ziemi grudka,  
Nie wiem co, ale niewiele… 
Dzień dobry, biedny aniele. 

  
Biją dzwony i działa 
Zmurszałym szczątkom ciała,  
Kłaniają się ministrowie,  
Kroczą persony przednie. 
Ulica patrzy i słucha. –  
Wiozą ci ach Króla Ducha. 
……………………….. 
A co się stało? Co było? 
Szczupły brunecik. Syn Sally. 
I nagle – Ogień – Idea:  
Polska – On – Salomea. 
………………………… 
Świat się matce odpłacił: 
Odniósł proch.  
……………………….. 
„A tu się działo i działo 
To, za czym serce pękało, 
Za czym wył – obłąkaniec: 
Na śmierć szli po kolei 
Jak kamienie 
Przez Boga  
Rzucane  
Na szaniec! 
A potem stało się, wstało 



280 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

Słowo Ognia – Idei... 
I teraz tłum stoi niemy,  
Ulica zastygła we dnie. 
Prezydent mówi – i blednie,  
Marszałek mówi – i blednie. 
A wszyscy jednako nie wiemy,  
Gdzie słowo i gdzie ciało? 
 
Słowo? Dzwoni i błyska, 
Słowo pioruny ciska,  
Jak dawniej – szumnie, dumnie! 
Ciało? Próchnicą przeżarte,  
Ciało na popiół starte 
Kołace w czarnej trumnie (t. II, s.72). 

 
Ten 67-wersowy tekst jest mistrzowskim przykładem stylizacji 

romantycznej. Najpierw jednak parę słów o jego rytmizacji331. 
Utwór napisany jest wierszem nieregularnym, krótkim, 3–8 syla-
bowym, o dokładnym, lecz urozmaiconym rymowaniu, częściowo 
sąsiadującym, częściowo przeplatanym. Obecność zwrotów reto-
rycznych: pytań, wykrzyknień, zdań zakończonych wielokropka-
mi – czyniłaby z niego rodzaj ody czy hymnu. Jest to jednak, jak 
często u Tuwima, hymn przewrotny, utwór, którego obrazy oparte 
są na opozycji między wielkością a ubóstwem, wzniosłością 
a przyziemnością. 

Już sama inicjalna apostrofa – „Witaj, trumno wąziutka!” 
(powtórzona w klauzuli z zamianą słowa „Witaj” na „Żegnaj”) 
utwierdza nas w przekonaniu, że nie spotkamy się tu 

                                                 
331  Rytmizacja wypowiedzi poetyckiej miała szczególne znaczenie dla Tuwima. 

Warto przy okazji przypomnieć świetną interpretację wiersza pt. „Zadymka”, do-
konaną przez Ireneusza Opackiego. (I. Opacki, Mówione rytmem. O „Zadymce” 
Juliana Tuwima, [w:] Poetyckie dialogi z kontekstem. Szkice o poezji XX wieku, 
Katowice 1979, s. 225–253). 



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 281 

 

z pompatycznym wyrazem myśli i uczuć. Że możemy oczekiwać 
miniaturyzacji obrazu. W istocie pierwsza strofa zaskakuje nas 
stwierdzeniem, że „niewiele” (t. II, s. 71) pozostało z Juliusza. 
I ten motyw czegoś niewielkiego, „co stuka w popiele” (s. jw.) 
powtarzać się będzie w kolejnych obrazach, pełniąc rolę kontrastu 
wobec scen monumentalnych. 

W kolejnej już bowiem strofie mamy akcenty wielkości: „Biją 
dzwony i działa” (s. jw.), a Juliusz to już nie „biedny anioł” (nie-
wątpliwe nawiązanie do Anhellego) z pierwszej strofy, ale równy 
królom Król Duch, któremu kłaniają się, blednąc ze wzruszenia, 
najwyżsi dostojnicy państwowi – prezydent i marszałek, szcze-
gólny miłośnik poezji Słowackiego. 

W poetyckim skrócie kreśli Tuwim ideę poezji Słowackiego, 
eksponując pojęcia, symbolicznie inspirujące to dzieło: „Polska – 
On – Salomea” (s. jw.) i dodając jeszcze jedno: „Ogień”, jako 
alegorię żarliwości przesłania autora „Kordiana”. Ów ogień, który 
zapłonął w jego obrazach „wszechświata” i w którym sam „Syn 
Sally” (s. jw.) „spopielił się, zatracił” (s. jw.). Był bowiem 
wieszczem. Przepowiedział nie tylko swoją przyszłość – oto: 
„Świat się matce odpłacił: Odniósł proch” (s. jw.), ale i wolność 
narodu, wywalczoną przez tych, którzy – jak rozkazał: 
 

„Na śmierć szli po kolei 
Jak kamienie 
Przez Boga 
Rzucane 
 

Na szaniec!” (t. II, s. 72). 
 
Ostatnia strofa poetyckiego nekrologu znów odwołuje się do 

kontrastu między znikomością a wielkością. Ciało jest „próchnicą 
przeżarte”, „na popiół starte” (t. II, s. 73), ale potęgą, której wciąż 
jeszcze nie da się wymierzyć – jest słowo poety, słowo, które 



282 |        C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?  

 

dzwoni i błyska” i „pioruny ciska” (s. jw.). I tu – do eksponowa-
nych przez Tuwima, a podanych wyżej cytatów z „Testamentu 
mojego”, jednego z najsłynniejszych wierszy Słowackiego – 
można by dorzucić ten o „sile fatalnej”, która ma „przerobić zja-
daczy chleba w aniołów”. Tego jednak już w analizowanym tek-
ście nie znajdujemy. Puenta sprowadza nas znowu do rzeczywi-
stego obrazu „wąziutkiej trumny”, wiecznego mieszkania „bied-
nego anioła”, dziś witanego i żegnanego, bez matki, której „nie 
ma w kościele”; obecnej przecież w świadomości każdego, bo 
to także dla jej pamięci odniesiono między królów prochy syna. 
Ona też – przypomnijmy rzecz ogólnie znaną – w nieodległym 
od Wawelu kościele św. Anny ufundowała tablicę ku jego czci.  

Tu bez trudu dostrzegamy także nawiązania między tekstowe. 
Do Króla Ducha, którego już nazwisko jest wręcz przypisywane 
Słowackiemu, ale i do Anioła, tak przez Tuwima nazywanego 
autora „Anhellego”, utworu tak cenionego np. przez Krasińskie-
go, że twierdził, iż Słowacki zasłużył sobie na nagrobek „Auto-
rowi „Anhellego”, który mówiłby wszystko o jego wielkości. 

Ale najwięcej nawiązań jest – podkreślmy raz jeszcze – do 
„Testamentu mojego” i to w kontekście walki narodowowyzwo-
leńczej. Słowacki, jak wiadomo zaklinał żywych, aby nie tracili 
nadziei i w razie potrzeby oddali życie za ojczyznę. Tuwim to 
przypomina, ale już w czasie przeszłym, mówiąc o tych, którzy 
„na śmierć szli po kolei Jak kamienie przez Boga rzucane na sza-
niec”, w poetyckim skrócie zamykając dzieje walk narodowowy-
zwoleńczych od powstania listopadowego – po walkę w latach 
już dwudziestego wieku, uświęconą odzyskaniem niepodległości. 
Z udziałem Marszałka, osobiście rozkazującego przeniesienie 
prochów poety tam – gdzie spoczywają nasi królowie, jako, że 
królom był równy. Jest jeszcze jedna bardzo czytelna aluzja do 
„Testamentu mojego”. Chodzi o następujące słowa: Świat się 
matce odpłacił: Odniósł proch. To prawie cytat z wielkiego wier-



C z y m  j e s t  z j a w i s k o  i n t e r t e k s t u a l n o ś c i ?          | 283 

 

sza Słowackiego o oddaniu przez przyjaciół spalonego w aloesie 
serca – matce; to jest odpłata świata – odniesienie prochu w miej-
sce najbliższe. „Matki, niestety, nie ma w kościele”, więc trzeba 
ów proch oddać matce ojczyźnie.  

 
Jak już wspomniano, u progu lat trzydziestych w poezji Tuwi-

ma wyraziście pojawia się eksponowanie romantycznej opozycji: 
artysta – świat. Poeta w dramatyczny sposób broni integralności 
„ja” lirycznego. Odcina się od manifestujących tłumów, piętnuje 
indoktrynację polityczną, „piorunuje ziemski rząd”332. Tu wy-
mieńmy przykładowo takie tytuły, jak „Apokalipsa”, „...Et ar-
ceo”, „Złota polska jesień”, czy zacytowany właśnie poemat 
„Z wierszy o państwie”, analizę ich odkładając do oddzielnej  
publikacji. Wiadomo, że apogeum tego nurtu stanowić będzie 
rzecz z pogranicza literatury i publicystyki, satyryczny „Bal 
w operze”, który to poemat znajduje się tu poza zasięgiem nasze-
go zainteresowania. 

Mickiewicz zaś to – przede wszystkim – duchowy patron       
nowej, młodej wciąż, choć święcącej już jubileusze, poezji przy-
szłości i pracy. 

A zatem – konkludując – zauważmy, że w rozważaniach          
zorientowanych dydaktycznie, pedagogicznie, warto odnieść się, 
poza poszukiwaniami stricte intertekstualnymi, do szerzej rozu-
mianej, wychodzącej poza uwikłania tekstowe, genezy dzieła 
literackiego.  
 

                                                 
332  Oto stosowny cytat, zamykający poemat „Z wierszy o państwie”: 
 „I przeto, czcząc daleki ogień, 
 Ojczyzny naszej lotny ląd 
 My – z wysokości Teologii 
 Piorunujemy ziemski rząd” (s. 250). 



 

 
 
 
 

Czesław Miłosz 
– „potomek” Mickiewicza 

 
 
Biografia i twórczość Mickiewicza inspirowała Czesława         

Miłosza nieustannie. Zaobserwujemy to w jego deklaracjach oraz 
w praktyce poetyckiej. Analogie życia i twórczości obu poetów 
są też zastanawiające, co odnotowuje dyskretnie sam autor Trak-
tatu moralnego.  

Sięgnijmy najpierw do uwarunkowań biograficznych oraz         
obszarów tematycznych dorobku Czesława Miłosza, następnie 
udzielmy głosu Miłoszowi – eseiście, wypowiadającemu się 
o twórczości Pierwszego Wieszcza, następnie przeanalizujmy 
miejsce Mickiewicza w Młoszowej Historii Literatury polskiej, 
by na koniec ukazać „rozmowę” dwóch wybranych wierszy obu 
poetów. 
 

1. Meandry życia i twórczości 
 

Dworek rodzinny Miłoszów w Szetejniach przypominał dwo-
rek Mickiewiczów w Nowogródku. Podobno Czesław, podobnie 
jak Mickiewicz, został jako dziecko ofiarowany pod szczególną 
opiekę Matce Boskiej i, jak utrzymywała rodzina, dzięki temu 
orędownictwu przeżył dyfteryt. Jak Mickiewicz, zyskał Miłosz 
od młodości wielokulturowość doświadczenia, choć sytuacja  
narodowościowa w jego rodzinnym powiecie kiejdańskim była 
inna niż w Nowogródku. Nowogródek był bowiem etnicznie bia-
łoruski, nie litewski. Natomiast w Kiejdanach i okolicy nie było 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 285 

 

Białorusinów. Pisze współczesny badacz: Właściwie wszyscy  
wywodzący się z „Kresów” polscy pisarze stale odwoływali się 
i odwołują do swego wielojęzycznego doświadczenia, poniekąd 
nawet przeciwstawiając je uboższej monokulturowości […] ziem 
tak zwanego Królestwa. Czynili tak Mickiewicz, Słowacki, Mal-
czewski, Orzeszkowa i Sienkiewicz. Rodziewiczówna i Iwaszkie-
wicz. Czynią tak nadal Odojewski i Konwicki. I nie inaczej 
jest w twórczości Miłosza333. 

Jako jeden z ostatnich twórców – Miłosz mógł o sobie powie-
dzieć: gente Lituanus, natione Polonus. Poczuciu swej tożsamości 
dawał wyraz wielokrotnie, między innymi w Dolinie Issy, a także 
w Rodzinnej Europie. Czytamy w tej drugiej książce: Rzeka          
Niemen, niedaleko swego ujścia do morza Bałtyckiego, przyjmuje 
kilka małych dopływów z północy, ze środka półwyspu. Nad       
jednym z nich, Niewiażą, przypadło mi rozpocząć wszystkie przy-
gody. [….] Był rok 1911. […Otrzymałem chrzest i zostałem przy-
jęty na łono Rzymsko-Katolickiego Kościoła. […] I autor stwier-
dza: Każde dziecko, dodane do wielomilionowej masy narodów 
podbitych, było dzieckiem klęski334. To wyznanie współbrzmi 
z Mickiewiczowskim określeniem własnej przynależności do po-
kolenia zniewolonych: urodzony w niewoli, okuty w powiciu335… 

Od dziesiątego roku życia Czesław Miłosz przebywał w Wil-
nie. Tam też studiował – polonistykę (krótko!) a potem prawo.  
Tu podczas studiów animował zespół STO336, jak niegdyś            

                                                 
333  A. Zawada, Miłosz, Wrocław 1996, s. 15. 
334  C. Miłosz Rodzinna Europa, Paryż 1980, s. 18–19. 
335  A. Mickiewicz, Pan Tadeusz, Wydanie Rocznicowe, Warszawa 1995, s. 309. 
336  Oto poetycki komentarz do tego skrótu: 
 Wiosła niosą kije liśćmi owinięte 
 i znad Jezior Zielonych bukiety. 
 Coraz bliżej ulicą Zamkową –  
 i już nic, to tylko stoi obłok 
 nad Sekcją Twórczości Oryginalnej 
 Koła Polonistów.  
 (C. Miłosz, Miasto bez imienia, [w:] tenże: Miasto bez imienia. Poezje, Paryż 1969, s. 13). 



286 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

Mickiewicz Filomatów. Pisał po latach o tym okresie życia: 
Z krótkich chwil radości, zaznanych w gronie kolegów, prawie  
jak Filomatów, układałem sobie później latami życie imaginacyj-
ne, jakie mogłoby być, wśród swojskich widoków i swojskich twa-
rzy, tam, gdzie nikomu nie trzeba tłumaczyć, kim się jest i co się 
robi337. Na uniwersytecie Wileńskim należał do opozycji wobec 
prawicowych związków burszowskich. Taką opozycją był       
Akademicki Klub Włóczęgów, preferujący sporty i wycieczki. 
Wstępując do grupy poetyckiej żagarystów odrzucał linię Ska-
mandra, ale wyjątek czynił dla Iwaszkiewicza. Poemat o czasie 
zastygłym (1933) – debiut książkowy Miłosza – jest mocno este-
tyzujący. Ale to już zapowiedź ciągłej oscylacji między „płasz-
czem Gustawa” a „płaszczem Konrada”. Bo – jak Mickiewicz, 
Miłosz to romantyk klasycyzujący. Jego styl ma od młodości cha-
rakter polifoniczny. Jan Błoński338 zwrócił uwagę na pozorną 
przystępność, a właściwie zagadkowość tej poezji. Chodzi o Trzy 
zimy, Ocalenie oraz Gucia zaczarowanego. Błoński utrzymuje, 
że w latach trzydziestych były jakby dwie drogi rozwoju poezji;  
jednej przewodził konstruktywista Julian Przyboś, drugą łączono 
w jakimś stopniu z „metafizykiem Miłoszem”. Tak więc można 
powiedzieć, że w poezji trzydziestolecia istniały jakby „strona 
Przybosia” i „strona Miłosza”, nie zawsze wyraziste, ale przecież 
obecne i dyskretnie skłócone339. Czy autor Poematu o czasie     
zastygłym był katastrofistą? Warto tu zacytować opinię Kazimie-
rza Wyki, przytoczoną przez Błońskiego: (Kazimierz Wyka) mó-
wił o opozycji „ogrodów lunatycznych” i „ogrodów pasterskich”, 
w których błąka się na przemian muza poety340. Poszerzając tę 
konstatację Błoński dochodzi do następującej konkluzji, która 
                                                 
337  C. Miłosz, Ziemia Ulro, Warszawa 1982, s. 253. 
338  J. Błoński, Lęki, sny i proroctwa – Czesław Miłosz, [w:] Poeci dwudziestolecia 

międzywojennego. Pod red. Ireny Maciejewskiej, Warszawa 1982, s. 559–583. 
339  Ibidem, s. 560–561. 
340  K. Wyka, Ogrody lunatyczne i ogrody pasterskie, „Twórczość” 1946, nr 5, 

s. 135–147. Cyt za: J. Błoński, dz. cyt., s. 569. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 287 

 

miałaby stanowić credo – nie tylko młodzieńczej – twórczości 
Miłosza: Niechże więc poezja zestawia i jednoczy wszelkie od-
miany człowieczej „mowy”, niech stara się zawsze wyrazić całość 
ludzkiego doświadczenia, niech pracowicie zdąża do jedności 
prawdy i zachwytu341. Wiadomo, że jest to dukt wytyczony przez 
Mickiewicza. 

Miłosz, wychowany w tyglu kultur, tę wielokulturowość       
będzie wciąż pielęgnował. Już na początku twórczości porówny-
wano go z Mickiewiczem. Tak utrzymywali Stefan Kisielewski, 
Ludwik Fryde, po opublikowaniu przez poetę drugiego tomiku – 
Trzy zimy (1936). Miłosz potrafił wyobraźniowo funkcjonować 
w różnych epokach – od czasów biblijnych – po współczesność. 
Odcinał się od nadmiernej warsztatowości Awangardy Krakow-
skiej, cenił natomiast lidera II Awangardy – Józefa Czechowicza. 
Kolejny tom – Ocalenie (1945), zawierający wiersze z okresu 
przedwojennego i z czasów wojny to przykład klasycystycznego 
ujmowania rzeczywistości. Brak tam romantycznego ekshibicjo-
nizmu; charakterystyczne jest ściszenie. Tym zbiorem Miłosz 
wpisuje się jakby w nowy spór romantyków z klasykami342, lecz, 
paradoksalnie, po stronie klasycyzmu. Ten bowiem dziedzic epo-
ki wieszczów miał odwagę odciąć się od nurtu martyrologicznego 
i w tuż powojennym wierszu W Warszawie apelował: Zostawcie 
Poetom chwilę radości, Bo zginie wasz świat343.  

Jak wiadomo, Miłosz został emigrantem z wyboru. Znowu – 
jak Mickiewicz. To nie był łatwy wybór. Po latach wspomni, jak 
źle, on, twórca pomawiany o kosmopolityzm, znosił oddalenie od 
kraju: A mój los, wygnanie, znosiłem źle344 – napisze po latach. 
Jako poeta pisał po polsku i ten język pozostał dla niego podstawą 
wypowiedzi, mimo posługiwania się, także w pracy uniwersytec-

                                                 
341   Ibidem, s. 581. 
342   A. Zawada, dz. cyt., s. 102 i nast. 
343   C. Miłosz, W Warszawie, [w:] tenże, Poezje, Warszawa 1988, s. 106. 
344   C. Miłosz, Ziemia Ulro, dz. cyt. s. 253. 



288 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

kiej, na co dzień angielszczyzną. Nagonek na Miłosza po jego 
pozostaniu za granicą ze strony pisarzy krajowych nie warto 
wspominać, może poza wierszem Jarosława Iwaszkiewicza, zali-
czanego przez Miłosza do jego patronów poetyckich, który 
w poetyckim liście do poety zarzucił mu odcięcie się od korzeni. 
To była diagnoza w jakimś stopniu trafna. Los emigranta był 
ciężki, zwłaszcza dla pisarza. Miłosz oparł się najpierw w Paryżu, 
znowu jak Mickiewicz. Tam, w majowym numerze Kultury 
z 1951 roku umieścił swój słynny protest – (Nie) – przeciw ko-
munistycznemu zniewoleniu pisarzy w Polsce i tym samym wy-
brał status emigranta. Ale chłodne podejście cechowało też przy-
jęcie Miłosza w kołach emigracyjnych. Niektórzy mieli go wręcz 
za wtyczkę komunistyczną, biorąc pod uwagę jego niedawną 
przeszłość – pracę w dyplomacji rządowej. Tym więcej warto 
wymienić tych intelektualistów, którzy darzyli sympatią i wspo-
magali pomocą emigranta – od pierwszych dni jego dramatycznej 
decyzji. Byli to, związani z paryską „Kulturą”: Jerzy Giedrojć, 
Józef Czapski, Zygmunt Hertz oraz wojenny jeszcze uchodźca – 
Melchior Wańkowicz. Reminiscencje z tego pobytu w Paryżu 
zawiera wiersz pt. Paryż1951. Oto jego fragment: 

Miasto mojego żalu,  
Okrutne, słodkie i ludzkie, 
Różo co palisz serce 
Za cenę mięsa i wina, 
Za cenę poniżenia, za cenę łez i nadziei345  

– czytamy w tym tekście. 
I mimowolnie nasuwa się smutna refleksja z Epilogu „Pana 

Tadeusza”: O tym – że dumać na paryskim bruku…346 
Zarzucanie Miłoszowi „zdrady” przez pisarzy krajowych,       

które rozgorzało ponownie po ukazaniu się w Paryżu Zniewolo-
nego umysłu (1953), nasuwa analogię do paszkwilanckich nago-
                                                 
345  C. Miłosz, Paryż 1951. [w:] tenże, C. Miłosz, Poezje. Warszawa 1988, s. 197. 
346  A. Mickiewicz, Pan Tadeusz, Warszawa 1985, s. 382. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 289 

 

nek na młodzieńczą poezję Mickiewicza, jakoby apoteozującą 
właśnie zjawisko „zdrady”. Celował w takim oświetleniu mło-
dzieńczej twórczości Mickiewicza znany poeta ukraiński i pra-
cownik Uniwersytetu Jana Kazimierza we Lwowie Iwan Fran-
ko347, dziś patron tego, ukraińskiego już, uniwersytetu. 

W latach 1955–56 powstaje Traktat poetycki (wyd. – Paryż 
1957), w którym Mickiewiczowi zostało w dziejach poezji pol-
skiej, będących tematem tego niezwykłego utworu, poświęcone 
oddzielne miejsce. Do Mickiewicza nawiązuje Miłosz także 
w swym zawodzie – jak to sam określa – szkolarza, czyli (od roku 
1960) funkcji wykładowcy literatur słowiańskich na Uniwersyte-
cie Kalifornijskim w Berkeley. 

Gdyby wskazać na słupy milowe dojrzałej twórczości Miłosza, 
należałoby jednym tchem wymienić takie tytuły tomów poetyc-
kich, jak: Światło dzienne (1953; tu m.in. – Traktat moralny), 
wspomniany Traktat poetycki (1957), Miasto bez imienia 
(1969),Gdzie wschodzi słońce i kędy zapada (1974) powieść       
Dolinę Issy (1955) oraz – z zakresu eseistyki – Zniewolony umysł 
(1953), Zdobycie władzy (1953), Prywatne obowiązki (1972),  
Ziemię Ulro (1977). 

Miłosz, poeta, eseista – przejawia jednak pewną nieufność 
do literatury. Może to też wpływ Mickiewicza, który „zamilkł” 
jako epik i dramaturg po roku 1834, zamieszczając w nieco      
późniejszych Zdaniach i uwagach ów słynny dwuwiersz – dewizę 
dalszego życia: 

W słowach tylko chęć widzim, w działaniu potęgę, 
Trudniej dzień dobrze przeżyć niż napisać księgę 348.  

                                                 
347  I. Franko, Poeta zdrady, [w:] Tenże, O literaturze polskiej. Wyboru dokonał 

i opracował M. Kuplowski, Kraków 1979, s. 60–70. Zob. także: H. Gradkowski, 
Mickiewicz w polskiej szkole XIX i pierwszej połowy XX wieku. Strategia lektury 
i style odbioru. Jelenia Góra 2001, s. 181. 

348  A. Mickiewicz, Słowo i czyn, [w:] Zdania i uwagi z dzieł Jakuba Bema, Anioła 
Ślązaka (Angelus Silesius) i Sę-Martena, [w:] tenże: Wiersze, Wydanie Roczni-
cowe, Warszawa 1993, s. 380. 



290 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

2. Miłosz-eseista o Mickiewiczu 
 
W tej części wypowiedzi oddamy głównie głos samemu        

Miłoszowi, zwracając uwagę na deklaracje poety odnoszące się 
do Mickiewicza.  

Od dziecka był autor Doliny Issy zafascynowany Mickiewi-
czem jako poetą. Wspomina po latach: Poezja romantyczna jest 
samym rdzeniem literatury polskiej. […] Wyrosłem i studia odby-
łem w mieście Wilnie, gdzie, chyba nieprzypadkowo narodził się 
polski romantyzm, zważywszy na szczególny charakter tej stolicy 
Litwy. […] Moi starsi koledzy – starsi o sto lat – zakładali tam 
tajne organizacje […]. Jeden z nich stał się najważniejszym pol-
skim poetą i oczywiście uważam się za jego ucznia. […] Wiersz 
(Mickiewicza) streszcza niejako całe dzieje polskiego wier-
sza […]349. 

I tu blok wypowiedzi Miłosza na temat Pana Tadeusza, jego 
ukochanej książki:  

– […] „Pan Tadeusz” korzysta ze wszystkich przywilejów       
dystansu, który, zdaniem Schopenhauera – i Simone Weil – jest 
duszą sztuki350.  

– Zadziwiające, jedyne w swoim rodzaju osiągnięcie w poezji 
światowej, pozostaje ten poemat książką podręczną każdego     
polskiego poety...351 

– „Pan Tadeusz”(to) pieśń o błogosławieństwach ziemi352. 
– Że ojczyzna jest pojęciem z tego zakresu co baśń i mit, powin-

niśmy wiedzieć jako czytelnicy „Pana Tadeusza”, który to utwór, 
paradoksalnie, może tylko w warstwie socjologicznej,  powieścio-
wej, coś tam „odtwarza”. Jako uczeń gimnazjum byłem wrażliwy 
                                                 
349  Cz. Miłosz, Zaczynając od mojej Europy, [w:] Świadectwo poezji. Sześć wykła-

dów o dotkliwościach naszego wieku, Warszawa 1990, s. 17. 
350  Cz. Miłosz, W Wielkim Księstwie Sillicianii, [w:] Szukanie ojczyzny, Kraków 

1996, s. 89. 
351  Cz. Miłosz, Zaczynając od mojej Europy, op. cit., s. 5–24.  
352  Cz. Miłosz, Ziemia Ulro, dz. cyt., s. 267 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 291 

 

na mnóstwo w nim odstępstw od prawdy w przedstawieniu litew-
skiej przyrody, aż wreszcie zgodziłem się, że to baśń  urealniona353. 

– […] Wbrew pozorom, a także wbrew świadomym zamiarom 
autora „Pan Tadeusz jest poematem na wskroś metafizycznym354.  

– […] Towarzyszący mi bez ustanku „Pan Tadeusz” Mickiewi-
cza, (to) poemat, w którym najzwyklejsze wydarzenia codziennego 
życia, ponieważ są opisywane jako dawniej minione, przemieniają 
się w wątek baśni, a ból jest nieobecny, jako że dosięga on tylko 
nas, żywych, nie postacie przywołane we wszechprzebaczającym 
wspomnieniu355. 

Duży akapit w Ziemi Ulro poświęcony jest też Dziadom 
i w ogóle – Mickiewiczowi – myślicielowi, ale i artyście. 
Tu znajdujemy nieco myśli krytycznych: Miłosz, deklarując się 
mimowolnie jako klasyk, przyznaje się, iż nie wie […] co znaczą 
duchy i widma w jakimkolwiek utworze literackim356, a w Dzia-
dach się od nich roi… Toteż wypowiadając się o Dziadach zwra-
ca uwagę właśnie na kreacje postaci spoza świata realnego. Pisze: 
[…] Takie sprzężenie(duchów) jak w „Dziadach” jest wyjątkowe: 
duchy rozszerzają teatralną przestrzeń i uczestniczą w Świętych 
Obcowaniu, które z kolei pokonuje zarówno przestrzeń, jak i czas, 
tzn. staje się obcowaniem pokoleń w historii. Literatura świa-
towa nie zna równie wybuchowego związku, bo dwa składniki, 
„nadprzyrodzoność” i historyczność, wzmacniają się w nim wza-
jemnie357.  

                                                 
353  Jw., s. 91. 
354  Jw., s. 132–133. I jeszcze uzupełnienie tego cytatu: Pan Tadeusz” powstał w tym 

samym ciągu poezji metafizycznej i religijnej co liryki rzymskie i „Dziady” część 
III-cia, tuż po tych ostatnich (jw., s. 133). […] Opór polskich czytelników wobec 
przyziemności tego utworu (Pana Tadeusza – przyp. mój) prowadził do szukania 
„głębi” u Słowackiego, Krasińskiego, czy, jak ostatnio, u Norwida, choć nie są to 
poeci, którzy mogą być obok Mickiewicza postawieni (jw., s. 134, podkr. H.G.).  

355  Czesława Miłosza autoportret przekorny, op. cit., s.110. 
356  Cz. Miłosz, Ziemia Ulro, op. cit., s.119. 
357  Jw., s. 142. 



292 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

I interesujące, polemiczne jednakże, stwierdzenie: Niemal       
logicznym następstwem [….] staje się następny poemat Mickiewi-
cza, „Pan Tadeusz” jako swoista teodycea, czyli usprawiedliwie-
nie Stwórcy – bo jest Stwórcą Ziemi – ogrodu358. 

Zdaniem Miłosza-eseisty Mickiewicz nie był byronistą, nie 
ironizował jak Byron. Zresztą – odnotujmy z pewnym zaskocze-
niem tę uwagę – Byron w porównaniu z nim jest tylko gadani-
ną359. Następna interesująca uwaga Miłosza to stwierdzenie, że 
Mickiewicz jest duchową jednością. Towiańszczyzna nie wniosła 
właściwie nic nowego do jego świadomości; wszystko to znaj-
dziemy wcześniej w Dziadach. Po odstąpieniu od Towiańskiego 
autor Pana Tadeusza właściwie też się nie zmienił. Gombrowicz 
nazywał filozofię Mickiewicza, filozofią zabobonnego dziecka360. 
Miłosz sugeruje, że bardziej adekwatne byłoby uznanie Mickie-
wicza za dziedzica wielu wieków świadomości chrześcijańskiej.  

Mickiewicz to współtwórca „Trzeciej polszczyzny”361, którą, 
zdaniem Miłosza, tworzą: […] Krasicki, Trembecki, Fredro, Mic-
kiewicz – ale już nie Słowacki, który wybiera boczny nurt,         
ożywiany przez pozostałości Baroku, już nie Krasiński i z pewno-
ścią nie Norwid362. Mickiewicz jest tak ważny dlatego, że w całej 
literaturze polskiej nie ma pisarza, który mógłby się z nim rów-
nać, a zarazem ten największy dostarcza wzorca trzeciej polsz-
czyzny363(podkr. H.G.). 

Miłosz podkreśla, że zawdzięcza Mickiewiczowi […] każdą 
swoją linijkę […] i że żaden z nowoczesnych poetów, czy polskich, 
czy francuskich, czy angielskich, czy rosyjskich nie dorównuje mu 
prostotą i potęgą słowa?364(podkr. H.G.) 

                                                 
358   Jw., s. 138. 
359   Jw., s. 118. 
360   Jw., s. 119. 
361   Cz. Miłosz, Mickiewicz, [w:] Tenże: Ogród Nauk, Lublin 1991, s. 141. 
362   Ibidem.  
363   Ibidem, s. 143. 
364   Cz. Miłosz, Ziemia Ulro, dz. cyt., s. 131. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 293 

 

3. W oczach historyka literatury 
 

Oto jak przedstawia się sylwetka Mickiewicza, prezentowana 
przez Miłosza obcokrajowcom365:  

Mickiewicz urodził się w Wielkim Księstwie Litewskim w trzy 
lata po upadku niepodległości. Ziemie etnicznie niegdyś litew-
skie, w momencie dzieciństwa poety opanowane były językiem 
białoruskim, którym się lud powszechnie posługiwał. W okresie 
dzieciństwa poety dominowały na tym terenie w środowiskach 
inteligenckich tradycje grecko- i rzymskokatolickie. Mickiewicz 
był uczniem przeciętnym, ale swoją aktywność kierował też 
na zajęcia pozalekcyjne, np. na teatr szkolny. Już wtedy miał, 
jak to określił Miłosz dar przyjaźni i życia w grupie (s. 245).          
Opisując ruch filomacki podkreśla Miłosz rolę Kontryna, biblio-
tekarza uniwersyteckiego, byłego żołnierza Kościuszki oraz jego 
wpływu na patriotyczny charakter zgromadzeń młodych „ster-
nian”, tak nazywanych, jako że rozczytujących się w książkach 
Laurence Sterne.  

Podstawy swej klasycznej dyscypliny poetyckiej oparł Mic-
kiewicz na Trembeckim. Debiut poetycki – Zima miejska (1818) 
już wskazuje na […] energiczną konkretność stylu, która jest 
główną zaletą Mickiewicza” (s. 247), a sławna Oda do młodości 
to według Miłosza pieśń masońska (s. 247). Ale – zauważa histo-
ryk literatury – w tym samym czasie (1820) pisze Mickiewicz 
Hymn na dzień Zwiastowania N.P. Maryi; co pozwala, jego           
zdaniem, dostrzec złożoność wczesnego romantyzmu – pod pió-
rem jego twórcy – jako prądu polityczno-mistycznego (s. 247). 
Dla omówienia przełomu romantycznego Miłosz uważa za sto-
sowne przytoczenie i omówienie całego tekstu „Romantyczno-
ści”, a analizując młodzieńcze uczucie poety stwierdza, iż miłość 

                                                 
365  Cz. Miłosz, Historia literatury polskiej do roku 1939. Przeł. Maria Tarnowska, 

Kraków 1993. Z tego wydania cytaty, z podaniem w nawiasach numerów stron. 



294 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

do Maryli Wereszczakówny miała stać się jakby romantycznym 
archetypem w literaturze polskiej (s. 248). Rewolucja dokonana 
przez Mickiewicza w sferze języka polegała, zdaniem Miłosza, 
na autorskiej świadomości zmiany adresata: klasycy pisali dla 
uczonych, czy wykształconych, młody zaś romantyzm, czyli Mic-
kiewicz – dla niższych warstw: ludzi ledwie umiejących czytać 
(pokojowe, lokaje etc.) Ballady wiele zawdzięczały Owidiuszowi; 
od niego w znacznym stopniu pochodzi ich cudowność i żarto-
bliwość. A Grażyna (imię bohaterki utworzone przez Mickiewi-
cza, z litewska – „wdzięczna”) to utwór zawierający motywy       
romantyczne (koloryt – historyczny i lokalny); pojawił się tu me-
taliczny rytm wiersza (s. 250) oraz kobieta – bohaterka nie ero-
tyczna, lecz żona i wódz (s. 251). Romantyczny charakter tego 
klasycznego przecież poematu sprowadza się głównie – podkreśla 
profesor Miłosz – do jego wymowy politycznej oraz pomysłu 
zakończenia akcji. Znaczną uwagę poświęca Miłosz Dziadom, 
w tym kowieńsko-wileńskim. „Dziady” – dzieło rozwijające się 
(s. 251), to najlepszy utwór teatralny Mickiewicza i najbardziej 
typowy tego rodzaju utwór polskiego romantyzmu. Tu jako no-
wość w polskiej dramaturgii została podkreślona rola nastrojowo-
ści oraz kreacja postaci. O pobycie Mickiewicza w Rosji otrzymu-
jemy garść skondensowanych uwag. Interesujące są opinie o So-
netach, które – zdaniem poety-profesora z Berkeley – należą, jak 
wiersze rzymskie i lozańskie, do wyżyn liryki polskiej. Cykl         
miłosny – jak uważa Miłosz – pozbawiony jest romantycznej      
eteryczności, natomiast Sonety krymskie są tytułem do nazywania 
Mickiewicza. „poetą przeobrażeń”; mamy tu przykłady posługi-
wania się dwoma symbolami: morzem jako życiową nieogarnioną 
przestrzenią oraz górą jako drogą do wewnętrznego wznoszenia 
się. Tej oceny Miłosza dopełniają stosunkowo liczne cytaty z tek-
stów cyklu. Podkreślona też została preferencja orientalizmu, 
a także rola nastroju. Odnotował też Miłosz rolę Karoliny Jae-
nisch-Pawłow, tłumaczki sonetów na język niemiecki. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 295 

 

Analizując Konrada Wallenroda historyk literatury nawiązał 
do problemu zniewolenia Indian przez białych. Pamiętajmy, że 
praca była przeznaczona w szczególności dla Amerykanów. 

Omawiając zaś liryki rzymskie Miłosz podkreślił, że pozwalają 
one dotrzeć do istotnych sprzeczności tkwiących w Mickiewiczu: 
antynomii między dumą poety wychowanego w epoce oświecenia 
a pokorą człowieka wierzącego, zatem między rozumem a wiarą.  

Pisząc o Dziadów części III uznał utwór za moralitet i dramat 
prometejski, ale zarazem poemat nocy (snów) (s. 260); podkreślił 
wymowę ideową tego utworu, w tym Wielkiej Improwizacji. 
Uznał ją za zapowiedź działalności i poglądów przyszłego chrze-
ścijańskiego socjalisty. Podkreślił obecność w utworze trzech 
wizji, zastosowanie elementów osiemnastowiecznego iluminizmu 
i kabalistyki, czego śladem jest konstrukcja wyzwoliciela narodu 
o imieniu czterdzieści i cztery. To utwór napisany szybko, jakby 
„pod dyktando” (w ten sposób zasugerował Miłosz potęgę na-
tchnienia poetyckiego czy nawet iskry Bożej u Mickiewicza). 
Podkreślił, że utwór był traktowany jako poemat dramatyczny 
i na scenie został wystawiony dopiero w 1901 roku (inscenizacja 
Wyspiańskiego). Z czasem osiągnął status jakby świętego drama-
tu narodowego. Dość dużo miejsca poświęcił Miłosz omówieniu 
Ustępu Dziadów części III i reakcji poetyckiej Puszkina, wyrażo-
nej w Jeźdźcu miedzianym. O Księgach narodu polskiego i piel-
grzymstwa polskiego napisał, że stylizowane są na Skargowe imi-
tacje opracowań ewangelicznych. Dodał, że źle zostały przyjęte 
i przez Kościół, i przez demokratów; dużo im zawdzięczał nato-
miast francuski pisarz i działacz religijny ks. Felicite Lamennais.  

Zachodniemu czytelnikowi najdociekliwiej przedstawia Miłosz 
Pan Tadeusza – dzieło czystej poezji (s. 264), utwór, który jest 
czymś jedynym w literaturze światowej (jw.). Podkreśla, że ciężko 
go zaklasyfikować genologicznie; przełożony prozą byłby powie-
ścią na kształt dzieł Waltera Scotta. Poemat jest świadectwem 
zdumiewającego zjawiska literackiego: ukazuje, jak pozornie 



296 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

mało znaczące szczegóły mogą stanowić materiał dla wielkiej 
poezji. Poeta zdecydował się na swoistą kreację postaci: bohate-
rowie to mierni ludzie wtopieni w zbiorowość; nie ma tu proble-
mu wynoszenia się ponad środowisko czy konfliktu z otoczeniem 
(co charakteryzowało przecież wielkie poematy romantyczne); 
wręcz przeciwnie – panuje wewnętrzna harmonia, jak w epopei 
starożytnej. Zatem Pan Tadeusz to ostatni epos w literaturze świa-
towej. Ale zarazem jest to epika heroikomiczna. Mickiewicz,  
wychowany jeszcze w epoce oświecenia, idzie śladem tamtej-
szych poematów. Jego postacie to jak „osoby” z komedii Zabłoc-
kiego czy Niemcewicza; trochę „byroniczny” jedynie jest Robak 
Ale przecież w utworze znajdziemy i elementy sielanki Reja.  
Całość zaś – w trosce o czytelnika – stała się upraszczającą         
baśnią, z szeroką panoramą świata szlacheckiego. Tajemnica zaś 
wielkości tego arcydzieła mieści się w talencie poetyckim        
mistrza, a ściślej w stylu wypowiedzi, który cechuje niewymu-
szona, jakby wypracowana przez wieki dziejów języka polskiego, 
zwięzłość. 

Miłosz próbuje też odnieść się do zjawiska zamilknięcia poety 
po napisaniu arcypoematu. Przypuszcza, że Mickiewicz chciał, 
być może, mocniej kształtować historię, a do tego nie nadawała 
się poezja. A może przyczyna zamilknięcia to kwestia warsztatu? 
Może, inaczej niż Puszkin, Mickiewicz nie chciał lub nie mógł 
pisać powieści prozą? Odniesienia do Puszkina są w tej rozprawie 
dość częste. Miłosz pisze wszak dla czytelnika anglojęzycznego 
i wykładając literaturę polską i rosyjską w Berkeley nie unika 
komparatystycznych zestawień. Jego zdaniem – Mickiewicz cze-
kał na zasadniczą zmianę w dziejach ludzkości, w tym własnego 
narodu. Wiązał to nieodmiennie z pojawieniem się „męża opatrz-
nościowego”. Za nim tęsknił już przecież od drezdeńskich Dzia-
dów. Był nim dla niego niegdyś Napoleon; jako twórcę Dziadów 
być może miał na myśli i siebie; wreszcie – Towiańskiego, „oso-
bowość magnetyczną” i, jak się okazało, niezwykle wpływową. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 297 

 

Jeszcze dwukrotnie podkreśla poeta wielkość swego protopla-
sty: przy okazji omawiania Liryków lozańskich oraz Zdań i uwag. 
Liryki lozańskie – to arcydzieła, to czysta poezja granicząca 
z milczeniem; Zdania i uwagi, gnomiczne teksty – dają pojęcie 
o głębokości przemiany duchowej autora. 

Mickiewicz jako działacz patriotyczny – twórca legionu oraz 
współtwórca legionu żydowskiego antycypuje, według Miłosza, 
rzeczywistość skutków I wojny światowej; to wówczas dopiero 
zmaterializuje się jego idea upadku Cesarstwa Austriackiego 
i wskrzeszenia Polski. Jako działacza społecznego i politycznego, 
autora Składu zasad, Miłosz uznaje Mickiewicza za socjalistę 
chrześcijańskiego.  

Podsumowując analizę życia i twórczości poety w podręczni-
ku, przypomnijmy, przeznaczonym dla studentów na Zachodzie, 
nie omija Miłosz sprawy rzekomego żydowskiego pochodzenia 
Mickiewicza. Przypomina, że niektórzy uczeni je eksponowali. 
Miałoby to być pochodzenie po kądzieli. Majewska to nazwisko 
popularne wśród frankistów, ale brak dowodów na identyfikację 
pani Barbary, matki poety, z tym religijnym ruchem bezpośred-
nio. Natomiast odnotowuje Miłosz duże uczucia prożydowskie 
Mickiewicza. Utrzymuje, że Mickiewicz był zafascynowany 
osiemnastowiecznym iluminizmem i kabalistyką; oba te nurty 
nosiły na sobie wpływy żydowskie.  

W klauzuli tego opracowania pozwala sobie Miłosz na pewne 
zestawienia porównawcze, które zagranicznemu czytelnikowi 
mogłyby dać pojęcie o skali talentu autora Pana Tadeusza. Otóż 
stwierdza, że Mickiewicz jest dla Polaków tym, czym dla Niem-
ców Goethe a dla Rosjan Puszkin. Ale Mickiewicz pełni też 
w historii inne jeszcze role szczególne: jest pielgrzymem, przy-
wódcą, wieszczem narodu. Jako twórca epoki „rozumnych        
szalem” zadziwia trzeźwością swej twórczości; wychowanie   
odebrał jeszcze w epoce oświecenia i może to zaważyło na fakcie, 
iż jego dyscyplina poetycka jest wielka. To pogrobowiec 



298 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

I Rzeczypospolitej. Jego genius loci stworzył Litwę jako siedzibę 
muz, tak jak niegdyś Kochanowski uczynił Czarnolas czymś 
na kształt greckiego Parnasu.  

 
4. Dwa utwory:  
Odbicia Miłosza oraz Nad wodą wielką i czystą… Mickiewicza  

 
              Odbicia 

 

Mrówka zdeptana a nad nią obłoki. 
Zdeptana mrówka a nad nią kolumna błękitu. 
A w dali znaczy niebieskie swe kroki 
Wisła czy Dniepr na łożu z granitu. 
 
Taki obraz odbija się w wodzie: 
 
Miasto zburzone a nad nim obłoki. 
Zburzone miasto a nad nim kolumna błękitu. 
A w dali mija niebieskie swe progi 
Dziejów ostatek, albo wiosna mitu. 
Mysz polna martwa i żuki – grabarze 
Na ścieżce, którą biegnie radość siedmioletnia. 
W ogrodzie tęcza piłki, roześmiane twarze 
I żółty pada blask maja albo kwietnia. 
 
Taki obraz odbija się w wodzie: 
 
Plemię pobite, pancerni grabarze,  
Drogami biegnie radość tysiącletnia, 
Pole bławatków kwitnie po pożarze 
I cisza jest niebieska, powszednia. 
Taki obraz odbija się w wodzie366. 

 
                        Warszawa,1942 – Washington D. C., 1948 

                                                 
366  Tekst wiersza wg. C. Miłosza, Wiersze. Kraków 1984, t. I, s. 202. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 299 

 

Nad wodą wielką i czystą 
 
Nad wodą wielką i czystą 
Stały rzędami opoki, 
I woda tonią przejrzystą 
Odbiła twarze ich czarne; 
 
Nad wodą wielką i czystą  
Przebiegły czarne obłoki, 
I woda tonią przejrzystą  
Odbiła kształty ich marne; 
 
Nad wodą wielką i czystą  
Błysnęło wzdłuż i grom ryknął, 
I woda tonią przejrzystą  
Odbiła światło, głos zniknął. 
 
A woda, jak dawniej czysta, 
Stoi wielka i przejrzysta.  
 
Tę wodę widzę dokoła 
I wszystko wiernie odbijam, 
I dumne opoki czoła,  
I błyskawice – pomijam.  
 
Skałom trzeba stać i grozić, 
Obłokom deszcze przewozić, 
Błyskawicom grzmieć i ginąć, 
Mnie płynąć, płynąć i płynąć 367. 

 
                                            W Lozannie [1839–1840] 

                                                 
367 Tekst wiersza wg. A. Mickiewicza, Dzieła. Wydanie Narodowe, t. I, Wiersze. 

Warszawa 1948, s. 376. 



300 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

Bożena Chrząstowska368 proponuje, skierowaną do nauczycieli 
i uczniów, formułę odczytywania tekstów autora Doliny Issy,  
którą nazywa Być z Miłoszem. Chodzi o, jeśli nie stałe, to przy-
najmniej częste, nieokazjonalne sięganie do jego twórczości. 
Wówczas ujawni się preferowana przez Miłosza postawa […] 
walki o formowanie światopoglądów w imię sprostania moralne-
mu obowiązkowi artysty369. Bo Miłosz […] epoce wielbiącej rela-
tywizm – przeciwstawia Wartości370. Dotyczy to całego przesła-
nia, nie tylko poetyckiego, pisarza, ale szczególnie te wartości są 
eksponowane w Traktacie poetyckim i Traktacie moralnym371. 
„Ja” Miłosza pyta o Zasadnicze Problemy Bytu […]. Dla Miłosza 
[…] pisanie jest grą metafizyczną372. Zawiera też – bardziej lub 
mniej zakamuflowany ładunek dydaktyczny, co wiąże się też 
pewnie z faktem, że Miłosz, jak to sam wielokrotnie podkreślał, 
dobrze się czuje w roli szkolarza373. 

Przejdźmy do oglądu wybranych tekstów poetyckich Miłosza 
i Mickiewicza, w kontekście uwarunkowań intertekstualnych374. 

                                                 
368  B. Chrząstowska, Poezje Czesława Miłosza, Warszawa 1982, s. 50. 
369  M. Zaleski, O Traktacie poetyckim Czesława Miłosza, [w:] Poznawanie Miłosza. 

Studia i szkice o twórczości poety. Pod redakcją naukową J. Kwiatkowskiego. 
Kraków-Wrocław 1985, s. 359. 

370  J. Prokop, Antynomie Miłosza, [w:] Poznawanie Miłosza, dz. cyt., s. 239.  
371  Zob. H. Gradkowski, Wybrane wiersze Czesława Miłosza, [w:] tenże: „Taki 

obraz odbija się w wodzie…”. Analiza wybranych tekstów literackich, Jelenia 
Góra 1994, s. 78. 

372  J. Prokop, dz. cyt., s. 239. 
373  Zob. A. Zawada, dz. cyt., s. 153. Oto stosowny fragment tego studium: [Miłosz} 

chętnie mówi o sobie szkolarz […]. Ma zresztą w polskiej literaturze znakomi-
tych mistrzów łączenia poezji z profesorską katedrą. Oczywistością jest wskazać 
w tym miejscu na paryskie wykłady Adama Mickiewicza i do analogii życia        
Miłosza z biografią Wielkiego Litwina, dostrzeganej przez poetę i zarazem nieco 
skrywanej, dodać następny składnik (s. 153). 

374  Zob.: H. Gradkowski, Wobec „zjawiska intertekstualności”. Rekonesans i eg-
zemplifikacja, [w:] Dydaktyczny Wiatr od Morza. Różnorodne aspekty kształce-
nia kompetencji kulturowej w edukacji polonistycznej, Ustka 2009, s. 67–80. 



C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .                | 301 

 

Odbicia Miłosza zostały zamieszczone w tomie Światło dzien-
ne (1953). 

Jest to wiersz powstały w kilkuletnim przedziale czasowym, 
a także odległym przedziale geograficznym (czytamy pod tek-
stem: Warszawa, 1942 – Washington D.C., 1948). Tytuł sugeruje, 
że mamy do czynienia z odbijaniem rzeczywistości; jest to pod-
stawowa funkcja literatury, poddawana wszakże prawom krea-
cji375. W warstwie znaczeniowej tekstu da się wyłowić układy 
antynomiczne, które można by przyporządkować do dwóch zja-
wisk: chaosu i porządku. Ten pierwszy ciąg sygnalizują motywy: 
zdeptanej mrówki, martwej myszy, zburzonego miasta, pożaru, 
wreszcie plemienia pobitego. Jest to zarazem kwintesencja pesy-
mistycznej wizji świata. Ale jest i obraz optymistyczny, który 
sygnalizują: roześmiane twarze dzieci, biegających za piłką 
w ogrodzie, pod kolumną błękitu, w sąsiedztwie pola bławatków. 
Jak zauważa Krzysztof Dybciak: W rzeczywistości przedstawionej 
w dziełach Miłosza spotykamy wiele cierpienia, zła, brzydoty, 
umierania. Ale dobre jest w świecie to, że jest. […] Dobre jest 
w nim szczególnie to, że istniejąc stwarza szansę przezwyciężenia 
aktualnego stanu376. Miłosz ukazuje w tym wierszu zderzenie 
natury z historią. Żuki-grabarze, są tu wymienione obok pancer-
nych grabarzy. Te ostatnie, czyli czołgi z drugiej wojny (choć 
słowo wojna nie pojawia się w tym wierszu) nie zniweczyły 
wszystkiego. Świat się odrodzi. Ma płynąć, jak ta woda, która 
świat odbija, fotografuje, ale i zachęca do podejmowania współ-
istnienia z naturą i pokonywania upadków historii człowieka, 
do których należą m.in. zniszczenia wojenne.  

Wydaje się, że jest to przemyślane nawiązanie do wiersza 
Mickiewicza Nad wodą wielką i czystą. W tym liryku lozańskim 

                                                 
375   H. Gradkowski, Wybrane wiersze Czesława Miłosza, [w:] tenże: „Taki obraz 

odbija się w wodzie…”. Analiza wybranych tekstów literackich, s. 73–75. 
376   K. Dybciak, Poezja pełni istnienia, [w:] Poznawanie Miłosza, dz. cyt., s. 202. 



302 |             C z e s ł a w  M i ł o s z  – „ p o t o m e k ” . . .  

 

mamy opis przejrzystej tafli jeziora, odbijającej zjawiska mate-
rialne, ale i „kosmiczne”. Nadto, co najważniejsze – symboliczne 
odbicie świadomości ludzkiej, w tym twórczej świadomości           
poety. Tu błyskowi i grzmotowi przypisuje się sygnały zjawisk 
szczególnych, które jednakże na przepływ dziejów nie mają  
większego wpływu. Woda będzie nadal czysta i przejrzysta. To 
żywioł, który niezwykle opalizuje treścią symboliczną. Woda 
stanowi podstawowy pierwiastek życia, dlatego jest też prasymbo-
lem ludzkości – czytamy w pismach współczesnego filozofa377.  

Tak i u Miłosza: Zakłócenia natury przez historię – w dłuższej 
perspektywie – nie mogą jej pokonać. Zwycięży natura. Jej prze-
mijające elementy, jak te dotykane erozją opoki, zmienią kształty, 
ale tylko w ramach ogólnej niezmienności świata, upostaciowanej 
właśnie w obrazie wody – czystej i przejrzystej. Człowiek, 
a zwłaszcza twórca, ma prawo, a i obowiązek, pomijać te elemen-
ty świata, które są nietrwałe, a opierać się w swym rozwoju 
na tych podstawach, które są nienaruszalne. Ma więc płynąć,  
płynąć i płynąć. Zatem – nie dać się bezwiednie unosić fali życia, 
lecz czynnie uczestniczyć w porządku natury, wzbogacając ją 
kulturą. A uczestnictwo poety polega na dążeniu do doskonałego 
kształtu tworzonych dzieł. Bo to właśnie […] wiersz […] jest 
układem zamkniętej harmonii, która zapewnia mu trwanie ponad 
przypadłościami zmiennych zjawisk378. Jak dwa wybrane tu wier-
sze – Mickiewicza i Miłosza.  

 

                                                 
377  Joseph Ratzinger – Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Część 1: Od chrztu w Jor-

danie do Przemienienia, Kraków 2007, s. 202. 
378  J. Prokop, Adam Mickiewicz: Nad wodą wielką i czystą, [w:] Liryka polska. 

Interpretacje. Pod redakcją J. Prokopa i J. Sławińskiego, Kraków 1971, s. 130. 



 

 
 
 
 

Fryderyk Chopin w twórczości 
Jarosława Iwaszkiewicza 

 
 
Niniejsza wypowiedź ma na celu przybliżenie sylwetki kom-

pozytora, głównie poprzez analizę utworów wybitnego polskiego 
pisarza – Jarosława Iwaszkiewicza, szczególnie zafascynowanego 
muzyką i osobowością Chopina.  
 
 

*** 
Fryderyk Chopin urodził się w roku 1810 w Żelazowej Woli 

pod Warszawą, a zmarł w 1849 roku w Paryżu. Jest pochowany 
w stolicy Francji, a jego serce, przywiezione do kraju przez        
siostrę, spoczywa w kościele Św. Krzyża w Warszawie. 

Od dziecka uczył się gry na fortepianie. Jego pierwszym nau-
czycielem był Czech Wojciech Ziwny. To on, po pewnym okresie 
nauki cudownego dziecka, złożył rezygnację podobno uzasadnia-
jąc autoironicznie, iż śmiesznie wygląda kaczor uczący lotów 
orła. Studia muzyczne odbył Chopin w warszawskiej Szkole 
Głównej Muzyki pod kierunkiem prof. Józefa Elsnera. Od ósme-
go roku życia Fryderyk występował w salonach warszawskich; 
jako szesnastolatek koncertował charytatywnie w Dusznikach 
Zdroju, a jako dziewiętnastolatek – w Wiedniu. Na kilka tygodni 
przed wybuchem powstania listopadowego (1830) wyjechał 
z kraju. Według niektórych źródeł miał przejeżdżać przez Jelenią 
Górę, zatrzymując się na kilka godzin w Warbrumm i korzystając 
z cieplickich źródeł. Koncertował we Francji, Czechach, Niem-
czech, Anglii. Osiadł w Paryżu. Był pianistą-wirtuozem, nauczy-
cielem muzyki, ale przede wszystkim – kompozytorem. Skompo-
nował: 2 koncerty fortepianowe z orkiestrą, wariacje na temat 



304 |           F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .  

 

motywu z opery „Don Juan” Mozarta oraz kompozycie solowe:           
– 3 sonaty, – 2 fantazje, – 27 etiud, – 26 preludiów, – 16 polone-
zów, – 58 mazurków, – 17 walców, – 21 nokturnów, – 4 ballady, 
– 4 scherza, – 4 impromptus, – 1 kołysankę, – 1 barkarolę, – 
19 pieśni (do utworów m.in. Mickiewicza, Krasińskiego, 
J. B. Zaleskiego), czyli ponad 200 kompozycji.  

Chopin to twórca polskiej muzyki narodowej o wielkim          
oddziaływaniu w skali europejskiej. Wywarł wpływ na takich 
twórców, jak Ferenc Liszt (z którym się przyjaźnił, obok Roberta 
Schumanna, Honore de Balzaca, Eugene Delacroix), czy Richard 
Wagner. Wzbogacił zasób środków harmonicznych, udoskonalił 
melodykę kantylenową. Korzystał z motywów ludowych, zwłasz-
cza mazowieckich, pieśni narodowej i polskiej pieśni religijnej, 
np. kolęd. Przyjaźnił się z Mickiewiczem i Norwidem. Dość spe-
cyficznie splotły się jego losy ze Słowackim, którego był niemal 
rówieśnikiem (był do niego podobny fizycznie, a pewnym okresie 
czasu obaj „aplikowali” o względy Marii Wodzińskiej, której 
Fryderyk był przez pewien okres czasu narzeczonym). 
 
 

*** 
Partnerka Chopina – George Sand (właśc. Aurore Dupin, baro-

nowa Dudevant; 1804, Paryż – 1876, Nohant) to wybitna pisarka 
francuska. Była absolwentką paryskiej szkoły klasztornej. Debiu-
towała pod męskim pseudonimem w 1832 r. powieścią Indiana. 
Inne powieści to: Wędrowny czeladnik (społeczno-mistyczna), 
Diabelska kałuża (o tematyce wiejskiej). Jest też autorką powieści 
romansowych. Była zaprzyjaźniona z Mickiewiczem i bardzo 
ceniła jego twórczość, zwłaszcza „Dziady”. Znana też jako eman-
cypantka i gorszycielka; rozwiedziona; do historii przeszły m.in. 
jej romanse z Chopinem i de Mussetem.  
 

*** 
Jarosław Iwaszkiewicz (1894–1980) interesował się muzyką 

od dzieciństwa. Urodzony w Kalniku na Ukrainie był częstym 
gościem w nieodległej Tymoszówce, majątku Szymanowskich. 



F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .     | 305 

 

Ze starszym o parę lat Karolem był zaprzyjaźniony. Utrwalił         
jego postać w Sławie i chwale jako Edgara Szyllera. Była to też 
współpraca twórcza. Razem napisali operę Król Roger. Jarosław, 
niezły pianista, zastanawiał się nawet czy poświęcić się muzyce, 
czy literaturze. Myślę, że powinniśmy się cieszyć, że wybrał to 
drugie wyjście.  

Chopinem był poeta zafascynowany od lat. Przed wojną 
(1938) napisał pierwszą książkę o Chopinie, rozszerzoną po woj-
nie (1947). Ale już w roku 1936 wystawiono w Warszawie Lato 
w Nohant. Ciekawostką jest, że jedną z ważnych ról dramatu, 
postać młodej Solange, córki Aurory, kochanki Chopina, grała 
Nina Andrycz.  

Ten właśnie utwór będzie przedmiotem naszego bliższego        
zainteresowania. Rzecz dzieje się w Nohant, posiadłości pani 
Sand. Chopin, kolejny raz korzysta z gościny u kochanki. Pani 
Sand, obok córki na wydaniu (jej narzeczonym jest rzeźbiarz  
Clesinger, późniejszy autor rzeźby nagrobkowej na grobie kom-
pozytora, skrytykowanej zresztą przez Norwida), ma też dorosłe-
go już syna, Maurycego. Solange jest skrycie zakochana w Cho-
pinie i stąd także m.in. jej konflikty z matką. Osią akcji jest        
zachowanie Chopina. Najpierw otrzymujemy charakterystyką 
pośrednią artysty. Nie jest on wcale pieszczochem salonów, przy-
najmniej w Nohant. Wszyscy mają go po trosze dosyć. Pani Sand 
jest nim wyraźnie zmęczona. Chopin pojawia się dopiero pod 
koniec II aktu, wchodzi na scenę, bo wysechł mu atrament, a on 
cały czas komponuje. Za sceną jest fortepian. Całej akcji towarzy-
szą dźwięki komponowanej muzyki, uporczywie poszukiwanych 
motywów i fraz. Dalsze wydarzenia pozwalają widzieć ariela 
w akcji. Kluczową sceną jest spór o pulardę. Chopinowi podano 
przy o biedzie udko zamiast piersi z kurczaka, a jada on tylko 
białe mięso. Uważa, że zrobiono mu na złość i wybucha. Posta-
nawia wyjechać. Scena końcowa to scena pożegnania kompozyto-
ra opuszczającego Nohant. Chopin już wsiadł do powozu i nagle 
powraca do salonu i siada przy fortepianie. Gra, odnalazł szukaną 



306 |           F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .  

 

frazę. Salon wypełnia się powoli słuchaczami; już nie ma oponen-
tów. Wszyscy są urzeczeni. Tak kończy się ten dramat, hołd arty-
sty słowa dla wielkiego artysty muzyki.  

„Lato w Nohant” zostało wystawione na scenie warszawskiego 
Teatru Małego i niemal równocześnie opublikowane na łamach 
„Skamandra”; w rok później (1937) dramat wyszedł z druku 
w oddzielnym wydaniu książkowym. Utwór był przed insceniza-
cją teatralną znany jako słuchowiska radiowe. Tę ostatnią wiado-
mość uzyskałem od samego autora379. 

Premiera teatralna wzbudziła żywe głosy krytyki. Dla Anto-
niego Słonimskiego380 dom w Nohant stanowił „małą ambasadę 
polską, reprezentowaną przez Wodzińskiego i starego Jana”.       
Recenzent zwrócił uwagę na szereg udanych efektów typowo 
teatralnych (np. wejście Chopina w akcie drugim, kompozycja 
finału i in.). Swoje spostrzeżenia odniósł też do scenicznego opra-
cowania spektaklu, podkreślając, iż tekst dramatu został właści-
wie odczytany i odpowiednio zinterpretowany przez wykonaw-
ców, zwłaszcza przez grającą panią Sand Marię Przybyłko-
Potocką. Dodajmy przy okazji, że tej aktorce zadedykował Iwasz-
kiewicz ogłoszony drukiem tekst „Lata w Nohant”.  

Znacznie obszerniejsza jest recenzja premierowego przed-
stawienia „Lata w Nohant”, napisana przez Tadeusza Boya-
Żeleńskiego381. 

Uznanie autora recenzji wzbudziła sytuacja rozstania George 
Sand i Chopina po dziewięcioletnim związku. Najważniejszy 
element tła wydarzeń – atmosfera domu pani Sand – został, zda-
niem krytyka, przedstawiony z dużą sugestywnością i prawdą 
psychologiczną. Ponadto recenzent zwrócił uwagę na ciekawie 
zastosowaną w odniesieniu do postaci Chopina zasadę kontrastu; 
Chopin w decydującej rozmowie z panią Sand jest oschły, za-
                                                 
379 H. Gradkowski, Rozmowa z pisarzem. Sprawozdania Wrocławskiego Towarzy-

stwa Naukowego, 42 (1987). Seria A – Dodatek 3, s. 158. 
380 A. Słonimski, Recenzja „Lata w Nohant” Jarosława Iwaszkiewicza, „Wiadomo-

ści Literackie”, r.1936, nr 53/54, s. 19. 
381 T. Żeleński (Boy), Ariel i pularda, [w:] Murzyn zrobił..., Warszawa 1939, s. 11–18. 



F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .     | 307 

 

mknięty w sobie, ale ten sam Chopin, „zapięty na wszystkie            
guziki”382, za chwilę bardzo serdecznie rozmawia z rodakiem 
Wodzińskim o kraju rodzinnym.  

Karol Irzykowski, wnikliwy krytyk, imponujący rzeczowością 
a zarazem stroniący od oglądów intuicyjnych, patrzył na premierę 
„Lata w Nohant”383 okiem badacza-realisty. Spośród kreacji       
osobowych imponowała mu pani Sand, Chopin zaś, jego zdaniem, 
wypadł słabiej. Co najwyżej można – zdaniem krytyka – podkre-
ślić oryginalność tej postaci przez zastosowanie chwytu jej „nieo-
becności duchowej, absenteizmu”384, ale, ogólnie biorąc, jej         
wyrazistość stoi pod znakiem zapytania. Zauważmy, że krytyk nie 
docenił roli muzyki, wszechobecnej przecież w dramacie i będą-
cej istotnym środkiem kreacyjnym, a nie tylko przyczynkiem do 
charakterystyki bohatera. Irzykowski za mało też eksponował  
rolę symbolicznego zakończenia utworu. Uznawał go za szczę-
śliwe, ale niezbyt konsekwentne wybrnięcie z zagmatwanej sytu-
acji konfliktowej. Krytykował – tak wychwalany np. przez Boya 
finał – właśnie za brak konsekwencji. Z właściwą sobie skłonno-
ścią do ironizowania zapytywał, w jaki to sposób czar muzyki 
mógł nagle spłynąć na tych wszystkich, którzy „przez cały czas 
lekceważyli Chopina jako dławidudę”385. 

Krytyk nie docenił roli muzyki w utworze oraz głębi analizy 
psychologicznej postaci i środowiska. Iwaszkiewicz bowiem  
bierze na warsztat znane wydarzenia historyczne i, nie modelując 
bynajmniej ich przebiegu, docieka źródeł losów postaci przede 
wszystkim w uwarunkowaniach osobowościowych. 

Akcja „Lata w Nohant” rozgrywa się, jak czytamy w didaska-
liach, „w r. 184...”. Z treści dowiadujemy się, że to zapewne 
ostatni letni pobyt Chopina w majątku pisarki. Pani Sand jest już 

                                                 
382 Ibidem, s. 17. 
383  Recenzja Irzykowskiego została pomieszczona w „Pionie” z r. 1936, nr 51/52; 

przedruk w: J. Rohoziński, Jarosław Iwaszkiewicz, Materiały zebrał i wstępem 
opatrzył..., Warszawa 1968, s. 156–160; poniższe cytaty z tej drugiej edycji. 

384 Ibidem, s. 158.  
385 Ibidem s. 159. 



308 |           F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .  

 

tylko opiekunką ciężko chorego artysty, Solange ma wyjść za mąż 
za rzeźbiarza Clesingera, Maurycy jest już dorosły i coraz         
bardziej nie znosi Chopina. Pojawia się też Wodziński, a jego 
udział w akcji jest pretekstem dla przypomnienia Marii, a zarazem 
okazją do wspomnienia utraconej ojczyzny. Tu motyw nieszczę-
śliwej miłości łączy się z nutą patriotyczną, wspartą cichym          
marzeniem – wizją romantyka: 

Warszawska ulica, fiakry jadą. A Marynia taka elegancka... 
i mama z okna wygląda..., ojciec od Loursa wraca... [...]. War-
szawa wielka, wolne miasto...wielkie sale koncertowe, orkiestry        
lepsze od paryskiej, parki, piękne ogrody, na Woli, gdzie mnie 
żegnano, budowle, pałace”386.  

Fryderyk, którego tłumiona skłonność do Solange jest lekko 
zaznaczona, a wzajemne uczucie córki pani Sand – mocno         
wyeksponowane, nie jest tak naprawdę obecny w wiejskim zakąt-
ku. „Jego kochanka to muzyka”387 powie pani Sand i to jest celna, 
lakoniczna charakterystyka osobowości artysty. Chopin – artysta, 
zwłaszcza po kłótni o pulardę, dusi się już w gościnnym domu 
pisarki. Daje temu upust w rozmowie z Wodzińskim, jedynym 
rozmówcą, któremu może powierzyć swe szczere odczucia.           
Mówi: Mój drogi, co to za dom, przecież tu się dzieją takie       
rzeczy... Tego małego Russa nabili po twarzy...choć to u tych 
Francuzów to nie takie wielkie nieszczęście. I jeszcze mu             
wytłumaczyli, że to dla jego dobra. Fernanda odstawili, bo to 
porządny chłopiec. Ta dziewczyna ginie za Maurycym i matka 
patrzy przez palce na wszystko... A teraz tę małą wydają za Cle-
singera. Sami kwaszą się w złości. Starzeją się w tych kwasach 388. 

Tu nieco dygresyjnie wypadnie odnieść się do filozoficznych 
podstaw kreacji świata przedstawionego w dramatach i nie tylko 
dramatach Iwaszkiewicza, bo i w tomach jego poezji, w bogatej 
nowelistyce, powieściopisarstwie, eseistyce. Oto i patronowie 
                                                 
386 J. Iwaszkiewicz, Lato w Nohant. Komedia w 3 aktach, Warszawa 1949, s. 64. 
387 Ibidem, s. 65. 
388 Ibidem, s. 64. 



F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .     | 309 

 

filozofii autora „Sławy i chwały”: Schopenhauer, Nietzsche,          
Wagner, Bergson, Freud. Współtwórcy lub „dziedzice” roman-
tycznej projekcji świata.  

Artura Schopenhauera uważa się za czołowego twórcę wolun-
taryzmu. Głosił on prymat poznania intuicyjnego nad refleksyj-
nym. Wyprowadzał stąd wniosek o szczególnym uprzywilejowa-
niu sztuki, która jest w stanie uchwycić istotę bytu, stając się za-
sadą percepcji świata. Ściślej biorąc, za taką prazasadę uznawał 
Schopenhauer muzykę.  

Fryderyk Nietzsche poszedł krok dalej za swym mistrzem;  
negując możliwość poznania świata, a zatem wyznając agnosty-
cyzm jako jedynie uprawnioną postawę poznawczą, szczególnie 
promował jednak sztukę, jako że ona tylko dostarczyć może „bło-
gosławionej fałszywej wiedzy o egzystencji”389. 

Chopin z „Lata w Nohant” to właśnie artysta z pism Nie-
tzschego. Kapłan sztuki, który sam w sobie jest sprzecznością. 
W tym człowieczym universum mieszczą się bowiem dwa zjawi-
ska z natury przeciwstawne: życie i twórcze działanie.  

Ale przecież pesymizm ujęć Nietzschego, tak jak to ukazuje 
Iwaszkiewicz w kreacji Chopina, zostaje złagodzony widocznym 
wpływem integracyjnej koncepcji Ryszarda Wagnera. Autor 
„Parsifala”, uważając życie artysty za miarę życia w ogóle,         
romantycznie wierzył w możliwość zapanowania królestwa sztu-
ki, czyli utożsamienia sztuki z życiem. I w tym kontekście filozo-
ficznym możemy spojrzeć na scenę finałową „Lata w Nohant”, na 
konsolacyjną rolę arcydzieła sztuki muzycznej, które – właśnie 
powstając – w sposób wręcz cudowny uśmierza konflikty i inte-
gruje zwaśnione strony.  

Ale i wpływ Henryka Bergsona nie jest tu bez znaczenia.        
Teoretyk „sztuki dla sztuki” utrzymywał, jak wiadomo, że warun-
kiem koniecznym rozwoju każdego talentu jest wyrzeczenie się 

                                                 
389 R. Przybylski, Eros i Tanatos, Proza Jarosława Iwaszkiewicza 1916–1938, War-

szawa 1970, s. 49. 



310 |           F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .  

 

interesu praktycznego i zdolność ucieczki w świat indywidual-
nych przeżyć. Jesteśmy świadkami znakomitego wykorzystania 
tej zasady w dwóch pierwszych aktach dramatu o Chopinie.      
Bohater nie pojawia się na scenie (a jeśli już się pojawi – to po 
atrament do zapisywania nut), natomiast od początku jest obecna 
jego muzyka; słyszymy dźwięki fortepianu, artysta jest wyalie-
nowany z otaczającego świata, tkwi we własnym „strumieniu 
świadomości”.  

Artysta ma jednakże też coś z neurotyka. Tu już zbliżamy się 
do koncepcji Zygmunta Freuda. Posłużmy się cenną interpretacją 
Ryszarda Przybylskiego: 

Według Freuda artysta jest osobnikiem chorym nerwowo,          
który szuka w sztuce zastępczego zadośćuczynienia dla swych nie 
spełnionych pragnień. Artysta usuwa destruktywność neurozy 
uwalniając się od ciężaru swego „ja” w publicznie akceptowa-
nych fantazjach. W ten sposób dzieło sztuki jest objawem neurozy 
w podwójnym sensie. Stabilizuje ją raczej, niźli rozwiązuje, stając 
się trwałą częścią psyche artysty. I jednocześnie powstrzymuje 
neurozę od sprowokowania czegoś stokroć gorszego390. 

Znów odwołajmy się do finałowej sceny „Lata w Nohant”. 
Chopin już pożegnał się z domem pani Sand. I oto wraca; nie 
zdejmując nawet płaszcza siada przy fortepianie. Gra i tworzy 
równocześnie. Odnalazł nareszcie formę doskonałą. Cały ten 
świat codzienności – od fascynacji uczuciowych po awanturę 
o pulardę – okazuje się tylko pretekstem dla wydarzenia końco-
wego, dla sfinalizowania kompozycji.  
 
 

*** 
O Iwaszkiewiczu napisał współczesny badacz: 
Nie tylko międzywojenne dwudziestolecie, ale już niemal cały, 

bo zmierzający ku zakończeniu literacki wiek XX nie miał drugie-
go równie jak Iwaszkiewicz wszechstronnego reprezentanta. Miał 
wielkich prozaików, jak Żeromski, Kaden albo Gombrowicz, miał 
                                                 
390 Ibidem, s. 314. 



F r y d e r y k  C h o p i n  w  t w ó r c z o ś c i . . .     | 311 

 

poetów, jak Staff, Leśmian, Tuwim albo Miłosz, wielkich dra-
maturgów, jak Witkacy albo Mrożek. Iwaszkiewicz był jedynym, 
dla którego nie istniały ograniczenia gatunkowe, dla którego             
żadna forma nie była za trudna czy niewygodna, a przeciwnie, 
stanowiła zachętę i stwarzała pokusę, by wypełnić ją treścią           
własnej wyobraźni. [...] Każda forma literacka musiała zostać 
wypróbowana391. 

A na „bogactwo i skomplikowanie”392 tej twórczości składają 
się, jak to określił Jerzy Kwiatkowski, „[...] kultura i prywatność, 
estetyzm i obywatelskość, pasja życia i fascynacja śmiercią, 
Wschód i Zachód”393. 

Ten właśnie pisarz, który w każdym z uprawianych przez         
siebie gatunków literackich i paraliterackich czuł się przede 
wszystkim poetą, stworzył w dramatach szczególne obrazy           
biografii dwóch twórców na antypodach Europy – w Nohant 
i Petersburgu, bo w roku 1938 ukazała się druga sztuka Iwasz-
kiewicza o twórcy romantycznym, mianowicie – „Maskarada” – 
o Aleksandrze Puszkinie. Po drugiej wojnie pisarz dorzuci do 
tej „dylogii” jeszcze pozycję trzecią – „Wesele pana Balzaca” 
(1959), w jakimś stopniu dopełniającą ewolucję poglądów autora 
na wielkie postacie epoki romantyzmu. Twórców – o powikła-
nych życiorysach, skłóconych ze światem, ale przede wszystkim 
antynomicznych wewnętrznie i dążących do przezwyciężania tych 
antynomii w jeden tylko sposób – poprzez nieustannie podejmo-
wane „dzieło tworzenia”.  

A wśród twórców romantycznych – szczególnie cenionych 
przez tego pisarza – na pierwszym miejscu znajduje się Chopin, 
arcymistrz, kapłan królowej sztuk – muzyki. 

 

                                                 
391  A. Zawada, Jarosław Iwaszkiewicz, Warszawa 1994, s. 9. 
392  J. Kwiatkowski, Poezja Jarosława Iwaszkiewicza na tle dwudziestolecia         

międzywojennego, Warszawa 1975, s. 9. 
393  Ibidem. 



 

 
 
 
 

Poeta beskidzkiego „Czartaka” 
– u stóp Karkonoszy  

 
 
1. Sylwetka poety 
 
Edward Kozikowski(1891–1980)394, współzałożyciel „Czarta-

ka”, debiutował w roku 1913 wierszem W poszukiwaniu (Kurier 
Warszawski”, 1913, nr 1). Pierwszy tomik jego wierszy to Płomyk 
świecy (1921). Złożyły się nań teksty drukowane wcześniej 
w czasopismach: „Echo Literacko-Artystyczne”, „Dziennik Naro-
du”, „Biesiada Literacka”395.  

Kozikowski należał do inicjatorów powstania grupy poetyckiej 
„Czartak”. Przed ukonstytuowaniem się tego zespołu część przy-
szłych entuzjastów skupiała się wokół „Gospody Poetów”. Kozi-
kowski postanowił pozyskać dlań Emila Zegadłowicza, wówczas 
pracownika Ministerstwa Kultury i Sztuki. Był to etap bezpośred-
nio poprzedzający powstanie grupy beskidzkiej396.  

                                                 
394   Kompendium – Współcześni polscy pisarze i badacze literatury. Słownik biobi-

bligraficzny (opr. zespół pod red. Jadwigi Czachowskiej i Alicji Szałagan) War-
szawa 1996, t. IV, s. 347–348 – odnotowuje 21 pozycji twórczości Edwarda  
Kozikowskiego, 3 prace redakcyjne oraz – w wyborze – 37 opracowań.  

395   Grzegorz Gazda, Czartak, [w:] Słownik literatury polskiej XX wieku. Pod red. 
Aliny Brodzkiej, Mirosławy Puchalskiej, Małgorzaty Semczuk, Anny Sobolew-
skiej, Ewy Szary-Matywieckiej, Wrocław 1993, s. 122.  

396   Krzysztof Dmitruk, Z problemów życia literackiego w latach międzywojennych, 
[w:] Problemy literatury polskiej lat1890–1939, Wrocław 1974. Pod red. Hanny 
Kirchner i Zbigniewa Żabickiego. Przy współudziale Marii Renaty Pragłow-
skiej, s. 30. 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 313 

 

Grupę „Czartak” założył w Wadowicach Zegadłowicz; Kozi-
kowskiego uważa się za jej współorganizatora397. Był on też 
współpracownikiem katolickiego pisma „Tęcza” (1927), tygo-
dnika wydawanego w Poznaniu pod redakcją Szczepana Jeleń-
skiego398. 

Twórczość399, eseistyka i krytyka Edwarda Kozikowskiego, 
a także jego działalność organizatorska wykazują piętno regiona-
lizmu. Pisarz objawia duże zainteresowanie środowiskiem, 
w którym przyszło mu działać, ale też wybory takiego środowiska 
są charakterystyczne: okolice górskie czy podgórskie (od Beski-
dów po Karkonosze).  

Poetów „Czartaka”, obok wcześniejszej „Ponowy”, zalicza się 
do jednego z wczesnych nurtów literatury międzywojnia – eks-
presjonizmu. Patronami jego – pozostańmy tylko na gruncie       
polskim – byli tacy, młodopolscy jeszcze, twórcy jak – w dziedzi-
nie poezji – Tadeusz Miciński, a w prozie – Wacław Berent400.  

                                                 
397  Organ grupy – pismo „Czartak” – miał być miesięcznikiem. Ukazały się jego trzy 

numery, pod następującymi tytułami: 1) „Czartak”. Miesięcznik Literacko-
Artystyczny (1922) (ze wstępem Jana Nepomucena Millera, pod redakcją tegoż 
oraz Edwarda Kozikowskiego i Emila Zegadłowicza); 2) „Czartak”. Zbór Poet-
ów w Beskidzie (1925) (ze wstępem Edwarda Kozikowskiego); 3) „Czartak”. 
Zbór Poetów w Beskidzie (1928) (ze wstępem Emila Zegadłowicza). Zob.: Kry-
styna Sierocka, Czasopisma literackie, [w:] Literatura polska 1918–1932, War-
szawa 1975 (Literatura polska 1918–1975, tom I. Redaktorzy naukowi: Alina 
Brodzka, Helena Zaworska, Stefan Żołkiewski) s. 93. „Czartak” zawierał anto-
logię tekstów oraz zestaw wypowiedzi krytycznych. Skupiał on takich twórców, 
jak – poza Zegadłowiczem i bohaterem naszej opowieści – Jan Nepomucen Mil-
ler, Tadeusz Szantroch, a okazjonalnie publikowali tam swoje teksty, m.in.:          
Bolesław Leśmian oraz prozaicy – Jan Wiktor i Zofia Kossak-Szczucka. 

398   Krystyna Sierocka, dz. cyt., s. 125. 
399   Warto przypomnieć, że poza bardziej znanymi obszarami dokonań twórczych 

Kozikowskiego (poezja, krytyka literacka, eseistyka) tenże autor uprawiał, 
zwłaszcza w młodości, rozległą twórczość satyryczną, np. liczne wiersze za-
mieszczał w piśmie „Sowizdrzał” w okresie I wojny światowej. 

400   Inauguracja ekspresjonizmu wiąże się z działalnością poznańskiego „Zdroju”, 
dwutygodnika, a następnie kwartalnika, założonego przez Jerzego Hulewicza, 
przy wsparciu jego brata Witolda. Na łamach „Zdroju”, we wczesnych jego  



314 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

Od ekspresjonistów przejęli do swojego programu poeci „Czarta-
ka” aktywizm twórczy, który przełożył się na chęć organizacji 
wystąpień regionalnych, poszukiwanie motywów tematycznych – 
właśnie w terenie. To, jak się okazało, było żywiołem Edwarda 
Kozikowskiego. Oto jeden z jego „czartakowskich” wierszy: 

 
Zrzuciłem habit czarny, odkryłem pierś młodą,  
pożegnałem bez żalu szary mur klasztoru, 
twarz zżółkłą odświeżyłem źródła chłodną wodą 
i poszedłem po ścieżce, wiodącej do boru. 
 

Jaskółki mnie witały radosnym szczebiotem, 
trawy przebiegł szum cichy, zaszemrały liście 
złote zboże przede mną kładło się pokotem, 
i jaśminów upojnych słały się okiście. 
 

Z błogosławieństwem w ustach mądry i bez zmazy –  
z czcią pochyliłem czoło, skrzyżowałem dłonie, 
i po ścieżce do boru przeszedłem siedm razy,  
chwaląc trawy i zioła, rzeki, drzew ustronie…  
 

A pod wieczór znużony uklękłem przed zdrojem 
i, pijąc prosto z źródła, wyzbyłem się grzechu,  
i radość zagościła w smutnym sercu mojem,  
a na ustach zajaśniał mi promień uśmiechu…401 

 
O młodym Kozikowskim pisze ówczesny historyk literatury – 

Kazimierz Czachowski: W swym świadomym dążeniu do prostoty 

                                                                                                        
numerach, publikowali tacy twórcy młodopolscy, jak: Jan Kasprowicz, Stani-
sław Przybyszewski, Kazimierz Przerwa-Tetmajer czy Zenon Przesmycki, ale 
wśród współpracowników pojawiali się także późniejsi skamandryci, np. Jaro-
sław Iwaszkiewicz i Kazimierz Wierzyński, a wkrótce potem – czołowy przed-
stawiciel regionalizmu – Zegadłowicz. 

401 Edward Kozikowski, Szczęście (Płomyk świecy, 1921), [w:] Tenże: Wiersze       
wybrane. Wyboru dokonał Jacek Kajtoch. Kraków-Wrocław 1985, s. 6. 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 315 

 

ekspresji osiąga dobry styl poetyckiej rzeczowości402. Czachowski 
przywołuje też opinie dwóch krytyków – Stanisława Baczyńskie-
go, który stwierdził, iż u Kozikowskiego ostro występuje: pogar-
da dla środowiska mieszczańskiego403, dla jałowej pustki intelek-
tualnej tych sfer, oraz Stefana Napierskiego, który wywodzi           
metodę tego poety od Ballad i romansów, mając na uwadze świe-
żo wówczas wydany zbiorek poetycki. Całość daje wrażenie          
szlachetne i ujmujące404 – cytuje Czachowski Napierskiego. 
I dodaje, że tenże tomik (W towarzystwie wierzby) stawia Kozi-
kowskiego w czołówce poetów „Czartaka”405. 

W roku 1929 Kozikowski zdystansował się od ideologii swego 
dawnego pisma i grupy406. Jest to o tyle zastanawiające, że 
w wydanych parę lat wcześniej tomach: Wymarsz świerszczów 
(1925) oraz Koniec Hortensji Europy (1925) celował w krytyce 
urbanizmu i cywilizacji zachodniej407. Spłatą mody na egzotykę 
była zaś mistyfikacja Kozikowskiego i Zegadłowicza Niam niam, 
antologia poezji murzyńskiej (1923)408. Z późniejszych zbiorów 

                                                 
402   Kazimierz Czachowski, Obraz Współczesnej Literatury Polskiej 1884–1934, 

tom trzeci: Ekspresjonizm i neorealizm, Warszawa – Lwów 1936, s. 597. (Wy-
mienione są tu tomiki Kozikowskiego: Płomyk świecy – 1921, Tęsknota ramy 
okiennej – 1922 (i II wyd.: 1924), Koniec Hortensji Europy – 1924, Wymarsz 
świerszczów – 1925, W towarzystwie wierzby – 1929). 

403   Jw. 
404   Jw. 
405   Jw. 
406   Jerzy Kwiatkowski, Literatura Dwudziestolecia, Warszawa 1990, s. 24. 
407   Ibidem, s. 83. 
408   Ta publikacja uchodziła przez wiele lat za autentyczną antologię, podaną 

w przekładzie. Dopiero po latach sam Kozikowski przyznał się do mistyfikacji, 
pisząc: Moim pomysłem była „Antologia poezji murzyńskiej”, do której opraco-
wania przystąpiliśmy w czasie mojej bytności w Gorzeniu. W tym miejscu czuję 
się w obowiązku podać do publicznej wiadomości, że owa antologia powstała 
nie z żadnych przekładów, ale po prostu jako wytwór naszej fantazji. Jest to ty-
powy apokryf, któremu nadaliśmy pozory autentyczności, opatrując go nawet 
wstępem o charakterze naukowej dysertacji. (Edward Kozikowski, Między 
prawdą a plotką, Kraków 1961, s. 178–179). Jacek Kajtoch pisze na ten temat: 
Kilku ówczesnych luminarzy polonistycznych wzięło dowcip za dobrą monetę 



316 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

poetyckich Kozikowskiego warto wymienić, obok wspomnianego 
tomiku (W towarzystwie wierzby – 1929), Mowę ludzką (1951). 

Kozikowski był także kronikarzem ruchu literackiego409. Pod-
kreślić należy, iż, obok sprawozdań z działalności Związku                
Zawodowego Literatów Polskich410, napisał szereg prac wspo-
mnieniowych o pisarzach (i nie tylko) bardzo znanych, mniej 
znanych i zupełnie zapomnianych. Tak powstały prace: O Jędrze-
ju Wowrze, snycerzu beskidzkim. Wspomnienia, szkice, wiersze 
i opowiadania (Warszawa 1957), Między prawdą a plotką. 
Wspomnienia o ludziach i czasach minionych (Kraków 1961), 
Więcej prawdy niż plotki. Wspomnienia o pisarzach czasów       
minionych (Warszawa 1964), Portret Zegadłowicza bez ramy. 
Opowieść biograficzna na tle wspomnień osobistych (Warszawa 
1966), Parandowski (Warszawa 1967), Od Prusa do Gojawiczyń-
skiej (Warszawa 1969), Łódź i pióro. Wspomnienia o pisarzach 
pochodzących z Łodzi bądź z Łodzią związanych (Łódź 1972). 
 

2. Edward Kozikowski w regionie jeleniogórskim  
 
Kozikowski nie ukrywał, że okolice Karkonoszy przypominały 

mu Beskidy, ukochane z czasów młodości. Pisał: […] poznanie 
uroczego Hain, później zwanego Matejkowicami zbliżyło mnie 
do tej ziemi, w której zacząłem odnajdywać Polskę dawnych        

                                                                                                        
i nie poznało się na mistyfikacji. Listy z gratulacjami przysłali: Józef Kallen-
bach, Juliusz Kleiner, Aleksander Brückner, Jan Łoś. […] Tylko Tadeusz Sinko 
docenił właściwe zamiary autorów… (J. Kajtoch, Nota wydawcy, [w:] Edward 
Kozikowski, Wiersze wybrane, Kraków-Wrocław 1985, s. 164). 

409   Zob. Edward Kozikowski, Pamiętnik Związku Zawodowego Literatów Polskich 
w Warszawie. Warszawa 1931. Por. Krzysztof Dmitruk, dz. cyt., s. 38–39.  

410   Edward Kozikowski był w latach 1920–39 sekretarzem Oddziału Warszawskie-
go ZZLP, a w latach 1935–39 i 1945 – sekretarzem generalnym ZZLP. W latach 
1946–51 był prezesem Dolnośląskiego Oddziału ZZLP(ZLP), któremu to epizo-
dowi jego działalności organizacyjnej i popularyzatorskiej poświęcimy szcze-
gólną uwagę w dalszej części tej wypowiedzi. 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 317 

 

dziejów, drzemiącą pod skorupą germańskiej kultury i piękno 
krajobrazu beskidzkiego, z którym pokumałem się w okresie czar-
takowskich poczynań411. 

Pod Śnieżką zamieszkał od jesieni 1945412. Należał do zespołu, 
któremu udało się odnaleźć dzieła Matejki w miejscowości Hain, 
z tego tytułu zwanej początkowo Matejkowicami (dziś – Przesie-
ka, w powiecie jeleniogórskim). Pojawili się tu też: Wacław          
Rogowicz, Ludwik Eminowicz, Jan Nepomucen Miller, Jan 
Sztaudynger, Czesław Centkiewicz z żoną Aliną.  

W grudniu 1945 roku Kozikowski przewodniczył w Jeleniej 
Górze pierwszemu na Dolnym Śląsku zebraniu pisarzy polskich. 
Było to zarazem zebranie organizacyjne Klubu Literackiego.  
Zaproszenie wystosował Stanisław Kaszycki, radiowiec z Krako-
wa, który pełnił funkcję wójta Chojnastów (dziś Sobieszowa, 
dzielnicy Jeleniej Góry). Miał w tej kwestii upoważnienie Kozi-
kowskiego. Miejsce zebrania, a zarazem tymczasowa siedziba 
Klubu, to mieszkanie Kaszyckiego w Jeleniej Górze, przy ul.  
Kolejowej (dziś 1 Maja) 43 c. Obecni byli: Kozikowski, Kaszyc-
ki, Irena Grabowiecka (intendentka teatru), Ksawery Piątka, 
dziennikarz (i zarazem przedstawiciel Urzędu Propagandy), Jerzy 
Kolankowski (doktor medycyny, pisarz, tłumacz). Ten ostatni pod 
Śnieżką zamieszkał na stałe. Pozostawił taki oto wspomnieniowy 
opis bohatera naszej opowieści: Niewysoki i raczej drobny, siwo-
włosy, jak na tamte – tuż powojenne czasy – starannie i elegancko 
ubrany, żywy z usposobienia, widać, że krzepki, pozyskiwał sobie 
ludzi od pierwszego zetknięcia (co nie oznacza, aby nie potrafił 
być zadziorny i czasami kapryśny)413. Efektem inauguracyjnego 
                                                 
411   Z listu do Józefa Dużyka. Zob.: Józef Dużyk, Edward Kozikowski na Dolnym 

Śląsku, „Życie Literackie”, 1984 nr 5, s. 8–9. 
412   Zob.: Stella Derda, Edward Kozikowski na Dolnym Śląsku, „Karkonosze” 

7/107/86, s. 5–10. 
413   Jerzy Kolankowski, Literatura pod Śnieżką, [w:] tenże: Literatura pod Śnieżką, 

Jelenia Góra 1996, s. 38.  



318 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

spotkania było utworzenie Klubu Literackiego; ukonstytuował się 
też jego Zarząd, z następującym podziałem zadań: 

– Kozikowski – prezes, 
– Kaszycki – sekretarz, 
– Grabowiecka – skarbnik, 
– Kolankowski – gospodarz, organizator spotkań.  
W marcu 1946 roku ukazuje się w Jeleniej Górze pierwszy 

numer miesięcznika „Śląsk” współredagowany (z. prof. Stefanem 
Kuczyńskim) przez autora Wymarszu świerszczów.  

Klub Literacki prowadzi szeroką akcję odczytową, zaprasza 
na prelekcje wybitnych ludzi pióra. Tu Jerzy Andrzejewski czyta 
fragmenty przygotowywanego do druku Popiołu i diamentu, 
a Wilhelm Szewczyk wygłasza odczyt pt. Pisarze Śląscy XIX 
i XX wieku. Pojawiają się pisarze i badacze literatury, tacy jak: 
Maria Dąbrowska, Stefania Podhorska-Okołów, profesorowie 
Tadeusz Mikulski i Kazimierz Wyka. O pasji popularyzatorskiej 
Kozikowskiego pisze Teofil Kowalczyk: […] Ponad 140 spotkań 
i wieczorów autorskich […], w tym sto odczytów Kozikowskiego 
o Mickiewiczu w szkołach, świetlicach i domach kultury. Nie było 
gminy w powiecie jeleniogórskim, w której nie stanęłaby noga 
Kozikowskiego i to w ciągu niecałych trzech lat 414. A przy tym, 
redagował, jak się rzekło, pismo „Śląsk415 współredagował        
„Naukę i Sztukę”, a od 1 października 1945 roku był kierowni-
kiem literackim Teatru Dolnośląskiego w Jeleniej Górze416 i nale-

                                                 
414   Teofil Kowalczyk: Edward Kozikowski pisarz i działacz. „Kultura Dolnoślą-

ska”1981, nr 3, s. 11. 
415   Pisał o tym do kolegi redaktora pisma „Wałbrzych”, Wacława Mrozowskiego: 

„Śląsk” kosztuje mnie wiele wysiłku, [w:] Wacław Mrozowski, Wspominki      
Cygana, Łódź 1980, s. 119. 

416   Kozikowski był kierownikiem literackim Teatru Dolnośląskiego w Jeleniej 
Górze w latach: 1945–46 i 1949–51, a w latach 1946–47 redaktorem działu        
literackiego miesięcznika „Śląsk”. 

 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 319 

 

żał do prelegentów przedspektaklowych417. Był także radnym 
oraz doradcą starosty.  

Odczyty wygłaszane w imieniu Klubu Literackiego odbywały 
się zazwyczaj w sali konferencyjnej teatru i gromadziły osoby już 
w jakimś stopniu przygotowane do uczestnictwa w życiu kultu-
ralnym. 

Ale, jak to odnotował kronikarz tamtych wydarzeń, funkcjo-
nował jeszcze drugi tor tej działalności odczytowej: przygotowy-
wanie i kształtowanie nowego, obecnie jeszcze surowego i niewy-
robionego odbiorcy ludowego418. O pracy odczytowej Oddziału 
ZZLP w Jeleniej Górze tak pisał autor Pięciokłosu: W ciągu 
pierwszego półrocza 1948 r. zorganizowano 58 prelekcji i wie-
czorów autorskich na terenie Cieplic Zdroju, Jeleniej Góry, Prze-
sieki, Sobieszowa, Solic Zdroju, Szklarskiej Poręby i Wałbrzycha, 
z udziałem 9 pisarzy […]. Praca […] rozwija się planowo i daje 
świadectwo żywotności tutejszego Oddziału ZZLP419.  

Te bezpłatne odczyty „drugiego toru” odbywały się w remi-
zach strażackich, kawiarniach, świetlicach gminnych itd. Kozi-
kowski był niestrudzony w szeroko pojętych akcjach popularyza-
torskich; lecz i jemu czasem ręce opadały. Ludność tej ziemi, 
którą przez prawie cztery lata starał się zbliżyć do kultury – wciąż 
zbliżając kulturę do niej – okazywała się, jak to stwierdzał – […] 
elementem trudnym i niewdzięcznym do oświecania i wychowy-
wania, […] o zastraszającym odsetku analfabetów, słabo wyro-
bionym pod względem patriotycznym420. I pracę popularyzatorską, 
której był najczynniejszym uczestnikiem, a i faktycznym kierow-
nikiem, postrzegał niekiedy – po trzech latach praktyki – jako 

                                                 
417   To „słowo wprowadzające” miało pomóc mało wyrobionej, mieszanej przecież, 

publiczności odbiór dzieła teatralnego. 
418   Jerzy Kolankowski, dz. cyt., s. 17. 
419   Edward Kozikowski, Życie kulturalne, [w:] Jelenia Góra w 840 rocznicę. Jele-

nia Góra 1948, s. 18–19. 
420   Jerzy Kolankowski, Literatura pod Śnieżką, dz. cyt. s. 35. 



320 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

orkę na ugorze… Ale w 1949 roku wygłosił znowu około 60 bez-
płatnych odczytów…421. 

Dla zawansowanych miłośników literatury wprowadzono       
„soboty literackie”. Tu wiele prelekcji przygotował sam prezes422. 
Były też odczyty w domach wczasowych, np. w domu „Kaliniec” 
(zarządzanym przez przedsiębiorstwo z Kalisza) w Przesiece, oraz 
festyny na zamku Chojnasty, nawiązujące do dawnych obchodów 
„sobótek”. Wszędzie współorganizatorem lub prelegentem bywał 
Kozikowski 423.  

Na początku 1946 roku ukonstytuował się Związek Zawodowy 
Literatów Polskich Oddział Dolnośląski w Jeleniej Górze (pierw-
szy na Dolnym Śląsku i jeden z pierwszych na Ziemiach Odzy-
skanych). Siedzibą Zarządu była Przesieka (Matejkowice), dom 

                                                 
421   Jw., s. 37. 
422   Dochody z tego typu odczytów dla zaawansowanych słuchaczy przeznaczano 

też na cele charytatywne bądź społeczne. Np. cały dochód z wieczoru literackie-
go zorganizowanego 5. X.1946r. w Matejkowicach przeznaczono na odbudowę 
Warszawy. 

423   O jednym z takich festynów (odbył się 16 czerwca 1946 r.), czytamy w relacji 
Jerzego Kolankowskiego:  

  Imprezę rozpoczęto od uroczystego wciągnięcia flagi na maszt. […] Następnie 
w kaplicy zamkowej odprawiona została Msza św. […] Stanisław Kaszycki opo-
wiedział szeroko o dziejach zamku Chojnik i jego legendach; […] referat o dzie-
jach Dolnego Śląska wygłosił prof. Zygmunt Wereszczyński, pierwszy kustosz 
Muzeum Jeleniogórskiego […]. Nie mogło zabraknąć części literackiej, żywego 
słowa polskiego, które w tych murach rozbrzmiewało zwycięsko dopiero od nie-
dawna. Wiersze […] wygłosili Ludwik Eminowicz, Edward Kozikowski i Jerzy 
Kolankowski […]. Na zakończenie odbył się pokaz tańców ludowych i występy 
chóru […] (Jerzy Kolankowski, dz. cyt., s. 16–17). 

  Kolankowski wspomina też o prelekcjach w ramach „sobót literackich”, wymie-
niając wystąpienia następujących wykładowców, wraz z tematami ich odczytów:  

 – Ludwik Łakomy: Dolny Śląsk jako skarbnica tematów literackich, 
 – prof. Konrad Górski: O istocie poezji, 
 – doc. Kazimierz Wyka: O poezji Krzysztofa Baczyńskiego, 
 – prof. Stefan Kuczyński: Bitwa pod Grunwaldem, 
 – dr Jerzy Kolankowski: Wpływ Wita Stwosza na średniowieczną rzeźbę śląską, 
 – prof. Tadeusz Mikulski: Geografia literacka Wrocławia (Jerzy Kolankowski, 

dz. cyt., s. jw.). 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 321 

 

nr 56 (mieszkanie Kozikowskiego), zwany „Pieciokłosem”424. 
Dodatkowo w domu oznaczonym numerem 30 […] urządzono – 
jak to odnotował Kozikowski – dla mieszkańców Matejkowic    
publiczną czytelnię czasopism i dzienników425. Prezesem Zarządu 
został Wacław Rogowicz, wiceprezesem (i zarazem sekretarzem) 
Edward Kozikowski, skarbnikiem – Ludwik Eminowicz, poeta 
jeszcze Młodej Polski. Dodać trzeba, że Kozikowski, obejmując 
nieco później funkcję prezesa, faktycznie pełnił ją od początku, 
jako że Wacław Rogowicz bywał bardzo często za granicą (głów-
nie w Anglii i Szwecji). We wrześniu 1946 na walnym zjeździe 
Oddziału Dolnośląskiego ZZLP w Jeleniej Górze wybrano nowe 
władze. Prezesem został Kozikowski, wiceprezesem Anna         
Kowalska (dojeżdżająca z Wrocławia), sekretarzem – Stefania 
Podhorska-Okołów, zastępcą sekretarza – Kaszycki, a skarbni-
kiem – Centkiewicz.  

W programie działalności Oddziału odnotowano preferowanie 
regionalizmu (jak w „Czartaku”); w tym przypadku chodziło 
o promocję Kotliny Jeleniogórskiej – i szerzej – Ziemi Sudeckiej. 
                                                 
424

   Oddział Dolnośląski w Jeleniej Górze skupił następujących pisarzy: Wacław 
Rogowicz, jego żona Stefania, Edward Kozikowski, Ludwik Eminowicz, Stani-
sław Kaszycki, Czesław Centkiewicz, Jerzy Kolankowski, Jan Sztaudynger, 
Paulina Czernicka, Jan Iwański, Stanisława Miłkowska-Iwańska, Maria Plaskota 
(żona Kozikowskiego), Teofil Kowalczyk, Jerzy i Anna Kowalscy (Wrocław), 
Wacław Mrozowski (Wałbrzych), Jan Wierciński, Janina Stefania Podhorska-
Okołów, Stanisława Miłkowska-Iwańska, Jan Nepomucen Miller. Później dołą-
czyli: Alina Centkiewiczowa, Jan Koprowski, Paweł Szumilas, Nina Rydzew-
ska, Michał Sabatowicz, Paweł Hulka-Laskowski, Józef Kowalski. Działalność 
pisarzy wydatnie popierał starosta jeleniogórski Wojciech Tabaka.  

  Siedzibą Oddziału Dolnośląskiego był dom Kozikowskiego w Matejkowicach 
(Przesiece), zwany „Pięciokłosem” od zbiorowego wydania jego wierszy (Pię-
ciokłos. Poezje zebrane. Warszawa 1937).W Przesiece zamieszkali też: Rogo-
wicz i Miller, w Sobieszowie (wówczas – Chojnastach) – Kaszycki. Potem           
zamieszkali w Kotlinie Jeleniogórskiej Rydzewska i Koprowski. Centkiewicz 
miał mieszkanie służbowe w Jeleniej Górze w obiekcie należącym do Zakładów 
Energetycznych, bo tam pracował na etacie jako inżynier elektryk.  

425   E. Kozikowski, Życie literackie w powiecie jeleniogórskim, [w:] Miasto i Powiat 
Jelenia Góra w dwa lata po powrocie do Polski, Jelenia Góra 1948, s. 49. 



322 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

Ale o pierwszeństwo zaczyna upominać się Wrocław (odradza 
się tam po zniszczeniach wojennych kultura, nauka, ruszają 
uczelnie itd.). Na początku 1946 roku powstaje we Wrocławiu 
Koło Miłośników Literatury i Języka Polskiego w oparciu o już 
funkcjonujący uniwersytet. Powołano też Oddział Związku Za-
wodowego Literatów Polskich pod prezesurą Stanisława Łosia. 
Zaczęły się podchody o inkorporację Oddziału kierowanego przez 
autora Pięciokłosu. W prasie pojawiają się krytyczne artykuły 
o „wywrotowej działalności” literatów pod Śnieżką426. W wyniku 
tych nacisków wstrzymano subsydiowanie oddziału jeleniogór-
skiego przez Ministerstwo Kultury i Sztuki (15 tys. starych zło-
tych – kwota symboliczna!).  

W odporze na te działania prezes zwołuje w maju 1947 pierw-
szy Zjazd Pisarzy Oddziału ZZLP w Jeleniej Górze. Wzięli w nim 
udział m.in.: Czesław Centkiewicz, Paulina Czernicka, Jan Iwań-
ski, Stanisław Kaszycki, Jerzy Kolankowski, Teofil Kowalczyk, 
Edward Kozikowski, Stanisława Miłkowska-Iwańska, Wacław 
Mrozowski, Maria Plaskota, Nina Rydzewska, Michał Sabato-
wicz, Jan Sztaudynger, Paweł Szumilas, Jan Wierciński. Akces 
złożyła też Stefania Janina Podhorska-Okołów. W części oficjal-
nej Zjazdu deklarację ideową wygłosił Kozikowski. Mówił o spe-
cyfice terenów sudeckich, w czym jako żywo pobrzmiewały mo-
tywacje z okresu tworzenia grupy beskidzkiej. Wówczas w słowie 
wstępnym do jednego z numerów „Czartaka” akcentował specy-
fikę charakteru ludności i przyrod” tej „Republiki Górskiej”,          
a teraz mówił: 

[…] Sudety, to kraj rzucający się w oczy swą odrębnością 
i terytorialną, i klimatyczną, i ustrojową, nie mówiąc o tradycjach 
i zwyczajach ludowych, w których nietrudno doszukać się wpły-
wów słowiańskich. Zamknięty ze wszystkich stron łańcuchami gór 
– Łużyckich, Izerskich, Wałbrzyskich, Kłodzkich i Karkonoszy – 
                                                 
426   Zob.: Tyburcjusz Tyblewski, Kultura, [w:] Jelenia Góra. Zarys rozwoju miasta. 

Pod red. Zbigniewa Kwaśnego. Wrocław 1989, s. 463.  



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 323 

 

żyje innym życiem, życiem odrębnym, niepodobnym do życia        
innych miast, jak Głogowa, Legnicy i Wrocławia. W tej chwili 
z elementów napływowych tworzy się tutaj nowe społeczeństwo 
polskie, nowy typ Polaka sudeckiego. […] W żadnym może wy-
padku, jak właśnie w tym naszym, nie ma lepszego zastosowania      
powiedzenie Cypriana Norwida: 

„I tak ja widzę przyszłą w Polsce sztukę 
Jako chorągiew na prac ludzkich wieży,  
Nie jak zabawkę ani jak naukę,  
Lecz jak najwyższe z rzemiosł apostoła  
I jak najniższą modlitwę anioła427. 

Potem wygłosili referaty: Jan Iwański (O zakłamaniu w litera-
turze polskiej), Paweł Szumilas: (Sprawa Spółdzielni Wydawni-
czej Pisarzy Sudeckich), Stanisław Kaszycki (O roli pisarza 
w tworzeniu się nowego typu Polaka Sudeckiego). Wystosowano 
depesze do prezydenta Bolesława Bieruta, premiera Józefa Cy-
rankiewicza, wicepremiera i ministra Ziem Odzyskanych Włady-
sława Gomułki, ministra spraw zagranicznych Zygmunta Modze-
lewskiego, ministra kultury i sztuki Stefana Dybowskiego, woje-
wody wrocławskiego Stanisława Piaskowskiego oraz ambasado-
rów: ZSRR, Czechosłowacji, Jugosławii i do Związku Łużyczan. 
Po Mszy świętej w kościele parafialnym w Jeleniej Górze złożono 
wieniec przed tablicą Bolesława Krzywoustego, ze znaczącym 
napisem: Budowniczemu Polski Zachodniej – Pisarze Ziemi      
Sudeckiej. W programie zjazdu odbył się też objazd samochodami 
okolic Karkonoszy. Przewodnikiem po regionie był starosta Woj-
ciech Tabaka. W drugim dniu obrady toczyły się w Matejkowi-
cach – Przesiece, a trzeciego dnia uczestniczono w Chojnastach 
w uroczystym posiedzeniu rady gminy. Udano się następnie do 
zamku na obiad. Tam pojawił się gość znamienity – Wlastimil 
Hofman, wybitny malarz, jeden z ostatnich uczniów Antoniego 
Malczewskiego, który w Szklarskiej Porębie zamieszkał na stałe. 
                                                 
427   Ibidem, s. 461–462. 



324 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

Wieczorem odbyła się akademia w teatrze. Na koniec podjęto 
programowe uchwały, wytyczające drogi działania pisarzy sudec-
kich. Wyeksponowano – w szczególności – dążenie do kultural-
nego scalenia ludności zamieszkałej na tych terenach, nawiązanie 
współpracy z twórcami kultury w sąsiedniej Czechosłowacji, pro-
pagowanie w całym kraju piękna Ziemi Sudeckiej. W uchwałach 
pojawił się też niezbyt fortunny zapis o kształtowaniu typu „Pola-
ka sudeckiego”, który wywołał zarzuty o separatyzm428 i pośred-
nio przyczynił się do wzrostu niechęci Zarządu Głównego ZZLP 
wobec Oddziału Dolnośląskiego w Jeleniej Górze. W każdym 
razie przywrócono – (jak się okazało – na cztery lata) działalność 
Oddziału, zmieniając tylko jego nazwę z Dolnośląskiego na Jele-
niogórski. Był to istotny, choć nie jedyny, rezultat Zjazdu. Zgod-
nie bowiem z podjętą deklaracją ideową Kozikowski nawiązał 
współpracę z pisarzami czeskimi. Latem 1947 roku przyjechała 
z Czechosłowacji na zaproszenie Oddziału Jeleniogórskiego po-
wieściopisarka Maria Pujmanova oraz poeta Frantisek Halas.  
Powitali ich na przejściu granicznym w Jakuszycach: Edward 
Kozikowski, Jerzy Kolankowski, Jan Sztaudynger, Wlastimil 
Hofman, Maria Plaskota. Pobyt gości trwał kilka dni; podejmo-
wani byli w „Pięciokłosie” Kozikowskich i domku Wlastimila 
Hofmana w Szklarskiej Porębie.  

W 1948 roku prezes Kozikowski został zaproszony na Zjazd 
Pisarzy w Pradze. Przedtem spotkał się z Karelem Kubatą, cze-
skim prozaikiem. Odbyło się też w Jeleniej Górze, pod przewod-
nictwem Kozikowskiego ze strony polskiej, spotkanie z pisarzami 
bułgarskimi. Przybyli: Elizawieta Bragina, Beżidar Bożiłow,  
Nikoła Furnadżijew, Kamen Zidarow, Georg Karasławow. 

                                                 
428   Jan Koprowski, pełniący przez pewien czas funkcję sekretarza Oddziału Jele-

niogórskiego, tak określił po latach ówczesne przejawy „czujności”: W rzeczach 
niewinnych dopatrywano się Bóg wie jakich niebezpieczeństw, co było po prostu 
śmieszne. Tenże: Wspomnienie o Edwardzie Kozikowskim, „Literatura”40/1980, 
s. 16. 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 325 

 

Rada Miasta Jeleniej Góry ufundowała doroczną nagrodę 
w wysokości 1000 zł za dzieła literackie poświęcone tematyce 
regionu; jednak ta nagroda nie została nigdy przyznana. Kozi-
kowskiemu przypisuje się też usiłowania o zorganizowanie 
w Jeleniej Górze kawiarni literackiej, która miałaby się nazywać – 
nomen omen – „Gospoda Artystów”; do realizacji przedsięwzięcia 
jednak nie doszło. 

W okresie wrocławskiej wystawy Ziem Odzyskanych (otwar-
cie 21 lipca 1948 roku) w Cieplicach Śląskich Zdroju (dziś dziel-
nica Jeleniej Góry) Oddział ZZLP współtworzył wystawę książki 
polskiej. Dyskutowano nad sprawami życia kulturalnego i nau-
kowego na zebraniach, właśnie powstałego (15 czerwca 1947 
roku), Towarzystwa Przyjaciół Nauk w Jeleniej Górze, poprzed-
nika Karkonoskiego Towarzystwa Naukowego429, założonego 
w ćwierć wieku od tych wydarzeń. W skład regionalnego TPN 
weszli intelektualiści, a wśród nich także pisarze, np. dr Jerzy 
Kolankowski. Wśród naukowców znaleźli się profesorowie      
Stefan Górka i Stefan Maria Kuczyński430. TPN przystąpiło do 
akcji odczytowej; np. 19 sierpnia 1947roku w Teatrze Zdrojowym 
w Cieplicach wygłosił wykład pt. Zabytki polskie góry Sobótki 
z XII wieku prof. UJ Władysław Semkowicz, znany historyk,. 

Teatr Dolnośląski w Jeleniej Górze wystawiał w ramach Dni 
Karkonoszy (9–20 VIII 1947r.), widowisko Żywy dziennik, póź-
niej wznawiane i aktualizowane. Aktorzy na zamku Chojnasty 
dawali spektakl pt. Kunegunda431. 

24–27 czerwca 1949 – V Walny Zjazd Związku Literatów Pol-
skich (dawnego ZZLP) dokonał wyboru nowych władz. Prezesem 

                                                 
429   Dziś w ramach Karkonoskiego Towarzystwa Naukowego funkcjonują Komisje 

Nauk: Humanistycznych, Technicznych, Ekonomicznych i Przyrodniczych.        
Piszący te słowa jest od roku 2009 prezesem KTN. 

430   Jerzy Kolankowski, op. cit, s. 31. 
431   Do miejscowej legendy o Zamku Chojnasty i Kunegundzie odniósł się w jed-

nym ze swoich wierszy Kozikowski, o czym będzie mowa w dalszej części     
niniejszej tekstu. 



326 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

został Leon Kruczkowski, wiceprezesem – dotychczasowy prezes 
– Jarosław Iwaszkiewicz432.  

W dniu 1 marca 1951 roku Zarząd Główny ZLP podjął decyzję 
o likwidacji Oddziału Jeleniogórskiego. Od strony anegdotycznej 
– u podłoża decyzji o rozwiązaniu „Oddziału Dolnośląskiego 
z siedzibą w Przesiece” miały też leżeć animozje pomiędzy ówcze-
snym prezesem ZG ZZLP Jarosławem Iwaszkiewiczem a Edwar-
dem Kozikowskim, jakby podźwięk niechęci pomiędzy „Skaman-
drem” a grupą „Czartaka”, choć ta nigdy nie osiągnęła takiego 
rozgłosu i znaczenia w historii ruchów literackich w Polsce433           
– pisze kronikarz tamtych wydarzeń.  

Nieco wcześniej Kozikowski zmienił mieszkanie z Przesieki 
na Jelenią Górę. Zamieszkał na pierwszym piętrze domu przy         
ul. Mickiewicza 24; tu też przeniesiono siedzibę Oddziału        
Jeleniogórskiego ZZLP. Umożliwiło to poecie bliższy kontakt 
z różnorodnymi obszarami działalności (kierownictwo literackie 
w teatrze, prace redakcyjne, funkcja radnego) i poprawiło komfort 
codziennej egzystencji.  

W Warszawie, dokąd się udał po rozstaniu z Jelenią Górą 
w kwietniu 1952 roku, został dyrektorem, a następnie wicedyrek-
torem Związku Autorów i Kompozytorów Scenicznych          
(ZAiKS)434.  

                                                 
432   Jarosław Iwaszkiewicz pełnił w ZZLP (od 1949 – w ZLP) funkcje prezesa 

(1945–46,1947–49,1959–80) i wiceprezesa (1949–56). 
433   Jerzy Kolankowski, dz. cyt., s. 30. 
434   Tak go charakteryzuje Kolankowski z okresu, gdy się już spotkali w Warszawie 

po opuszczeniu przez Kozikowskiego Ziemi Jeleniogórskiej: Sangwiniczny,         
popędliwy, niekiedy i zadzierżysty, Poeta, był takim, jak w dniu, kiedy poznali-
śmy się – miłym, nadzwyczaj sympatycznym rozmówcą (Jerzy Kolankowski, 
Jeszcze parę słów o Edwardzie Kozikowskim, [w:] tenże: Literatura pod Śnieżką, 
dz. cyt., s. 43). Kolankowski podkreśla, że obca była Kozikowskiemu zawiść 
koleżeńska; pisze: Miał zresztą przecież swoje bezsprzeczne osiągnięcia i świa-
domość swej rangi poetyckiej. Miał też filozoficzny stosunek zwłaszcza do rzeczy 
przemijających i nie sprawdzonych wartości (jw., s. 45).  



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 327 

 

O pobycie w Karkonoszach napisał po latach w prywatnej      
korespondencji, mimochodem akcentując zasadniczy powód 
opuszczenia tej ziemi: Różnie też bywało w okresie „przesiec-
kim”, ale dokuczał na ogół niedostatek gotówki, bo zarobki tea-
tralne były bardzo nikłe 435.  

Do stolicy Karkonoszy został zaproszony na Dni Kultury          
Jeleniogórskiej w roku 1972. Nie mógł przyjechać z powodu 
nie najlepszego stanu zdrowia436.  

 
3. Wiersze spod Śnieżki 

 
Znalazły się one w tomiku Mowa ludzka, opublikowanym 

w 1951 roku. Spośród tam zamieszczonych tekstów jedenaście 
wiąże się bezpośrednio z pobytem Kozikowskiego u stóp Karko-
noszy(1945–1951). Trzy z nich warto przytoczyć w całości:  

 
       W Chojnastach 

 
Historia Cię uwodzi i legend mozaika, 
tajemnica miłości jakiejś Kunegundy, 
którą stare annały wyniosły na barkach, 
by zaprzątać nam głowy i kpić z nas na funty. 
 
Każda kupa rumowisk ma taką legendę: 
miłości, bohaterstwa i duchów niesfornych,  
co się włóczą po nocach zaglądając wszędy, 
póki ich ktoś zaklęciem od mąk nie uwolni. 
 
Nikt ich wprawdzie nie widział, lecz fama rozrzutna 
Sięga w przeszłość, faktami szafuje z przeszłości,  

                                                 
435   List z maja 1977 roku. Cyt. za: J. Kolankowski, Jeszcze parę słów o Edwardzie 

Kozikowskim, dz. cyt., s. 44. Zob. także: Tadeusz Kijonka: Z Edwardem Kozi-
kowskim rozmowa o jubileuszu Związku Literatów Polskich, Czartaku i latach 
jeleniogórskich. („Poglądy” z 1970 roku). Cyt. za: Stella Derda, dz. cyt., s. 9. 

436   Stella Derda, dz. cyt., s. 9. 



328 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

I tka z nich na swych krosnach pełne wzorów płótna, 
by kłamstwem oczarować i poezją olśnić. 
 
Dzieje ruin w Chojnastach snują taką przędzę 
opowieści o jakiejś córce księcia zamku, 
pono jednej z Piastówien… Któż przejrzy legendę  
I wyłuska sens prawdy z niej, jak w tym wypadku? 
 
Historiami Kunegund z feudalnych czasów 
Zaprzątano nam głowy, by w odmęcie bajek 
Brnąć po uszy, jak ciężki wśród bezdroży wasąg,  
co toczy się przez chwilę i znowu przystaje. 
 
Dlatego lepiej spojrzyj na krajobraz z baszty, 
co ściele się jak dywan o wschodnich motywach,  
gdy flaga, przytwierdzona nad nami do masztu,  
jak orzeł się trzepoce i do lotu zrywa437 (s. 134). 

 
Jak widać, podmiot liryczny zachowuje satyryczny dystans 

wobec środowiskowych legend. Zaprzątano nam głowy historia-
mi Kunegund – pada krytyczny osąd miejscowych bajarzy. Anty-
tezą takich „bajań” jest preferowanie kontaktu z naturą, zachwyt 
nad krajobrazem – w istocie – pięknym. Nadto pojawia się akcent 
patriotyczny, w ekspozycji zatkniętej – na szczytach ruin – flagi 
narodowej. Tu został zręcznie zaznaczony, przy użyciu animiza-
cji, symbol godła państwowego: flaga jak orzeł się trzepoce i do 
lotu zrywa. Motyw lotu orła nad prastarym piastowskim gniazdem 
to element kultu Ziem Odzyskanych, które powróciły w granice 
Rzeczypospolitej, w ramach (jak to wówczas podkreślano)           
„dopełnienia się aktu sprawiedliwości dziejowej”.  

 
                                                 
437   Edward Kozikowski, Wiersze wybrane. Wyboru dokonał Jacek Kajtoch, Kraków 

– Wrocław 1985, s. 134. Pozostałe teksty z tej edycji, z podaniem w nawiasach 
numerów stron. 



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 329 

 

 
Rynek Jeleniogórski 

 
Tu barokowych kamieniczek wachlarz 
roztacza wdzięki jak dama ze sztychu –  
i choć czas płynie – łódź o zdartych żaglach –  
urok zaklęty, jak wino w kielichu 
 
pociąga oczy i barwą, i kształtem –  
i nikt się oprzeć nie jest zdolen krasie, 
która czaruje i uwodzi gwałtem, 
jak w słońcu zapach plastrów miodu z pasiek. 
 
Rynku, ze wszystkich najpiękniejszy rynków, 
na cóż mi cuda Florencji i Sieny! 
Tu, w cegłach domów twych, pod warstwą tynku, 
Polską oddycham, jak na polach Jeny. 
 
Z trudu i potu polskich najemników, 
z murów wznoszonych pracowitą ręką,  
stałeś się pięknem, które umie przykuć 
oczy przechodnia i czarować wdziękiem. 
 
W harmonii stylu i w mozole ramion 
wyrósł twój urok jak spojrzenie damy, 
która wdziękami ukrytymi wabiąc,  
spogląda na nas z pozłacanej ramy. 
 
Rynku czarowny w kamieniczek wieńcu, 
ilekroć bruk twój w pośpiechu przemierzam, 
tyle mi razy pieśń o twym poczęciu  
wydzwania zegar z ratuszowej wieży.  



330 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

I tyle razy myśl, jak strzała z łuku, 
powraca do tej prawdy ostatecznej, 
że życie mija jak mój krok po bruku, 
gdy w kamieniczkach twych piękno trwa wiecznie (s. 135). 
 

Rynek Jeleniogórski jest panegirykiem na dzieło architekto-
niczne, cenione – w istocie – w skali europejskiej. Zestawienie 
wachlarza kamieniczek z damą ze sztychu podkreśla duchową 
jednolitość wszelkich arcydzieł; wyeksponowane też zostało zja-
wisko ponadczasowości sztuki, w tym przypadku sztuki użytko-
wej, jej uroku zaklętego. 

Piękno obrazu zostało wzmocnione przez zastosowanie meto-
dy zestawienia. Rynek Jeleniogórski został nobilitowany przez 
porównanie do najpiękniejszych rynków miast włoskich: Floren-
cji i Sieny. Nie zabrakło też akcentu politycznego. Poeta przypo-
mniał rozgromienie Prusaków przez Napoleona pod Jeną; tu wal-
czyli u boku cesarza Polacy, a zwycięstwo było początkiem odro-
dzenia zalążka Polski w postaci Księstwa Warszawskiego. Kore-
sponduje z tym motyw trudu i potu polskich najemników. Może to 
być także aluzja do pracy niewolniczej, stosowanej na wielką 
skalę przez okupanta niemieckiego podczas drugiej wojny świa-
towej. Chodzi tu jednak – szerzej – o odkłamywanie prawdy          
historycznej. Miasto założone przez Bolesława Krzywoustego 
było przykryte warstwą – późniejszą – niemieckiego tynku, ale        
po jego odłupaniu ukazuje pierwotną polskość. Zegar ratuszowy, 
strażnik czasu, cofa myśl poety do prapoczątków miasta, a więc 
czasów grodu piastowskiego. Ostatnia zaś zwrotka, mająca cha-
rakter filozoficznej konkluzji, zawiera w kunsztownej formie starą 
myśl – o krótkotrwałości życia ludzkiego, dostrzegalnej zwłasz-
cza w zestawieniu z trwaniem dzieł sztuki. Ekspresję zaś przekazu 
podnosi zastosowanie formy apostrofy. Rynek Jeleniogórski staje 
się adresatem lirycznym podmiotu mówiącego; jest to typowe 
zastosowanie formy du-Lyrik dla skrócenia dystansu między          
znakiem i znaczeniem.  



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 331 

 

 
         Podgórzyn w południe 

 
Krok twój rozbija się echem stokrotnym 
w ciszy osady drzemiącej w południe, 
jak kot na piecu w dzień od rana słotny, 
gdy deszcz bez przerwy w szyby okien dudni. 
 
Nikt na spotkanie twoje tu nie wyjdzie, 
pustką zawiewa z każdego podwórza, 
jak gdyby życia nie było tu nigdzie  
i wszyscy spali po życiowych burzach. 
 
Tylko dudnienie maszyn w miejskich filtrach 
co nagle kroki twoje chce zagłuszyć, 
budzi cię w drodze jak melodia chytra, 
co niepokoi nim wtargnie do duszy. 
 
Za tym zakrętem znów cisza bez słowa 
obejmie ciebie jak matka w ramiona. 
Jakże potrzebna jest nam ludzka mowa, 
szarym wędrowcom po nieznanych stronach! 
 
W rytmice kroków gubimy się sami, 
ciszą się staje odgłos naszych kroków, 
i zastygamy, niczym portret w ramie  
Pełnej motywów i ozdobnych okuć. 
 
A tam już góry witają cię w śniegu, 
więc krok podwoić musisz, towarzyszu, 
by wyjść z impasu i dobić do brzegu,  
I to milczenie rozbić własną ciszą (s. 137). 

 



332 |             P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .  

 

Podgórzyn w południe to wiersz, którego pomysł zapewne  
wynika (dla mieszkańca Kotliny Jeleniogórskiej jest to bardzo 
czytelne!) z „uwarunkowań topograficznych”. Kozikowski 
mieszkał w Przesiece (wówczas: Matejkowicach). Pracując 
w Jeleniej Górze, odległej o ok. 20 km, schodził z Przesieki        
do Podgórzyna (nie była to łatwa droga, zwłaszcza powrotna 
wspinaczka pod górę – na wysokość ok. 500 m) i tam wsiadał          
do tramwaju, którym jechał do śródmieścia stolicy powiatu pra-
wie godzinę. Widać – uruchommy wyobraźnię! – znalazł się 
w Podgórzynie (dziś siedziba gminy) około południa w zwykły 
dzień roboczy. Pora to raczej zimowa, bo góry, świetnie widoczne 
z jadącego tramwaju, były pokryte śniegiem. Poetę uderzyła         
cisza. Skąd taka cisza?! Wyjaśnienie byłoby proste: wieś, czy jak 
to ujął autor, osada, w zimowej szacie w zwykłe południe jest 
„bez życia”. Nie ma prac polowych; chłoporobotnicy są w fabry-
kach – nieodległych Cieplic (tu słynna Fabryka Maszyn Papierni-
czych) czy wielkich zakładów Jeleniej Góry (gdzie funkcjonowa-
ło wówczas przynajmniej pięć dużych fabryk). Ale dla poety kon-
kretu, ze skłonnością do metafizyki, cisza i poczucie samotności 
jest zagadkowa a nawet niepokojąca. Wędrowiec kroczy w zupeł-
nej samotności. Tęskni do wymiany zdań. Rzecz znamienna,  
pojawia się tu passus o potrzebie ludzkiej mowy, korespondujący 
bezpośrednio z tytułem tomiku (Mowa ludzka). Brak możliwości 
rozmowy skłania do wyjścia z impasu ciszy. Jak? Oto trzeba 
przyspieszyć i nie bez trudu dobić do brzegu; dojść do domu,  
który przyniesie zwycięstwo nad ciszą i samotnością wędrowca; 
szarego wędrowca po nieznanych stronach. Rodowitego warsza-
wianina, spełniającego poniekąd w odległej prowincji misję          
zbliżoną do „pracy organicznej” pozytywistów. 

 
*** 

 

Edward Kozikowski – literat i działacz społeczny – wpisał się 
na trwałe w historię regionu sudeckiego, w tym w dzieło przy-



P o e t a  b e s k i d z k i e g o  „ C z a r t a k a ” . . .      | 333 

 

wracania polskości tych ziem. Jako prezes Klubu Literackiego 
i Oddziału Dolnośląskiego ZZLP, kierownik literacki teatru,          
doradca starosty i radny – w ciągu sześciu lat działalności 
w Kotlinie Jeleniogórskiej współtworzył ramy jej życia kultural-
nego a literackiego w szczególności. 

Zamknijmy uwagi o zasługach Kozikowskiego dla tego regio-
nu i całego Dolnego Śląska jeszcze jednym wyznaniem bezpo-
średniego świadka działalności poety, jego współpracownika 
i przyjaciela, pisarza, lekarza i intelektualisty, który na całe życie 
związał się z Jelenią Górą.  

Wielekroć cytowany Jerzy Kolankowski tak kończy wspo-
mnienie o autorze Pięciokłosu: 

[…] zawiść i niechęć, ta bezinteresowna, nie miały do niego 
przystępu w tej mierze, w jakiej występowały i występują w śro-
dowisku literackim […]. Na przebrzmiałe dawne współzawod-
nictwo „Skamandra” i „Czartaka” (którego nie przeceniał) pa-
trzył z coraz większego dystansu, obiektywnie, tak samo jak na 
swego znamienitego adwersarza, Jarosława Iwaszkiewicza […]. 
Nie było pisarza – zwłaszcza wybitnego – którego by w ciągu wie-
lu dziesięcioleci nie znał. Niezwykle cenił Janusza Korczaka, 
„Starego Doktora” […] Kozikowski był człowiekiem dobrym 
i kochającym438.  

14 września 1983 r., w trzecią rocznicę śmierci pisarza, odsło-
nięto w Jeleniej Górze na domu, w którym ostatnio zamieszkiwał 
(ul. Mickiewicza 24), tablicę pamiątkową. Była to inicjatywa  
ówczesnej Miejskiej Rady Narodowej oraz środowisk twórczych 
i naukowych stolicy Karkonoszy. 

                                                 
438   Jerzy Kolankowski, Jeszcze parę słów o Edwardzie Kozikowskim, dz. cyt., s. 46. 



 

 
 
 
 

Jan Sztaudynger i Wlastimil Hofman 
w Karkonoszach 

 
 
Dwóch przyjaciół dzieliła różnica ćwierci wieku, ale padół 

ziemski pożegnali w tym samym roku... Jan Sztaudynger żył 
w latach 1904–1970, Wlastimil Hofman – od 1881 do 1970 roku. 
Pisarz przeżył przyjaciela o parę miesięcy. Hofman zmarł 6 mar-
ca, a Sztaudynger 12 września. Wybitny malarz należał do kręgu 
bliskich znajomych Anny i Izydora Sztaudyngerów, rodziców 
poety.  

 
Jan Sztaudynger – szkic do portretu 

 
 

Jan Izydor Sztaudynger, urodzony w Krakowie 28 kwietnia 
1904 roku, zaczynał naukę we Wzorcowej Szkole Ćwiczeń przy 
krakowskim Seminarium Nauczycielskim. Jako dziecko, po rocz-
nym epizodzie czeskim (musiał bowiem po wybuchu I wojny 
światowej ewakuować się z rodziną na Morawy, do Brna) powró-
cił do Krakowa i tam ukończył I Gimnazjum im. Jana III Sobie-
skiego. Następnie studiował polonistykę i germanistykę na Uni-
wersytecie Jagiellońskim. Ukończył także Studium Pedagogiczne, 
składając stosowne egzaminy nauczycielskie. Mając głębsze zain-
teresowania literaturoznawcze, dotyczące w szczególności epoki 
romantyzmu, doktoryzował się pod kierunkiem profesora Józefa 
Kallenbacha, na podstawie rozpraw o twórczości Stefana Gar-
czyńskiego. Oto tematy tych dysertacji: Stosunek Garczyńskiego 
do religii oraz Wpływ Goethego na Garczyńskiego. W 1927 roku 
uzyskał stopień naukowy doktora filozofii. Interesował się także 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 335 

 

literaturą naszych południowych sąsiadów, dysponując dobrą 
znajomością języka czeskiego. Jego pierwszy opublikowany tekst 
to artykuł w tym języku o poezji Jerzego Karaska, zamieszczony 
w praskim piśmie „Divadelni Listy” z 1923 roku, podpisany 
pseudonimem Jan Korab.  

Jako poeta debiutował Marszem żałobnym ku czci Chopina 
(„Goniec Krakowski” nr 287/1924r). W pierwszej połowie lat 
dwudziestych należał do grupy literackiej „Helion”, a potem zgło-
sił akces do beskidzkiego zespołu założonego przez Emila Zega-
dłowicza. Jak pisze Edward Kozikowski, współtwórca „Czarta-
ka”, Sztaudynger wyraził gotowość przystąpienia do tej grupy 
już po ukazaniu się ostatniego almanachu, tj. w roku 1928439. 
Swoje prace drukował w „Kurierze Literacko-Naukowym”, 
„Dzienniku Poznańskim” oraz w „Tęczy”. Były to utwory poe-
tyckie, artykuły krytyczne oraz recenzje. Wydał też oddzielnie 
w okresie międzywojennym kilka tomików wierszy, m.in. Ballady 
poznańskie (1930), Rzeź na Parnasie (1931), Kantyczki śnieżne 
(1934). Na łamach „Tęczy” (z. 18 z 1928r.) został wydrukowany 
wiersz Kuźnia skrzydeł, poświęcony Wlastimilowi Hofmanowi, 
któremu to utworowi poświęcimy poniżej oddzielne miejsce.  
Talent literacki rozwijał Sztaudynger jako poeta oraz autor sztuk 
dla teatru lalek. Lalkarstwo było jego drugą, obok liryki i satyry, 
fascynacją twórczą. W okresie pracy w Państwowej Szkole       
Wydziałowej w Poznaniu (od roku 1934) został urlopowany jako 
stypendysta Funduszu Kultury Narodowej dla studiowania orga-
nizacji teatrów lalkowych za granicą. W tym zakresie zebrał roz-
ległe doświadczenia z wielu krajów europejskich, m.in. z Czecho-
słowacji, Belgii, Francji, Niemiec i Austrii. Owocem tych studiów 
była ceniona w skali światowej jego praca pt. Marionetki         
                                                 
439   Edward Kozikowski relacjonuje wypowiedź Zegadłowicza: Po ukazaniu się 

naszego ostatniego almanachu zainteresowanie „Czartakiem” i wyrażonymi 
w nim poglądami niesłychanie wzrosło. Akces do naszej grupy zgłosili Włodzi-
mierz Lewik i Jan Sztaudynger. (E. Kozikowski, Portret Zegadłowicza bez ramy. 
Opowieść biograficzna na tle wspomnień osobistych, Warszawa 1966, s. 278). 



336 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

(Studium popularnonaukowe)440 (Lwów 1938). Ostatnie lata 
przedwojenne wypełniły mu, obok twórczości poetyckiej, liczne 
działania na polu popularyzacji teatru lalek. Opracowywał dział 
lalkarski w miesięczniku „Teatr Ludowy” oraz założył i redago-
wał pismo „Bal u Lal. Miesięcznik Marionetkowy”; udało mu się 
wydać w latach 1938–39 siedem numerów tego pisma. Był także 
tłumaczem literatury łacińskiej i niemieckiej (Horacego, Goethe-
go, Kleista). W roku 1939 wyszedł w czasopiśmie „Droga” jego 
przekład dramatu Książę Homburga Henryka Kleista, opubliko-
wany przez Wilama Horzycę. Po latach doczekał się powojennej 
premiery tego dramatu, o czym jeszcze będzie mowa. W roku 
1937 został uwieńczony Srebrnym Wawrzynem PAL za popula-
ryzację literatury narodowej. 

W okresie okupacji Sztaudynger uczestniczył w tajnym nau-
czaniu na Sandomierszczyźnie (m.in. prowadził zajęcia w pod-
ziemnym gimnazjum w Opatowie). Po wojnie przeniósł się do 
Łodzi, z którą nie zerwał kontaktów nawet w okresie paroletniego 
pobytu na Dolnym Śląsku, w Szklarskiej Porębie441. W roku 1954 
wyszedł z druku jego zbiór wierszy i fraszek pt. Piórka, a w dwa 
lata później ukazały się Krakowskie piórka, wznawiane jeszcze 
dwukrotnie w latach 1958–59. Tomy te zafascynowały czytelni-
ków i przyniosły Sztaudyngerowi sławę mistrza gatunku – fraszki 
o niezwykłej finezji, wielotematycznej, z preferencją jednakże 
motywów erotycznych, śmiałych, ale nie przekraczających granic 
dobrego smaku. Niemało jest tych arcydziełek, które funkcjonują 
do dziś jako aforyzmy, wiodące – już w języku potocznym –  
żywot samodzielny, niezależny od autora. Miał bowiem Sztau-
dynger dar niezwykłej kondensacji języka, umiłował formy mi-
niaturowe jako szczególnie piękne. Pozostawało to może 
                                                 
440   Po latach celnie tę fascynację Sztaudyngera określił Wojciech Natanson: Poeta 

prekursorem lalkarstwa, „Kultura” 1974, nr 34 (rec. Marionetek). 
441   Ten okres (1946–1951) zaprezentujemy oczywiście szerzej, posiłkując się m.in. 

pracą Jerzego Kolankowskiego: J. Kolankowski, Gazda w rozjazdach, [w:] ten-
że: Literatura pod Śnieżką, Jelenia Góra 1996, s. 47–58. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 337 

 

w związku z jego równorzędną (obok poezji) fascynacją lalkar-
stwem. W czasach powojennych prowadził w wielu miastach 
(m.in. we Wrocławiu i Jeleniej Górze) kursy na zlecenie Central-
nego Instytutu Kultury z zakresu teatru animacji. W latach 1945–
61 pracował w łódzkiej Państwowej Szkole Dramatycznej Teatru 
Lalek oraz redagował czasopismo „Teatr Lalek” (1950–54). Był 
też wykładowcą w Państwowej Szkole Dramatycznej Teatru         
Lalek w Krakowie a potem w Warszawie. 

W Szklarskiej Porębie zamieszkał przy ulicy 1 Maja 55, cią-
gnącej się wzdłuż wysokiego brzegu potoku Kamień (później 
przechodzącego w rzekę Kamienną, wpadającą do Bobru w Jele-
niej Górze u stóp historycznego Wzgórza Krzywoustego). Miesz-
kając u stóp Karkonoszy często wyjeżdżał, zwłaszcza do Łodzi. 
Tam miał drugi dom, co na progu PRL-u było oceniane bardzo 
krytycznie. „Nadmiar” bogactwa był bowiem źle widziany w kra-
ju budującym socjalizm… Wyjazdy były związane także ze 
współpracą z Centralnym Instytutem Kultury. Nieustannie pisał – 
przede wszystkim fraszki, które przyniosły mu nieśmiertelną  
sławę, ale też książki dla dzieci, utwory teatralne, wspomnienia. 
Od roku 1955 zamieszkał w Zakopanem, gdzie pod Giewontem 
stał dom jego rodziców. W Zakopanem był od roku 1968 preze-
sem tamtejszego Klubu Literackiego; otrzymał także tytuł hono-
rowego członka Międzynarodowego Stowarzyszenia Teatrów 
Lalek „UNIMA”. Od 1965 roku należał do Polskiego PEN Clubu. 
Zmarł w Krakowie po długiej nieuleczalnej chorobie; pochowany 
został na cmentarzu na Salwatorze. Do końca zachował pogodę 
ducha, a na klepsydrach, napisano, zgodnie z jego życzeniem, 
iż odszedł po długim i szczęśliwym życiu. 

Przez wiele lat współpracował z pismami satyrycznymi – 
„Szpilkami” i Karuzelą”, a także z takimi periodykami, jak „Życie 
Literackie”, „Dziennik Łódzki”, „Gazeta Robotnicza”, a też ze 
„Świerszczykiem”, gdzie zamieszczał wiersze dla dzieci. Te 
ostatnie znalazły się potem w oddzielnych tomikach: Muchomory 



338 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

(1961), Kasztanki (1964), Narodziny obłoczka (1965), Zwrotki dla 
Dorotki (1968). 

Jego teksty literackie zaprawione są widoczną warstwą liry-
zmu. Jako poeta opublikował m.in. zbiory wierszy: Dom mój 
(1926), Ludzie (1931), Strofy wrocławskie (1947), a także poemat 
Puch ostu. Największą sławę przyniosły mu jednak utwory saty-
ryczne a zwłaszcza fraszki442. Oto niektóre zbiory tych pierw-
szych: Rzeź na Parnasie (1931), Łatki na szachownicy (1961), a 
drugich: Ballady i fraszki (1963), Wiórki (1966), Śmiesznoty 
(1968), Supełki (1971). Jest też autorem scenicznej wersji swych 
znakomitych fraszek: Jak zwykle wszystko winą jest Amora 
(1973). Najobszerniejsze zbiory utworów, wydane już po śmierci 
pisarza to: Nie tylko „Piórka”. Fraszki, wiersze, bajki (1986) oraz 
Krople liryczne (1991). 

 
„Malarz wewnętrznego blasku”443 – rys biograficzny 
Wlastimila Hofmana 

 
 

Wlastimil (Vlastimil) Hofman urodził się 27 kwietnia 1881 
w Karlinie k. Pragi w rodzinie polsko-czeskiej. Matka Polka 
i ojciec, z pochodzenia Czech, wychowywali sześcioro dzieci 
(Wlastimil był najmłodszy), dbając o ich wszechstronny rozwój. 
Ojciec – Ferdynand – pochodził z rodu Dworzaków. Brzmiące 
z niemiecka nazwisko – Hofman – zostało mu narzucone jako 
wynik germanizacji nazwiska rodowego. Matka – Teofila, z domu 
Muzykówna, córka powstańca listopadowego, dbała, by dzieci 
poznawały tradycje polskiej kultury. Sam Hofman tak mówił 
                                                 
442   Jego twórczość obejmuje 59 pozycji w publikacji Współcześni polscy pisarze 

i badacze literatury. Słownik biobibliograficzny (Opr. zespół pod red. Jadwigi 
Czachowskiej i Alicji Szałagan, t. ósmy, Warszawa 2003, s. 200–204); Najob-
szerniejsze zbiory fraszek to: Nie tylko „Piórka”. Fraszki, wiersze, bajki. Wybo-
ru dokonała A. Sztaudynger-Kaliszewicz. Wstęp: J. Poradecki. Łódź, WŁ 1986, 
514 s. oraz Krople liryczne. [Fraszki]. Wybór: A. i D. Sztaudynger-Kaliszewicz, 
Kraków KAW 1991, s. 229. 

443   Określenie Jana Sztaudyngera. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/27_kwietnia
http://pl.wikipedia.org/wiki/1881
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Karlino_(Czechy)&action=edit&redlink=1
http://pl.wikipedia.org/wiki/Praga


J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 339 

 

o sobie: Nazwisko mam niemieckie, imię czeskie. Nie jestem 
ani Niemcem, ani Czechem. Jestem Polakiem. […] Zostałem 
ochrzczony imieniem mitycznego bohatera z poematu narodowego 
Vaclava Hanki – Vlastimil, co oznacza „miłujący ojczyznę”.       
Byłem pierwszy o tym imieniu w Czechosłowacji. Dzisiaj Vlastimil 
jest popularny […] w Czechach, Morawach, Słowacji. […] Wy-
brałem Kraków, Polskę, i zostałem polskim artystą, jakkolwiek 
nigdy nie wyrzekłem się urodzenia w Karlinie 444. Pierwsze nauki 
pobiera przyszły malarz w Karlinie i już wówczas, należąc do 
najzdolniejszych uczniów, wykazuje duże umiejętności plastycz-
ne. W 1889 rodzina Hofmanów opuszcza Czechy i wyjeżdża 
do Krakowa. Tam przyszły malarz uczęszcza do szkoły Św. Bar-
bary, a następnie do Gimnazjum im. Jana III Sobieskiego, w któ-
rym po latach uczył się będzie również Jan Sztaudynger. W 1896 
roku rozpoczyna studia w krakowskiej Szkole Sztuk Pięknych. 
Jego profesorami są wybitni artyści okresu modernizmu: Jacek 
Malczewski, Leon Wyczółkowski i Jan Stanisławski. Pierwszy 
z tych malarzy, bezpośredni nauczyciel Wlastimila na trzecim 
roku studiów, staje się dla zdolnego adepta sztuk plastycznych 
mentorem i życzliwym doradcą. Janowi Stanisławskiemu, miło-
śnikowi Maneta, zawdzięcza zaś student swoisty kult pejzażu, 
jako wynik udziału w nadprogramowych zajęciach plenerowych 
prowadzonych przez tego profesora. W 1899 Hofman kończy 
studia jako prymus wyróżniony srebrnym medalem, z adnotacją 
o szczególnych uzdolnieniach, wyjątkowo szybkim rozwoju 
i niezwykłej samodzielności Z inspiracji Malczewskiego i przy 
pomocy finansowej rodziny wyjeżdża do Paryża i kontynuuje 
studia w Ecole des Beaux-Arts pod kierunkiem Leona Gerome’a. 
Od roku 1901 jest znów w Krakowie. To początek jego samo-
dzielnej twórczości artystycznej. Od początku XX wieku staje się 
już znanym malarzem; jego obrazy są eksponowane na wysta-
wach międzynarodowych. Należy do Towarzystwa Artystów 
                                                 
444   B. Czajkowski, Portret z pamięci, Wrocław 1971, s. 16. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/1896
http://pl.wikipedia.org/wiki/Akademia_Sztuk_Pi%C4%99knych_im._Jana_Matejki_w_Krakowie
http://pl.wikipedia.org/wiki/Jacek_Malczewski
http://pl.wikipedia.org/wiki/Jacek_Malczewski
http://pl.wikipedia.org/wiki/Leon_Wycz%C3%B3%C5%82kowski
http://pl.wikipedia.org/wiki/Jan_Stanis%C5%82awski_(malarz)


340 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

Czeskich „Mánes” oraz Towarzystwa Artystów Polskich „Sztu-
ka”. W 1907 jako pierwszy Polak zostaje przyjęty w poczet 
członków Galerii Secesji w Wiedniu. W 1905 roku maluje słynną 
Spowiedź, wystawioną w warszawskiej Zachęcie i do dziś uzna-
waną za jedno z najwspanialszych jego dzieł445. Dzięki obrazom 
„Madonna” i „Diabły”, wystawionym w 1904 roku w Glasspalast 
(Monachium), artysta zostaje przyjęty w poczet członków        
Międzynarodowego Towarzystwa Sztuk Pięknych. Wstępuje też 
do elitarnej grupy artystycznej „Zero” pod prezesurą Wojciecha 
Kossaka. Ożywia się wówczas kontakt z dawnym profesorem 
Jackiem Malczewskim, przeradzający się w serdeczną przyjaźń. 
W okresie I wojny światowej Hofman przebywa w Pradze, Lwo-
wie, Paryżu. Jest w pewnym stopniu ofiarą ówczesnych stosun-
ków politycznych, choć prawdziwy exodus zacznie się dopiero 
podczas II wojny. Tymczasem wraca w 1917 do Krakowa, 
ale wkrótce znów musi go opuścić, jako że są to czasy sporów 
o Śląsk Cieszyński i artyście jako Czechowi (nie po raz pierwszy 
i nie ostatni) – pali się grunt pod nogami. Znowu więc trafia 
do Paryża. Cały czas jest czynny jako malarz, wystawia obrazy, 
zawiera wiele cennych znajomości. Wreszcie w czerwcu 1920 
roku wraca do Krakowa na wiadomość o śmierci ojca i będzie to 
już dłuższy pobyt w tym mieście. Zatrzymuje się w gościnnym 
domu rodziców Jana Sztaudyngera. Z funduszy żony udaje mu się 
następnie zbudować dom przy ul. Spadzistej 16. Tak pisze na ten 
temat córka i biografistyka poety a także wydawczyni jego dzieł: 
Zamiar kupna parceli na Zwierzyńcu i budowy domu został zrea-
lizowany w1920. Dom otoczony dużym ogrodem, na zboczu Sal-
watorskiego wzgórza przy ul. Spadzistej 16 (dawniej Lasoty), 
obecnie Wlastimila Hofmana, był obszerny, poza częścią miesz-
kalną posiadał dwie pracownie, „ranną” na parterze i „popołu-
dniową” na I piętrze. Projektował go znany krakowski architekt 
                                                 
445   Kopia Spowiedzi znajduje się na nagrobku Wlastimila i Adeliny Hofmanów 

na Cmentarzu Komunalnym w Szklarskiej Porębie.  

http://pl.wikipedia.org/wiki/Towarzystwo_Artyst%C3%B3w_Polskich_%22Sztuka%22
http://pl.wikipedia.org/wiki/Towarzystwo_Artyst%C3%B3w_Polskich_%22Sztuka%22
http://pl.wikipedia.org/wiki/1907
http://pl.wikipedia.org/wiki/1905
http://pl.wikipedia.org/wiki/Zach%C4%99ta


J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 341 

 

Franciszek Mączyński. W tym właśnie domu znalazł artysta         
wymarzone warunki do pracy446. Pracuje bowiem nieustannie, 
każdego dnia, jak przysłowiowy Marek Aureliusz. Rośnie sława 
artysty w kraju i za granicą. W 1921 roku namalowana przed laty 
Spowiedź uzyskuje nagrodę specjalną na retrospektywnej wysta-
wie malarstwa polskiego w Paryżu. Zadecydował o tym właści-
wie przypadek. Oto wspomnienie Hofmana – na ten temat, odno-
towane przez Bogusława Czajkowskiego: […] Otrzymuję wiado-
mość: – Wskutek rozgardiaszu, jaki panował w „Zachęcie” pod-
czas przygotowań do tej wystawy, przez pomyłkę zapakowano 
i „Spowiedź” do jednej ze skrzyń, która przypadkowo powędro-
wała do Paryża. […] I oto niespodzianka. Frasobliwy oczarowuje 
protektorów wystawy polskiej w Paryżu – „Spowiedź” otrzymuje 
w Galerii honorowe miejsce. W dniu 8 czerwca 1921r. obraz ten 
jako jedyny z Wystawy Sztuki Polskiej w Paryżu otrzymuje naj-
wyższe uznanie i odznaczenie, a ja nominację na „associe” Salo-
nu Narodowego Francji447. 

Obrazy Hofmana zaczynają wspomagać galerie wszystkich 
ośrodków kultury w kraju, uczestniczą w wystawach objazdo-
wych, a także są eksponowane w prestiżowych galeriach wysta-
wienniczych Europy. Hofman zostaje prezesem oddziału krakow-
skiego Związku Polskich Artystów Plastyków. W roku 1929, roku 
śmierci Jacka Malczewskiego, powstają dwa portrety mistrza 
i przyjaciela, namalowane ręką ucznia. W 1938 roku Kraków 
przyznaje Hofmanowi doroczną nagrodę za dorobek artystyczny. 
W 1939 roku po kapitulacji Pragi Hofman zmuszony jest uciekać 
z Krakowa i rozpoczyna się dla niego i jego żony okres tułaczki. 
Przebywa w pałacu księcia Lubomirskiego w Pomorzanach, trafia 
na Wołyń, gdzie spotyka oddziały Ludvika Svobody. Wraz z żoną 
otrzymują czeskie paszporty i zostają wciągnięci na listę czeskie-

                                                 
446   A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, Przyjaźń Wlastimila Hofmana, „Życie Lite-

rackie” z 15 maja 1977, Rok XXVII nr 20 (1320), s. 10. 
447   B. Czajkowski, dz. cyt., s. 126. 



342 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

go legionu. Przez Tarnopol, Odessę tułaczy los kieruje artystę do 
Stambułu, Hajfy, Tel-Awiwu, Jerozolimy. W stolicy pierwszych 
chrześcijan Hofman, malarz o europejskiej sławie, próbuje siły 
jako człowiek pióra: w 1942 roku wydaje tomik wierszy Poprzez 
ciernie do wolności, z własnymi ilustracjami i projektem okładki. 
Oto fragment wiersza z tego tomiku pt. Jacek Malczewski:  
 

Dzisiaj rozumiem Ciebie, Mistrzu Drogi,  
Twych Sybiraków i Twoje kajdany,  
Twój świat poezji, wszelkiej prozie wrogi,  
Umiłowany; wciąż krwawiące rany,  
Bogactwo uczuć, skrzydła wyobraźni,  
Ogromne myśli, szeroko rozpięte 
Dotykające głębin ludzkiej jaźni, 
Długie szeregi męczenników, święte448.  

 
Przede wszystkim jednak artysta maluje. Powstają m.in. prace 

tworzone we wnętrzu Hagia Sophia, a także portrety mieszkań-
ców Stambułu. W czerwcu 1946 roku Hofman powraca do Kra-
kowa. Jego liczne prace z czasów wojennej tułaczki (około 500 
dzieł) powracają do kraju wagonem czerwonego krzyża. Artysta 
zastaje w Krakowie zniszczoną posiadłość, a problemy materialne 
nie pozwalają na jej odbudowę. W podwawelskiej stolicy źle go 
przyjęto. Nie znalazł pracy w Akademii Sztuk Pięknych, odmó-
wiono mu też posady kustosza muzeum. Oto opinie z dwóch         
artykułów, które wówczas się ukazały i zawierały jednoznaczną 
krytykę dzieł malarza: Tradycja Jacka Malczewskiego, łączenie 
naturalizmu z alegoryzmem, zbankrutowała w obrazach Wlastimi-
la Hofmana w zupełności449. Jeżeli marzy się nam demokratyzacja 
sztuki, to ułatwmy masom właściwą do niej drogę i pokazujmy 

                                                 
448   Poprzez ciernie do wolności. Jerozolima, 1942. Cyt. za: Wlastimil Hofman – 

„Malarz wewnętrznego blasku”. Opr. M. Zygmunt, Z. Trylański, Szklarska      
Poręba 1999, s. 7. 

449   S. Skosień, „Trybuna Robotnicza” z 28 lipca 1946 r.  

http://pl.wikipedia.org/wiki/Stambu%C5%82
http://pl.wikipedia.org/wiki/Hajfa
http://pl.wikipedia.org/wiki/Tel_Awiw
http://pl.wikipedia.org/wiki/Jerozolima
http://pl.wikipedia.org/wiki/1942


J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 343 

 

tylko dzieła naprawdę dobre i wartościowe450. W istocie widać 
artysta nie dorastał do rodzącej się „nowej epoki”. Chciał się 
przenieść w góry, najlepiej do Zakopanego, ale tam domy były 
bardzo drogie. W maju 1947 roku za namową Jana Sztaudyngera 
trafił więc do Szklarskiej Poręby. Bogusław Czajkowski tak pisze 
na ten temat: Hofmanowie jednak sprzedają willę i nie tracą      
nadziei na znalezienie czegoś poza Krakowem. I oto zjawia się          
dr Jan Sztaudynger. Wspomina o Ziemiach Zachodnich, a szcze-
gólnie o Szklarskiej Porębie. „Zobaczycie, jaka piękna jest ta 
ziemia – powiada. Odzyskacie tam dom i spokój. Pozbędziecie się 
zmartwień. Zjednacie sobie przyjaciół, a pracownia zapełni się 
modelami i gośćmi451. 

Po przenosinach w Karkonosze tak pisał Hofman o „Wlastimi-
lówce” (bo tak nazwał swój domek)w jednym z listów: Jesteśmy 
już prawie 2 miesiące w naszej nowej siedzibie. Okolica prze-
śliczna i cisza… Domek mamy mały, 4 pokoje, ale i łazienka 
i centralne ogrzewanie. Do państwa Jasiów mamy stosunkowo 
blisko, do miasta jednak dość daleko…452.  

Znów malował codziennie. Uważał to za swój obowiązek, była 
to jego praca, ale i przyjemność. Zapominał o swych przypadło-
ściach, wieku, gdy tworzył. Swe rysunki opatrywał komentarza-
mi. Np. na rysunku z 30 marca 1947 napisał: Drogiemu Panu 
Jasiowi Sztaudyngerowi na pamiątkę naszej cierniowej drogi 
w Szklarskiej Porębie453. 

W roku 1961 mistrz obchodził w Szklarskiej Porębie jubileusz 
80-lecia urodzin. Przybył w imieniu Rady Państwa profesor        
Stanisław Kulczyński z Wrocławia i odznaczył Hofmana Krzy-
żem Komandorskim z Gwiazdą a jego żonę – Adelinę – Krzyżem  
                                                 
450   H. Blumówna, „Tygodnik Powszechny” nr 4 z 15 grudnia 1947 r. Opinia doty-

czyła obrazów, w tym także autorstwa Wlastimila Hofmana, wystawionych 
w Pałacu Sztuki w Krakowie.  

451   B. Czajkowski, dz. cyt., s. 187.  
452   A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, Przyjaźń Wlastimila Hofmana, op. cit., s. 10.  
453   O „ciernistości” tej drogi będzie jeszcze mowa w trzeciej części artykułu. 



344 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

Oficerskim Orderu Odrodzenia Polski. Wtedy też artysta otrzymał 
akt własności na „Wlastimilówkę”. Zorganizowano również        
wędrowną wystawę jego obrazów, która objechała Jelenią Górę, 
Wrocław, Łódź, Kraków, Warszawę. W roku 1967 we Wrocławiu 
urządzono wystawę dorobku artysty; zgromadzono tam 125 prac, 
w tym obrazy olejne, akwarele, rysunki i grafiki. 

Mistrz stał się kontynuatorem bogatej tradycji wcześniejszej 
kolonii artystycznej w Szklarskiej Porębie. Tu powstały jego licz-
ne obrazy o tematyce religijnej, w tym: Czterej Ewangeliści, Dro-
ga Różańcowa, Droga Krzyżowa, Adoracja Dzieciątka. Obok 
tematów sakralnych Hofman chętnie eksponował motywy antycz-
ne, fantastykę oraz elementy pejzażu. Był też znakomitym portre-
cistą. Umiał odczytywać niepowtarzalny wyraz konkretnej ludz-
kiej twarzy i utrwalać go na obrazie. Malował też scenki rodzajo-
we z życia mieszkańców, akcentując motywy folklorystyczne 
w wyglądzie osób, w kolorystyce i rodzajach ubiorów.  

Interesująco przedstawia sylwetkę Hofmana jako pacjenta  
Zbigniew Domosławski, profesor nauk medycznych, wieloletni 
ordynator Oddziału Chorób Wewnętrznych w Szpitalu Miejskim 
w Jeleniej Górze. Hofman był tam leczony dwukrotnie (w r. 1965 
oraz na przełomie 1969 i 1970 roku). Oto co pisze o nim Z. Do-
mosławski, dziś nestor Karkonoskiego Towarzystwa Naukowego, 
znany historyk medycyny: Z okresu drugiego pobytu zachowany 
jest w kronice (w/w Oddziału – H.G.) rysunek z datą 17 listopada 
1969, przedstawiający wizytę lekarską i zaopatrzony w dopisek, 
którego fragment brzmi: „[…] czuję, że ten szpital wzbudza we 
mnie siły, które uśpione w tym moim półakcie, jakby nie istniały”. 
Autor artykułu dodaje: Wlastimil Hofman był wzorem pacjenta. 
Zawsze było mu łatwo obdarzać otoczenie miłym uśmiechem, ja-
kimś żartem i jakąś dykteryjką, a często rysunkowym portrecikiem 
lub obrazkiem. […] Mistrz Hofman podczas pobytu w szpitalu 
stale rysował i stale objawiał pogodę ducha. […] Malowanie  
było jego pasją i na pewno stanowiło dodatkowy ważny czynnik 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 345 

 

trzymający go tak długo przy życiu, mimo słabej konstytucji i licz-
nych przypadłości454.   
 

Poeta i malarz. Dzieje przyjaźni  
 
 

Przyjaźń Jana Sztaudyngera z Wlastimilem Hofmanem rozpo-
częła się w Krakowie, jeszcze przed jego debiutem jako literata. 
To właśnie on przesłał do redakcji „Divadelni Listy” artykuł 
Sztaudyngera podpisany pseudonimem Jan Korab. Hofman był, 
jak już wspomnieliśmy, dobrym znajomym rodziców poety, 
u których dwukrotnie mieszkał. Wprowadził go tam, Marian     
Morelowski, przyrodni brat ojca Sztaudyngera, historyk sztuki, 
kustosz zbiorów wawelskich, profesor Uniwersytetu Stefana      
Batorego we Lwowie. Hofman utrzymywał bliskie kontakty 
z ojcem Sztaudyngera. On pośredniczył m.in. w sprawach przygo-
towania budowy domu w pobliżu Kopca Kościuszki. Ojciec poety 
pracował wówczas w Towarzystwie Ubezpieczeniowym „Flo-
rianka” i miał bezpośredni kontakt z niejakim adwokatem 
Ostrowskim, który wynalazł stosowną działkę pod budowę domu 
na Spadzistej. Tam Hofmana często odwiedzał Jan Izydor Sztau-
dynger. Refleksem tych odwiedzin jest zapewne Kuźnia skrzydeł, 
ale też artykuł zamieszczony w „Tęczy” (zeszyt 4 z 1935r.),     
którego fragment przytacza Anna Kaliszewiczowa: [...] Dostaje-
my się pod czar Hofmana …Zdaje się, że na świecie nie ma 
w ogóle nic innego tylko ogień, wysoki, czysty, równy ogień. 
Hofman opowiada, Hofman mówi, wybucha i cofa się... Żyje tym, 
co mówi. Rodzą mu się porównania. Mówi i promienieje. Wrażli-
wy, nerwowy, przeczulony i przeduchowiony, łączy wielki talent 
z wielką duszą. Tworzy piękno i jest piękny455… Dom Hofmanów, 
jak podkreśla córka poety, był dla Jana Sztaudyngera niemal […] 

                                                 
454   Z. Domosławski, Wlastimil Hofman jako pacjent. Rocznik Jeleniogórski, 

Tom IX/1971, s. 62–64.  
455   A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, op. cit., s. 10. 



346 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

przedłużeniem, uzupełnieniem domu rodzinnego456. Hofman       
bowiem należał do generacji moich dziadków, a w latach dwu-
dziestych był u szczytu sławy. W latach 1902–1939 uczestniczył 
w 120 wystawach, w tym miał 12 wystaw indywidualnych i 18 
wystaw za granicą, najczęściej w Paryżu i w Wiedniu. Jego zain-
teresowanie i sympatia były więc dużym wyróżnieniem dla mego 
ojca457 – dodaje autorka wspomnień i podkreśla: Znajomość 
z Hofmanem była dla mego ojca czymś ważnym i to nie tylko ze 
względu na fascynującą osobę artysty i jego poetyckie malarstwo, 
ale także z powodu ciepłej atmosfery jego domu wytworzonej 
również przez żonę artysty, panią Adę Hofmanową458. 

Jan Sztaudynger pojawił się po raz pierwszy w Szklarskiej          
Porębie w rok po wojnie. W imieniu Centralnego Instytutu Kultu-
ry prowadził wówczas kursy teatralne. Zachwycony krajobrazem 
postanowił tu zamieszkać. Wówczas wybrał sobie dom w znacz-
nym oddaleniu od centrum miasta, a w roku następnym wprowa-
dził się tu z żoną Zofią i dwójką dzieci – Anną i Jackiem. Jednak-
że już w roku 1950 wymówiono mu mieszkanie…  

A oto i próba charakterystyki Sztaudyngera z okresu najbar-
dziej nas tu obchodzącego, z pobytu u stóp Karkonoszy w okresie 
pierwszego powojennego pięciolecia. Tak pisze o nim kolega po 
piórze, znany działacz kulturalny regionu jeleniogórskiego,         
tłumacz, lekarz – doktor Jerzy Kolankowski: Miał wielce charak-
terystyczną sylwetkę – wysoki, przygarbiony, z długim, jakby         
węszącym za subtelnościami, nosem filozofa. Znać było w nim 
rasę, długi rodowód; pewną niedbałość ubioru równą elegancji; 
miał łatwość obcowania z ludźmi, lubił kobiety i dzieci, psy i koty; 
łatwo wpadał w zachwyt459. Kolankowski podkreśla, że Sztaudyn-
ger był przystępny, towarzyski, a dla młodych kolegów życzliwy, 

                                                 
456   Jw. 
457   Jw. 
458   Ibidem. 
459   J. Kolankowski, Gazda w rozjazdach, dz. cyt., s. 48. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 347 

 

nie przybierający nigdy mentorskiego tonu. Nie pozwalało mu 
na to znakomite poczucie humoru i dystans, który mimo wszystko 
zachowywał. Miał też wielką pasję: grzybobranie460.  

W dniu 14 sierpnia 1949 roku odbył się w Szklarskiej Porębie 
„Wieczór autorski” z udziałem wielu pisarzy. Wymieniono ich        
na plakacie alfabetycznie: Janina Brzostowska, Edward Kozikow-
ski (prezes Jeleniogórskiego Oddziału Związku Zawodowego 
Literatów Polskich), Stanisława Miłkowska-Iwańska, Wacław 
Mrozowski, Leon Pasternak, Maria Plaskota, Jerzy Pług (Kolan-
kowski), Nina Rydzewska, Czesław Sabowski, Jan Sztaudynger. 
Był to niemal cały Oddział Jeleniogórski ZZLP. Sztaudynger, 
jak czytamy w relacji autora wspomnień: […] najwidoczniej prze-
żywał głęboko swój występ – były to piękne wiersze liryczne, 
dawne i ostatnie, wzruszające, ludzkie i patriotyczne strofy. Pod-
czas wygłaszania jednego z kolejnych wierszy, głos poety załamał 
się nagle i przemienił się niemal w szloch – „Wybaczcie państwo, 
ale nie mogę więcej…”. Burza oklasków zagłuszyła te słowa 
usprawiedliwienia świadczące o prawdzie uczuć i mocy poezji 461. 

Autor Piórek tworzył też wierszyki okolicznościowe. Oto 
przykład: „list otwarty” do jeleniogórskiego starosty – Wojciecha 
Tabaki, mentora artystów, a pisarzy w szczególności, biorący 

                                                 
460   Przytacza tu Jerzy Kolankowski m.in. dwie pikantne fraszki Sztaudyngera, 

wypowiedziane przez autora gdzieś na wyprawie pod Łabski Szczyt; pierwsza 
o żonie: Zanim ją zdradzę, to się jej poradzę, a następna: Wielu lubi dziwki, ja 
wolę prawdziwki. (J. Kolankowski, Gazda w rozjazdach, dz. cyt., s. 50–51). 
Sztaudynger był bardzo rozmowny; podczas spaceru zatrzymywał i indagował 
napotkanych ludzi, często repatriantów. Pytał, skąd przyjechali, gdzie pracują 
itp. Np. gdy zmierzali z Kolankowskim (przypomnijmy – lekarzem – H.G.) 
w odwiedziny do Leona Pasternaka, poety, który zatrzymał się w Domu Związ-
ku Literatów Polskich (były dom Karla Hauptmanna, dziś filia Muzeum Karko-
noskiego) i zachorował, a Kolankowski miał go zbadać, pan Jan wygłosił frasz-
kę: Chory czeka a doktor zwleka, bo po drodze zatrzymali się u jakiejś gościnnej 
„gaździny”, którą Sztaudynger, zgodnie ze swym zwyczajem, wypytał, skąd się 
tu wzięli, co porabiają etc.  

461   Ibidem, s. 55. 



348 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

w obronę przewidzianą do likwidacji kawiarenkę w Szklarskiej 
Porębie: 
 

Do obywatela starosty memoriał prosty… 
 

Jest kawiarenka tu fantastyczna,  
Gdzie kawa dobra i pani śliczna 
A śliczna Pani i dobra kawa,  
To jest, zaiste, poważna sprawa 
 

A więc zaklinam, dzisiaj, per Bacco, 
Ratuj ten lokal, Panie Tabako. 
 

Gdzież mają bywać muzy skrzydlate, 
Aby na skrzydłach bujać nad światem 
Bez czarnej kawy i białej pani, 
Cała poezja będzie do bani. 
 

A więc zaklinam, dzisiaj, per Bacco, 
Ratuj ten lokal, Panie Tabako. 
 

Choć do ust niosłem napary kawie 
Ja bez kozery te rzeczy prawię 
Bo ustek pani, choć takich ślicznych  
Nie kosztowałem tu w Turystycznej. 
 

A więc zaklinam, dzisiaj, per Bacco, 
Ratuj ten lokal, Panie Tabako. 
 

Zdobędziesz wtedy wdzięczność w Porębie, 
War czarnej kawy kwitł będzie w gębie, 
A biała pani, która ją parzy, 
Będzie nas pieścić czarem swej twarzy, 
 

A więc zaklinam, dzisiaj, per Bacco, 
 

Ratuj ten lokal, Panie Tabako!462  

                                                 
462   Tekst na podstawie: Artyści w Szklarskiej Porębie. Historia kolonii artystycznych XIX–

XX w. Wyd. Muzeum Karkonoskiego w Jeleniej Górze, Jelenia Góra 2007, s. 51. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 349 

 

W sezonie 1957/58 w Teatrze Narodowym w Warszawie          
Horzyca wystawiał Księcia Homburga w przekładzie Sztaudynge-
ra. Znakomity tłumacz oczywiście oglądał przedstawienie. Kochał 
nie tylko pacynki, ale i teatr ogromny… Jeździł po Polsce (Jasło, 
Katowice, Jarosław, Łódź, Warszawa, Ruda Śląska) z występami 
autorskimi; przybywało tomów jego fraszek. Na występach chęt-
nie improwizował. 24 września 1966 roku – odbył się jego wie-
czór autorski w Cieplicach Śląskich463: Sala nabita, świetny       
występ, homerycki śmiech, huraganowe brawa. Refleks i cięta 
pointa, śmiałe, nieoczekiwane skojarzenia, zawsze cechowały 
autora „Piórek”, „Supełków” i „Śmiesznot”464 – to świadectwo 
klimatu tego spotkania. 

W roku 1983 Jeleniogórskie Towarzystwo Społeczno-Kultu-
ralne na domu, w którym zamieszkiwał pisarz (Szklarska Poręba, 
ul. 1 Maja 55), ufundowało tablicę brązową z napisem:  

Jan Sztaudynger – poeta (1904–1970) 
– w domu tym żył i tworzył w latach 1946–1950 

Tablicę odsłonięto w obecności córki i syna poety465.  
A oto portret Hofmana z czasów jego pobytu w Szklarskiej  

Porębie, pióra Jerzego Kolankowskiego: U Wlastimila Hofmana 
uderzała delikatność i uduchowienie, piękna twarz. Drobny, nie-
mal filigranowy, w ciemnym aksamitnym ubraniu i malarskim 
berecie na siwej głowie, uśmiechał się z dobrotliwością nasuwa-
jącą skojarzenia z Fra Angelico466. 

Sztaudynger często bywał u Wlastimilostwa. Dla mieszkańca 
okolic Karkonoszy (a piszący te słowa do nich należy) trzeba         
oddać szacunek tym przechadzkom. Była to droga – dosłownie! – 
raz z góry – drugi raz pod górę. Pisze ówczesny uczestnik tych 
                                                 
463   Od roku 1976 – dzielnica Jeleniej Góry. 
464   J. Kolankowski, Gazda w rozjazdach, dz. cyt., s. 57. 
465   Tablica została skradziona. Z domu pozostały ruiny…  
466   J. Kolankowski, Malarz wewnętrznego blasku, [w:] tenże: Literatura pod         

Śnieżką, op. cit, s. 59–60. 



350 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

przechadzek, z którego cennego świadectwa już wielokrotnie  
korzystaliśmy: Szło się daleko, od dzisiejszego „Motelu” jeszcze 
kawał drogi polem, pod górę, przez las, niemal na sam wierzcho-
łek Szklarskiej Poręby Średniej467. A dodajmy, że chata Sztau-
dyngera stała po drugiej stronie (południowej) od drogi kołowej 
i równoległego do niej potoku „Kamień”, na kolejnym wzgórzu. 
Było to więc parę kilometrów między domami (ścieżkami leśny-
mi byłoby bliżej), a poeta tę odległość do starszego przyjaciela 
przemierzał w cieplejszych porach roku niemal codziennie. 
To właśnie tam, w domu przy ulicy Matejki (tak nazwanej z ini-
cjatywy Hofmana) rozwijała się przyjaźń poety i malarza. Razem 
siadali przy kawie, chodzili na grzyby. Malarz poświęcił poecie 
trzynaście swoich obrazów. Sztaudynger zaś dedykował zbiory 
fraszek przyjacielowi. Hofman odpowiadał na to, podejmując 
i kwestie szersze, dokonując np. w poniżej zacytowanym liście 
interesującej autocharakterystyki swego poczucia narodowego: 

Drogi Jasiu! 12.I.1958 

Ucieszył mnie Twój miły list, z Twoimi fraszkami i zamiarem 
dedykowania mi ich. Na Czechach na pewno się nie zawiedziesz, 
gdyż będąc małym narodem są zawsze niezmiernie wdzięcznymi 
za każde dobre słowo od obcokrajowca. A tym bardziej od Pola-
ka. Ciekawe, że Polacy mówią zawsze Ojczyzna od Ojca, tymcza-
sem Czesi mówią też „materstina” od Matki. Tym można wytłu-
maczyć, że Jan Matejko po Ojcu Czech, stał się gorącym patriotą 
polskim, tak było i z Janem Styką oraz jak niedawno mi jeden 
Przyjaciel Mehoffera powiedział, że pochodzi z Morawy a jego 
pradziadek nazywał się: „Wlasny”, a tylko był adoptowany przez 
barona von Mehoffer. Ja, jak chyba wiesz i mi wierzysz, jestem 
i czuję się duchem polskim, chociaż z tego powodu, że miałem 

                                                 
467   Ibidem, s. 60. Dodajmy, że tu pamiętnikarz trochę przesadził. Do szczytu 

Szklarskiej Poręby Średniej jest od Wlastimilówki jeszcze daleko. Ten szczyt – 
to mniej więcej dworzec kolejowy w „Szklarskiej Średniej”, oddalony o około 
dwóch kilometrów od Matejki 14, czyli domku Hofmana. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 351 

 

Ojca Czecha, mnie tyle przykrości spotkało w Polsce. Tymczasem 
Czesi byli mi zawsze wdzięczni, że przynajmniej nigdy się nie  
zaparłem mego pochodzenia i że ich kochałem tak samo jak 
i naród polski468.  

Anna Sztaudynger-Kaliszewiczowa cytuje utwór ojca pt.         
Obrazoburcy, gdzie znajduje się charakterystyka malarstwa 
Hofmana. Oto fragment tego cytatu: […] Uczeń Jacka Malczew-
skiego. Uczeń wierny i niewierny zarazem, wierny, bo zachował 
symboliczną manierę mistrza, niewierny – bo w symbole Mal-
czewskiego nalał treść zupełnie inną, własną. O ile obrazy        
Malczewskiego były opętane i obciążone ziemią […], o tyle 
Hofman interesował się człowiekiem w tych chwilach, gdy dopie-
ro zyskiwał kontakt z ziemią lub gdy go już tracił: dziećmi i sta-
ruszkami. Drapieżne typy, księżycowe pejzaże Malczewskiego 
zmieniał w słoneczne opłotki, gdzie zadumane, niewinne dzieci 
oczyma szeroko otwartymi ze zdumienia przypominały niezapomi-
najki i żabie oczka469.  

Jednak przyjaźń artystów zachwiała się wraz z napisaniem 
przez Sztaudyngera artykułu pt. Malarz wewnętrznego blasku, 
opublikowanego w czasopiśmie „Odra” (1947, nr 34). Słynne 
określenie Sztaudyngera na jakiś czas poróżniło twórców;            
Wlastimil Hofman poczuł się urażony. Pierwszym powodem  
miało być posądzenie Hofmana o czeską pracowitość, a on, jak 
to podkreślał, czuł w sobie tylko polskie, czysto sarmackie         
natchnienie. Drugim – zestawienie go, dla podkreślenia związków 
z naturą, z Teofilem Lenartowiczem i Władysławem Syrokomlą,         
podczas gdy Hofman uwielbiał Juliusza Słowackiego, a lirnika 
mazowieckiego i piewcę wsi wileńskiej uważał (nie bez pewnej 
słuszności…) za rymopisów drugorzędnych470. W odwecie       
                                                 
468   A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, dz. cyt., s. 10. 
469   Jw. 
470  Oto fragmenty artykułu Sztaudyngera zamieszczonego w „Odrze” (podówczas 

dwutygodniku – H.G.), nr 34 z 24 sierpnia 1947 roku pt. Ludzie sztuki osiedlają 
się na Ziemiach Odzyskanych – Malarz wewnętrznego blasku (podkr. H. G.): 
Przed kilkoma miesiącami wrócił z Palestyny malarz i człowiek Wlastimil 



352 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

malarz namalował karykaturę Sztaudyngera… z rogami. A prze-
cież Sztaudynger, napisał także w tym artykule o Hofmanie: […] 
Jest to jeden z najpiękniejszych Polaków. Jest to jeden z ludzi, 
którzy godzą z rodzajem ludzkim, a zarazem jest to człowiek     
posiadający żarliwą miłość Słowiańszczyzny całej, a zwłaszcza 
Polski i Czech471. Przyjaciele pogodzili się na dobre dopiero 
w 1967  roku, gdy ktoś przesłał do Wlastimilówki wiersz Sztau-
dyngera  pt. Kuźnia skrzydeł, napisany, jak wspomnieliśmy, jesz-
cze w 1927 roku, ale dotychczas Hofmanowi nieznany. Ów tekst 
godzi się przytoczyć w całości: 

   Kuźnia skrzydeł 
Wlastimilowi Hofmanowi 

W naporze dni bez znaczenia i wielkich, bo małych, nieszczęść 
Zbiegałem z miasta do ciebie w przejrzyste, jasne powietrze, 
W opiekę drzew twych domowych, kur rozgdakanych i świątka, 
Gdzie malowałeś bez przerwy wątłe, anielskie dziewczątka. 
Gdzie zaludniały tłumnie twe pracowite sztalugi 
Litosne twarze madonn. Od nich świetliste smugi 
Na dom twój biegły z powrotem, w jasne go biorąc obręcze... 
I malowałeś – widziałem – po pas nurzając się w tęczę, 
Kiedy przez krzywdę z rąk bliskich serce od grozy mi chłódło, 
Biegłem do ciebie po miłość – ty byłeś bijące źródło. 
Kiedy mi własna małość i własna męka obrzydła, 
Biegłem po moc do ciebie i ty dawałeś mi skrzydła... 

                                                                                                        
Hofman. Wrócił z obrazem Polski idealnej w oczach, z chęcią wykładania dla 
uczniów o malarstwie, z egzotyczną i złośliwą chorobą…. Za jego chęć powrotu 
emigracyjne pismaki obrzuciły go błotem, kraj powitał z dziwną obojętnością. 
Hofman, zrażony do Krakowa, porzucił swój dom na ulicy Spadzistej, swe orle 
gniazdo w zanadrzu góry Świętej Bronisławy i wyjechał do Szklarskiej Poręby. 
[...] Największym wrogiem Hofmana jest jego zaiste czeska pracowitość. Maluje 
on bez względu na porę dnia i roku. Bez względu na to czy ma, czy nie ma odpo-
wiedniego modela. I przez to obok płócien natchnionych ma on na swym koncie 
zapisanych wiele utworów słabszych i mniej udanych. Te płótna przysłoniły      
niejednemu z krytyków całokształt twórczości Hofmana i stały się przyczyną       
sądów dlań krzywdzących. 

471  Ibidem. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 353 

 

I kiedym z tobą gadał, truchlałem wielkim przestrachem, 
Że skrzydła moje nie będą zmieścić się mogły pod dachem, 
Że dziurę w stropie wybiją, że ci rozsadzą powałę, 
Że porwą swym zasięgiem niebo błękitne i całe. 
A kiedym wracał w dom mój, głos twardy wrastał mi w uszy: 
– Ukochaj w trudzie doznań bolesną rzeźbę swej duszy, 
Za bary weź się ze smutkiem, do stóp go swoich powal, 
Z miękkiego kruszca serca stal uczyń i jako kowal!- 
I dziś, gdy w życie moje szturm wali i wichura, 
Ludziom truchleją serca – mnie jeno szumią pióra... 

Kraków, 1927472. 

A oto i dowód na „udobruchanie się” mistrza; list malarza do 
poety, właśnie podejmujący sprawę wiersza Kuźnia skrzydeł: 

20.VI.1967 
Kochany i Drogi Poeto! 
W tych dniach przesłał mi pewien Pan z Wisły z dawnych lat 

tygodnik „Tęcza” 3 maja 1928r. i właśnie w tym numerze znajdu-
je się Twój wiersz napisany z okazji 25 rocznicy mojej twórczości, 
pod tytułem „Kuźnia Skrzydeł”. Muszę napisać, że nie pamiętam, 
abym ten wiersz czytał w dawnych latach, a po przeczytaniu go 
obecnie jestem wprost nim zachwycony.. 

Dzięki Ci, wielkie dzięki!. Całuję Cię, a Pani rączki całuję  
Twój Wlast. 

P.S. Żona również jest zachwycona tym wierszem i Was jak 
najserdeczniej pozdrawia Ada Hofmanowa 473. 

Można zatem jako kodę tego fragmentu rozważań umieścić 
konstatację Anny Sztaudynger-Kaliszewiczowej: 

                                                 
472   Cyt za: A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, Przyjaźń Wlastimila Hofmana, dz. cyt., 

s. 10. Dodajmy, że Hofman rewanżował się Sztaudyngerowi licznymi portreta-
mi, niekiedy dowcipnie podpisywanymi. Oto tytuły dwóch, określające zarazem 
moment utrwalenia (poeta podczas drzemki): Sen duszę łowi – Morfeuszowi!; 
Śpiąca dusza się nie rusza. 

473   A. Sztaudynger-Kaliszewiczowa, Przyjaźń Wlastimila Hofmana, dz. cyt., s. 11. 



354 |     J a n  S z t a u d y n g i e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .  

 

Dom Hofmanów, który w młodości był dla ojca „Kuźnią 
skrzydeł”, z latami stał się kuźnią przyjaźni (podkr. – H.G.)474.  

Trzeba jednak na koniec dodać, że obaj twórcy podczas pobytu 
w Karkonoszach przeżywali też niemało przykrości, związanych 
z sytuacją polityczną. Sztaudyngerowi zarzucano, o czym już była 
mowa, posiadanie drugiego domu (w Łodzi), Hofman zaś miał 
kłopoty związane m.in. z pochodzeniem oraz prowadzeniem dzia-
łalności artystycznej. W 1948 roku otrzymał urzędowe wezwanie 
do zmiany nazwiska – w ramach repolonizacji Ziem Odzyska-
nych. Można sobie wyobrazić, jakim przykrym zaskoczeniem 
było dla twórcy, sygnującego nazwiskiem „Hofman” setki swych 
obrazów, otrzymanie takiego pisma. Dopiero kampania prasowa 
podjęta przez Stanisława Ryszarda Dobrowolskiego i Michała 
Rusinka uchroniła malarza od realizacji biurokratycznych żądań 
aparatu władzy. Nie bez znaczenia dla przycichnięcia tych insy-
nuacji było też przyznanie Hofmanowi przez rząd Czechosłowacji 
wysokiego odznaczenia państwowego. Hofman tak wspomina 
perypetie związane z nagonką na jego nazwisko oraz otrzymanym 
odznaczeniem: Przyjaciele z Pragi, podobnie jak nasi pisarze 
wcześniej ośmielili się stanąć w mojej obronie. Rzecz dziwna, 
wzruszająca i zdumiewająca. Rząd czechosłowacki przyznaje         
mi „zaocznie” najwyższe odznaczenie czechosłowackie Order 
Lwa Białego. Nie mogę go odebrać osobiście w Pradze z powodu 
złego stanu zdrowia, odbieram we Wrocławiu. Odżywają dawne 
wspomnienia. Podczas uroczystości mówię krótko o największej 
pasji mego życia – malarstwie i pojednaniu Słowian. Kiedy 
w obecności wielu osób nawiązuję do niektórych wspomnień 
z lat wojny, zauważam na odznaczeniu, które mimo woli odwróci-
łem w palcach, wygrawerowane słowa Husa: „Prawda zwy-
cięży”475.  
                                                 
474   Jw. 
475   Cyt za: B. Czajkowski, dz. cyt., s. 197. 



J a n  S z t a u d y n g e r  i  W l a s t i m i l  H o f m a n . . .   | 355 

 

W roku 1956, jeszcze przed „październikową odwilżą”, 
Hofman otrzymał kolejny urzędowy list, tym razem obligujący go 
do rejestracji „zakładu rzemieślniczego” oraz – w ślad za tym – 
płacenia podatku „od zysku”. Tak skwitowano fakt portretowania 
przez artystę mieszkańców Szklarskiej Poręby oraz tworzenie 
innych dzieł sztuki. Sprawa i tym razem została rozstrzygnięta na 
korzyść artysty, ale nikt mu nie zwrócił utraty zdrowia z powodu 
tych nieprzewidzianych zmartwień.  

Nie ma się co dziwić, że na jednym z rysunków Hofmana,       
poświęconych Sztaudyngerowi znalazł się ów, wcześniej cytowa-
ny, zapis o cierniowej drodze w Szklarskiej Porębie476. 

Te spacery obu twórców po „ciernistych ścieżkach” na karko-
noskich szlakach nie pozostały jednak bez wpływu na dorobek 
kulturalny i oświatowy tych ziem.  

We Wlastimilówce po dziś dzień funkcjonuje prywatne mu-
zeum dzieł malarza, prowadzone przez jego spadkobiercę, daw-
nego współpracownika i opiekuna Wacława Jędrzejczaka, a dzieła 
mistrza wzbogacają Muzeum Karkonoskie, w tym mieszczącą się 
w byłym domu Karla Hauptmanna w Szklarskiej Porębie Średniej 
filię tej placówki. Zespół Szkół Ogólnokształcących w Szklarskiej 
Porębie nosi imię Jana Izydora Sztaudyngera, a związane z tą 
szkołą Stowarzyszenie „Puch ostu” kultywuje pamięć poety,            
organizując cykliczne uroczystości ku jego pamięci i popularyzu-
jąc wiedzę w tym zakresie na stale aktualizowanej stronie interne-
towej.  
 

 

 

 

                                                 
476   Por. przyp. nr 451. 



 

 
 
 
 

Goethe i Mickiewicz 
 
 
Będzie to opowieść o dwóch największych poetach dwóch        

sąsiednich narodów. 
Johann Wolfgang won Goethe urodził się w roku 1747 we 

Frankfurcie nad Menem, a zmarł w Weimarze w 1832 roku. 
Od Mickiewicza był starszy o 51 lat. 

Goethe był poetą, prozaikiem, dramaturgiem, myślicielem,   
politykiem. Pochodził z rodziny mieszczańskiej. Otrzymał wy-
kształcenie prawnicze (uzupełnił je potem o studia filozoficzne 
i przyrodnicze), pracował w sądownictwie, ale jego właściwą 
pasją była literatura. Podjął osobiste studia nad literaturą angiel-
ską i grecką oraz rodzimym folklorem. Dużą rolę w rozwoju tych 
zainteresowań odegrała jego przyjaźń z Gottfriedem Herderem. 
Był głównym współtwórcą prądu kulturowego Sturm Und Drang 
(Burza i napór) w latach 1770–1775. Ten ruch wstrząsnął myślą 
i literaturą niemiecką a następnie europejską, stwarzając warunki 
do powstania zupełnie odmiennego kierunku w kulturze zwanego 
później romantyzmem. Z roku 1774 pochodzi najsłynniejsza       
powieść Goethego, napisana w formie listów – Cierpienia mło-
dego Wertera oraz dramat niesceniczny Gotz von Berlichingen 
(1773).  

W wyniku podróży po Włoszech powstały dwa dramaty –         
Ifigenia w Taurydzie oraz Egmont, nawiązujące do wątków mito-
logii klasycznej.  

Goethe osiadł w Weimarze, gdzie pełnił funkcje administra-
cyjne, ale ostatecznie poświęcił się sprawom kultury – pisał utwo-



G o e t h e  i  M i c k i e w i c z              | 357 

 

ry literackie i opiekował się miejscowym teatrem. Tam powstały 
jego znakomite dzieła: ballady Rybak i Król olch (Król elfów), 
powieści Lata nauki Wilhelma Meistra oraz Lata wędrówki          
Wilhelma Meistra, tam był kontynuowany dramat życia pisarza – 
nieśmiertelny Faust. Lata 1794–1805 – to okres serdecznej przy-
jaźni z Friedrichem Schillerem, przerwanej śmiercią młodszego 
o lat dwanaście przyjaciela – wybitnego poety i dramaturga, auto-
ra takich arcydzieł, jak: Zbójcy, Intryga i miłość, Don Carlos. 

Weimar stał się miejscem pielgrzymek poetów, ale także      
mężów stanu, zwłaszcza w okresie jubileuszu 80-lecia poety. 
Wówczas też gościem weimarskiego Jupitera, bo tak nazywano 
Goethego przez analogię wielkości jego dzieł do roli Jowisza 
wśród greckich bogów, był Adam Mickiewicz, o czym będzie 
jeszcze mowa. 

Goethe zmarł w rok po całkowitym ukończeniu Fausta (1831). 
Spoczął obok swego wielkiego przyjaciela, Friedricha Schillera, 
w krypcie książąt weimarskich.  

Adam Mickiewicz, największy poeta polski i największy poeta 
Słowiańszczyzny, żył w latach 1798–1855. Urodził się na Biało-
rusi – w Nowogródku lub w pobliskim Zaosiu, a zmarł w Stambu-
le. Pochowany jest w krypcie wieszczów na Wawelu w Krakowie, 
gdzie jego prochy zostały złożone w roku 1890.  

Mickiewicz pochodził z rodziny szlacheckiej; odbył studia 
uniwersyteckie w Wilnie na Wydziale Literatury. Polska była 
wówczas (od roku 1795) pod panowaniem zaborców. Nowogró-
dek, Wilno oraz Kowno, gdzie Mickiewicz po odbyciu studiów 
przez kilka lat pracował jako nauczyciel w miejscowym gimna-
zjum – to zabór rosyjski. W środowisku studenckim – w latach 
1817–1823 – powstawały tajne związki niepodległościowe,      
których współtwórcą był Mickiewicz. Wykrycie tej działalności 
zakończyło się głośnym procesem, wytoczonym przez władze 
carskiej Rosji młodym działaczom patriotycznym. Mickiewicz 



358 |                        G o e t h e  i  M i c k i e w i c z  

 

został skazany na zesłanie w głąb Rosji, gdzie przebywał przez 
okres pięciu lat. Udało mu się pod pretekstem wyjazdu na lecze-
nie opuścić Cesarstwo Rosyjskie. W roku 1829 w drodze z Berli-
na do Rzymu zatrzymał się w Weimarze, składając hołd Goethe-
mu. Opis tego pobytu zostawimy na koniec tej wypowiedzi. 

Jako poeta Mickiewicz zawdzięcza Goethemu bardzo wiele. 
Jego dwa pierwsze tomiki Poezji (1922, 1823) to dowód tego 
wielkiego wpływu. Cykl Ballad i romansów (zamieszczony 
w tomiku pierwszym) wzorowany jest na balladach Goethego, 
a zamieszczone w tomie drugim Dziady, cz. II i IV to przykład 
twórczego korzystania z dokonań weimarskiego Jowisza, zwłasz-
cza w kreacji bohatera – Gustawa. Warto tu odwołać się choćby 
do jednego konkretnego przykładu: W rozmowie z Księdzem, 
który zarzuca Gustawowi brak znajomości Ewangelii, bohater 
odpowiada: A znasz ty nieszczęście, znasz cierpienia i łzy           
Wertera?  

Dalsza, dojrzała już twórczość Mickiewicza także wiele czer-
pie z Goethego. Pan Tadeusz, Mickiewiczowskie arcydzieło,  
powstał pod wpływem eposu Goethego Herman i Dorota. Mic-
kiewicz zaczerpnięte stamtąd wątki rozbudował i przetworzył 
w największy polski epos narodowy, ale zawsze podkreślał, także 
w listach do przyjaciół, że pierwszy pomysł poematu zawdzięczał 
poecie weimarskiemu. Dał też wyraz zainteresowaniu poezją   
Goethego przez jej bezpośrednie tłumaczenie. Tak powstał znany 
wiersz (później rozpowszechniony w formie do dziś śpiewanej 
pieśni do muzyki Stanisława Moniuszki) Znaszli ten kraj 
(Do***H. Wezwanie do Neapolu). 

A jak wyglądało spotkanie poetów w Weimarze? Mickiewicz 
wraz z przyjacielem, Antonim Edwardem Odyńcem (także poetą), 
odwiedzili Mistrza podczas jego obchodów jubileuszowych.      
Autor Dziadów został szczególnie serdecznie przyjęty przez   
synową Goethego, panią Otylię Goethe, dobra znajomą Marii       



G o e t h e  i  M i c k i e w i c z              | 359 

 

Szymanowskiej, pianistki i kompozytorki, z którą Mickiewicz 
zaprzyjaźnił się podczas pobytu w Rosji. (Jej córka, Celina,       
zostanie w pięć lat później żoną poety). Pani Maria była pianistką 
o europejskiej sławie; jej koncertu wysłuchał też niegdyś sam 
Goethe. Zaopatrzyła Mickiewicza w tzw. listy polecające, właśnie 
skierowane do pani Otylii. Mickiewicz przebywał w Weimarze 
około dwóch tygodni i wówczas doszło do wielu spotkań i roz-
mów obu wielkich poetów. Autor Pana Tadeusza dobrze znał 
niemiecki, ale, jak to opisano, zwrócił się do autora Fausta,        
by rozmawiali po francusku, ponieważ – cóż za delikatność! – 
w obecności takiego mistrza słowa nie śmiał mówić w jego ojczy-
stym języku. Goethe z uśmiechem zaaprobował tę propozycję. 
Nie znał języka polskiego, ale orientował się w twórczości        
Mickiewicza; czytał też zapewne fragmenty jego poematów 
w przekładach na niemiecki. Dla podkreślenia uznania wielkości 
poetyckiej Mickiewicza Goethe wręczył mu jedno ze swych piór 
oraz polecił nadwornemu rzeźbiarzowi wybić pamiątkowy medal 
z podobizną Mickiewicza.  

Dziś, po wielu latach, wielkość tych poetów mierzymy ich 
wpływem na kolejne pokolenia pisarzy, poetów twórców kultury. 
O Mickiewiczu przed laty powiedział inny, młodszy od niego, 
poeta romantyczny Zygmunt Krasiński: my z niego wszyscy. 
Współczesny poeta i historyk literatury Jarosław Marek Rymkie-
wicz poszerzył jeszcze to stwierdzenie, powiadając, że my wszy-
scy dziś mówimy Mickiewiczem, że jemu zawdzięczamy prze-
trwanie i rozwój naszego ojczystego języka, choć na co dzień nie 
myślimy o tym. Sądzę, że nasi przyjaciele zza Nysy – także tu 
dzisiaj zebrani – mogliby to samo powiedzieć o autorze „Fausta”. 

To dziedzictwo – pamiętajmy jednak wszyscy – do czegoś nas 
zobowiązuje. Starajmy się strzec czystości największego skarbu 
duchowego, jaki świadczy o naszej tożsamości – ojczystego     
języka.  



 

 
 
 
 

Mickiewicz w edukacji szkolnej 
 
 
W roku 1992, inaugurując sesję naukową poświęconą życiu 

i twórczości Adama Mickiewicza w 170 rocznicę „Ballad i ro-
mansów” Jacek Kolbuszewski powiedział w wystąpieniu inaugu-
racyjnym m.in. te słowa: 

„Dzieje się [...] na naszych oczach Mickiewiczowi krzywda, 
stająca się zresztą udziałem coraz liczniejszych wartości naszej 
kultury narodowej, polegająca na tym, że gdy już nim ideologicz-
nie manipulować nie można, stał się jakby niepotrzebny. Tak, 
jakby naród nie wiedział co zrobić ze swoim wieszczem. Dzieje 
mu się krzywda niesprawiedliwego zapomnienia. Bo o tyle się 
dzisiaj idealne wartości ceni, o ile dadzą się zmaterializować, 
przemienić na zysk, choćby finansowy. Więc nawet sejmowym 
oratorom nic po Mickiewiczu. Faktycznym jedynym sposobem 
istnienia Mickiewicza jest dzisiaj obowiązkowa lektura szkolna, 
także zresztą skandalicznie okrojona”477. 

Badacz sformułował proroczy, niestety, sąd. Bo w chwili,      
gdy wypowiadał te słowa (a było to 2 grudnia 1992 roku) kanon 
lekturowy dzieł Mickiewicza prezentował się jeszcze znośnie. 
Gorzej będzie z chwilą wprowadzenia reformy, a więc poczynając 
od 1999 roku, kiedy to – powiedzmy to już teraz – w podstawie 
programowej szkoły średniej zostaną wymienione zaledwie        
dwa tytuły tekstów Mickiewicza: „Pan Tadeusz” oraz „Dziadów” 
                                                 
477   J. Kolbuszewski, W sto siedemdziesiątą rocznicę wydania „Ballad i romansów”, 

[w:] Księga w 170 rocznicę wydania „Ballad i romansów” Adama Mickiewicza, 
pod red. J. Kolbuszewskiego. Wrocław 1993, s. 7. 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 361 

 

część trzecia. Na szczęście – programy szkolne i niektóre najnow-
sze podręczniki rozszerzają ten zestaw.  

Przypomnijmy, że w okresie PRL podręczniki zamieszczały 
stosunkowo obszerny wybór tekstów poety. W odwilżowej książ-
ce Stanisława Jerschiny, Zdzisława Libery i Eugeniusza Sawry-
mowicza478 znalazło się 30 utworów Mickiewicza, bądź ich frag-
mentów. Wymieńmy te tytuły: 

– „Pieśń filaretów” 
– „Oda do młodości” 
– „Romantyczność” 
– „Świteź”  
– „Rybka” 
– „Lilie” 
– „Do M*** 
– „Stepy Akermańskie” 
– „Żegluga” 
– „Cisza morska” 
– „Burza” 
– „Pielgrzym” 
– „Bakczysaraj w nocy” 
– „Czatyrdah” 
– „Ajudah” 
– „Do wizytujących”  
– „Ekskuza” 
– „Do*** Na Alpach w Splugen 1829” 
– „Reduta Ordona” 
– „Do przyjaciół Moskali” 
– „Księgi pielgrzymstwa polskiego” 
– „Żal rozrzutnika” 
– „Nad wodą wielką i czystą” 

                                                 
478 S. Jerschina, Z. Libera, E. Sawrymowicz, Literatura polska okresu romantyzmu. 

Podręcznik do klasy II liceum ogólnokształcącego oraz techników i liceów        
zawodowych. Warszawa 1968. 



362 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

– „Polały się łzy” 
– „Snuć miłość” 
– „Skład zasad” 
Artykuły z Trybuny Ludów: „Nasz program”, „Włochom brak 

pieniędzy”, „Socjalizm”.  
W podręczniku zostały omówione także obszerniejsze utwory 

– „Grażyna”, „Konrad Wallenrod”, „Dziady”, „Pan Tadeusz”. 
Unikano jedynie – także w dalszych edycjach tego podręcznika 

– prezentacji liryków rzymskiego przełomu religijnego. 
Następne podręczniki: Sawrymowicza, Libery i Stanisława 

Makowskiego479 oraz – oddzielny – Makowskiego480 zaakcepto-
wały ten kanon, pogłębiając jednakże szczegółowe wybory. 
U Makowskiego znajdujemy np. wybór „Zdań i uwag” oraz 
„Broń mnie przed sobą samym” a u Aliny Kowalczykowej481         
– fragment „Literatury słowiańskiej”. 

Bożena Chrząstowska w „Słowie wstępnym” do wersji I. 
„Programu” z roku 1990482zaproponowała – jak pamiętamy – 
„czytelniczą koncepcję nauczania literatury” (s. 3), formułując 
postulat, iż „ważne jest nie to, co uczeń wie o epoce i z epoki, nie 
to, ile uczeń dzieł przeczytał, ale jak je przeczytał i jak je przeżył, 
jak przeniósł je w sferę życia wewnętrznego, jak się nimi uboga-
cił. Dlatego (podkreśla dalej autorka pierwszej wersji omawiane-
go programu – H.G.) akcentuje się, nie tylko w teleologii, ale 
i w strukturze programu rolę czytania, kompetencji i sprawności 
czytelniczych oraz instrumentalnego wymiaru nauczania. [...] 

                                                 
479   E. Sawrymowicz, St. Makowski, Z. Libera, Romantyzm. Podręcznik literatury 

polskiej dla klasy II szkół średnich. Warszawa 1978. 
480   S. Makowski, Romantyzm. Podręcznik literatury dla klasy drugiej szkoły śred-

niej. Warszawa 1989. 
481   A. Kowalczykowa, Romantyzm. Podręcznik dla szkół ponadpodstawowych, 

Warszawa 1994.  
482   Program liceum ogólnokształcącego, liceum zawodowego i technikum. Język 

polski (dwie wersje), Warszawa 1990. Z tego dokumentu – dalsze cytaty, z za-
znaczeniem w nawiasach numerów stron. 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 363 

 

Uczeń bowiem ma poznawać w sposób pogłębiony przede 
wszystkim dzieła literackie i rozumieć je w kontekście zjawisk 
kulturowych i historycznych epoki” (s. 9). 

Wersja programowa Chrząstowskiej wprowadza pojęcie kano-
nicznego zestawu lektury i osiągnięć koniecznych. 

W rejestrze lektury podstawowej dzieł epoki romantyzmu zna-
lazły się następujące utwory Mickiewicza: 

– „Oda do młodości” 
– „Romantyczność” 
– „Sonety krymskie” (wybór) 
– „Konrad Wallenrod” (fragmenty) 
– „Dziady” cz. III 
– „Pan Tadeusz” 
– „Do matki Polki”. 
W spisie zaś lektury uzupełniającej zamieszczono: 
– „Dziady” cz. II i IV 
– „Księgi narodu polskiego i pielgrzymstwa polskiego”  
    (fragmenty) 
– „Zdania i uwagi” (wybór) 
– „Liryki lozańskie” (wybór). 
W drugiej, alternatywnej wersji tego programu zestaw tekstów 

Mickiewicza jest podobny, z tym że „Konrada Wallenroda”           
zaliczono do zestawu lektury uzupełniającej (obok m.in. „Składu 
zasad” i wyboru artykułów z „Trybuny Ludów”), a w rejestrze 
kanonicznym zaproponowano szerszy wybór „Ballad i roman-
sów”.  

Na uwagę zasługuje – w wersji I – przemyślany rejestr haseł 
odnoszących się do romantyzmu w dziale „Ćwiczenia w interpre-
tacji (Sugestie interpretacyjne, problematyka syntezy)” (s. 27–28). 

Literatura epoki, w tym poezja Mickiewicza powinna być – 
zgodnie z zaleceniami programu – odbierana w kontekście obfitej 
siatki pojęciowej, na którą składa się rozumienie takich zjawisk 
i kategorii, jak: 



364 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

– uniwersalizm, 
– indywidualizm, 
– historyzm, 
– rewolucja romantyczna, 
– mesjanizm, 
– orientalizm, 
– kategoria poezji narodowej. 
Program z roku 1990, praktycznie inaugurujący pracę szkolną 

nad literaturą w wolnej Rzeczypospolitej, silnie też akcentował 
„różnorodną obecność tradycji romantycznej w kulturze współ-
czesnej” (s. – jw.). 

W oparciu o wymagania tego programu – przeprowadziłem 
w latach dziewięćdziesiątych badania recepcji Mickiewicza 
w szkołach średnich.  

Ankietowano 432 uczniów klas trzecich liceów, a zatem klas, 
które opracowały już materiał z zakresu romantyzmu.  
Ankieta zawierała następujące pytania: 
1.  Jakie utwory Mickiewicza pozostawiłbyś w programie szkol-

nym? Uzasadnij odpowiedź. 
2.  Do jakich utworów Mickiewicza wróciłbyś w przyszłości – 

i dlaczego? 
3.  Czy i o ile lekcje polskiego przybliżyły Ci twórczość Mickie-

wicza? 
4.  Przytocz z pamięci wybrany utwór lub fragment utworu         

Mickiewicza. Wybór uzasadnij. 
5.  Co ci sprawia trudność w lekturze tekstów Mickiewicza? 

A oto informacje na temat uzyskanych odpowiedzi:  

Ad 1. 
Odpowiadając na pierwsze pytanie, 93 % ankietowanych 

wskazało „Pana Tadeusza”. Kolejne miejsca zajęły następujące 
utwory: 

– „Konrad Wallenrod” – 80 % ankietowanych, 
– „Dziady” cz. III – 78 % ankietowanych, 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 365 

 

– „Dziady” cz. II i IV – 77% ankietowanych, 
– ,,Ballady i romanse” – 77% ankietowanych, 
– „Sonety krymskie” – 66% ankietowanych, 
– „Grażyna” – 56% ankietowanych, 
– „Liryki lozańskie” – 56% ankietowanych, 
– „Oda do młodości” – 51% ankietowanych, 
– ,,Księgi narodu polskiego i pielgrzymstwa polskiego”  
     – 43% ankietowanych, 
– ,,Reduta Ordona” – 34% ankietowanych. 
Trzeba przy tym podkreślić, że w wielu odpowiedziach powta-

rzało się stwierdzenie, że należy pozostawić w programie naucza-
nia wszystkie wyszczególnione tam utwory Mickiewicza”, a spo-
radycznie pojawiały się nawet postulaty omawiania – jak to okre-
ślano – „całej twórczości Mickiewicza”.  

Z uzasadnień wyboru poszczególnych utworów przytaczam – 
jako najbardziej charakterystyczne – te, które odnoszą się do  
„Pana Tadeusza”, „Konrada Wallenroda”, „Dziadów” oraz „Bal-
lad i romansów”. 

Cytuję reprezentatywne wypowiedzi – z zachowaniem ich 
oryginalnego stylu: 
„Pan Tadeusz”: 

– jedyna epopeja narodowa, 
– żywy dokument obyczajów, 
– utwór z pięknymi opisami przyrody, 
– najpiękniejszy rozdział twórczości Mickiewicza, 
– tak, ale bez wmawiania, że to arcydzieło; 

„Konrad Wallenrod”: 
– ciekawa, porywająca, tajemnicza fabuła, 
– niesamowity, skłócony wewnętrznie bohater, 
– utwór ten pozwala odtworzyć w wyobraźni obraz bohatera 

romantycznego, 
– przedstawione tu zostały ważkie dla Polaków sprawy naro-

dowe, 
– dokonała się tu gloryfikacja poświęcenia dla ojczyzny; 



366 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

„Dziady” cz. III: 
– utwór przepojony patriotyzmem, a tego też powinna uczyć 

szkoła, 
– wielka, złota karta polskiej historii, 
– odsłonięcie prawdziwego oblicza wroga, jego okrucieństwa, 
– rzecz trudna, ale naświetlająca oblicze polityczne Polski 

w tamtym okresie, 
– utwór, który owiewa tajemniczością, wprowadza momenty 

niesamowite, groźne, 
– dzieło zawierające wciąż aktualne pytania o sens ludzkiej  

egzystencji; 
„Ballady i romanse”: 

– zawierają wciąż aktualne wskazówki moralne, prawdy ży-
ciowe, 

– ukazują świat baśniowy, groźny, ale jakże romantyczny, 
– są pyszne (!), 
– działają na wyobraźnię a zarazem ujmują prostotą przedsta-

wienia, 
– fascynujący jest język Mickiewicza, obrazowy, zrozumiały, 

choć zawiera wiele staropolskich (!) zwrotów. 
W wypowiedziach uczniów mniej było uzasadnień na temat 

pozostawienia w programie nauczania poszczególnych tekstów 
Mickiewicza, więcej natomiast – prób motywacji potrzeby oma-
wiania jego twórczości w szkole. Spośród tego typu wypowiedzi 
wybieram bardziej charakterystyczne, grupując je problemowo: 
a) motywacja „historyczna”: 

– utwory Mickiewicza przedstawiają czasy bardzo ważne dla 
Polski, 

– utwory te kreślą obraz epoki, miejsce sprawy polskiej w ży-
ciu Europy, 

– poświęcają wiele uwagi problemom narodowowyzwoleń-
czym, nawołują do walki >za naszą i waszą wolność< 

– ukazują autora jako wielkiego patriotę; 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 367 

 

b) motywacja „literaturoznawcza”: 
– teksty poety wyrażają główne dążenia romantyków, 
– reprezentują szczytowy kunszt literacki okresu romantyzmu, 
– ukazują główne prądy literatury romantycznej, 
– są pisane ciekawą, piękną polszczyzną, 
– należą do najwybitniejszych utworów w historii literatury, 
– są dziełem świetnego stylisty i wspaniałego obserwatora, 
– zawierają pierwiastki ludowe; 

c) motywacja „biograficzna”: 
– utwory Mickiewicza mówią o przeżyciach autora, jego            

duchowych rozterkach, 
– są przyczynkiem do biografii poety, dowiadujemy się z nich 

o umysłowości, zainteresowaniach i charakterze poety; 
d) motywacja „ponadczasowa”: 

– utwory Mickiewicza ukazują ludzkie wnętrze, >romantyczną 
< głębię i w ten sposób wpływają na odczucia duchowe 
człowieka, 

– są wielkim bogactwem narodu, 
– stanowią minimum intelektualne dla prawdziwego Polaka. 
Na zakończenie interpretacji odpowiedzi na pierwsze pytanie 

ankiety dodać należy, że żaden respondent nie zajął stanowiska 
negatywnego wobec całej lekturowej twórczości Mickiewicza. 
Były natomiast wypowiedzi negatywne, dodajmy – stosunkowo 
nieliczne – dotyczące niektórych utworów. I tak – w kilku wypo-
wiedziach wyrażono pogląd, nie poparty zresztą uzasadnieniem, 
iż z kanonu należałoby usunąć „Liryki lozańskie”. Kilkunastu 
uczniów skarżyło się na nieprzystępność III części „Dziadów”, 
a paru osobom nie przypadła do gustu IV część „Dziadów”; nie 
podano jednak żadnych uzasadnień.  

 
Ad 2. 
Uczniowie wybierali zwykle po kilka utworów. Oto zestawie-

nie wyborów – w kolejności malejącej wskaźnika odpowiedzi: 



368 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

– „Pan Tadeusz” – 64%, 
– „Ballady i romanse” – 43%, 
– „Konrad Wallenrod” – 33%, 
– „Dziady” cz. III – 24%, 
– „Dziady cz. II i IV – 13%, 
– „Sonety krymskie” – 11%, 
– „Oda do młodości” – 6%, 
– „Grażyna” – 4%, 
– „Liryki lozańskie” – 4%, 
– „Sonety miłosne – 3%, 
– „Reduta Ordona” – 2%, 
– „Niepewność” – 2%, 
– „Do M*** (Precz z moich oczu...)” – 2%. 
Ponad 11% respondentów dało odpowiedź zdecydowanie       

negatywną (np.: „W przyszłości nie wrócę do żadnego utworu 
Mickiewicza”). 

A uzasadnienia wyboru poszczególnych utworów, do których 
chciałoby się wrócić w przyszłości były mocno zróżnicowane. 
Przytaczam najczęstsze motywacje wyboru poszczególnych        
utworów: 
„Pan Tadeusz”: 

– interesujący epos o życiu ówczesnym, ważna problematyka 
utworu, 

– ciekawa akcja, barwne opisy, świetna lektura, 
– barwna, napisana pięknym językiem epopeja, 
– nie podobał mi się w szkole podstawowej, podoba mi się 

w średniej, a więc jest to książka, której się nie zapomina, ale 
doceni się ją później, 

– lektura godna wielokrotnego czytania, naczelny utwór     
Mickiewicza, 

– nasi rodzice też wracają do tej lektury; 
„Ballady i romanse”: 

– bogactwo uczuć, 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 369 

 

– interesująca problematyka, 
– dzięki tym utworom poznajemy głęboką wiarę ludu, 
– to się czyta jak baśń; 

„Konrad Wallenrod”: 
– trochę historii, a zarazem ciekawa fabuła, 
– wspaniały bohater, bojownik słusznej sprawy, 
– utwór ten nie pozwala zapomnieć o tragicznej przeszłości 

dziadów i pradziadów, 
– dzieło ukazuje cechy osobowości, które dziś zanikają: goto-

wość do walki o wolność ojczyzny z wyrzeczeniem się 
szczęścia osobistego, 

– ujmująca jest apoteoza nieszczęśliwej, romantycznej miłości; 
„Dziady” – wileńsko-kowieńskie i drezdeńskie: 

– utwór zawiera wielkie bogactwo uczuć, budzi refleksję nad 
życiem człowieka, a więc jest aktualny i dziś, 

– ten utwór do mnie dotarł, ale muszę do niego wrócić, by go 
dokładnie i ze zrozumieniem przeanalizować, 

– wrócę do tej lektury, bo jej do końca nie zrozumiałam, 
a przyciąga mnie jakąś tajemniczością, zwłaszcza Wielka 
Improwizacja, 

– to najlepszy utwór Mickiewicza, choć bardzo trudny. 
Jako uzasadnienia powrotu do lektury „Grażyny” podawano         

– przede wszystkim – wyeksponowany tam patriotyzm i „wielkie 
nauki moralne”, w „Sonetach krymskich” – dostrzeżono „lekkość 
i piękno” języka, zwłaszcza w opisach przyrody, w „Lirykach 
lozańskich” – bogactwo uczuć, w „Odzie do młodości” – „ekspo-
zycję wielkiego natężenia uczuć młodego poety” oraz „wezwanie 
do walki ze starym, zepsutym światem”.  

Jako ciekawostkę można przytoczyć uzasadnienia wyboru 
„Niepewności”. W dziewięciu wypowiedziach wymieniających 
ten utwór zgodnie podano powód jego popularności: wykonanie 
tego utworu w formie piosenki przez Marka Grechutę. 



370 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

Ad 3. 
Generalnie respondenci stwierdzali, że lekcje polskiego przy-

bliżyły im twórczość Mickiewicza. Charakterystyczne dla ogółu 
wypowiedzi jest nawet takie sformułowanie: „Tylko lekcjom za-
wdzięczam kontakt z tekstami Mickiewicza”. Odpowiedzi podzie-
lić można jednak na dwie orientacje – aprobującą i krytyczną. Oto 
kilka przykładów, najpierw z tej pierwszej orientacji: 

– lekcje udzielają koniecznego wyjaśnienia utworów i mobili-
zują do dalszej i głębszej lektury, 

– lekcje umożliwiły mi podyskutowanie na temat twórczości 
Mickiewicza, 

– dzięki lekcjom poznałem nowe utwory i polubiłem Mickie-
wicza, 

– dzięki lekcjom zrozumiałem twórczość Mickiewicza, 
– dzięki lekcjom poznałem, jak wielką rolę odegrał romantyzm 

w dziejach literatury polskiej, 
– lekcje dały mi wskazówki, jak „podejść” do utworu literac-

kiego, 
– praca nad tekstem pod okiem polonisty pozwala poznać 

i zgłębić różne aspekty utworu, 
– lekcje były niezbędne dla kształtowania naszych sądów 

i uczuć. 
Oprócz większości wypowiedzi, utrzymanych w tej właśnie           

– afirmującej – formie, było jednak wcale niemało zastrzeżeń 
do sposobu prowadzenia zajęć, w tym – konkretnie – do omawia-
nia twórczości Mickiewicza. Oto charakterystyczne przykłady 
wypowiedzi: 

– lekcje podają za mało kontrowersyjnych wiadomości o Mic-
kiewiczu, 

– za mało książek specjalistycznych wykorzystuje nauczyciel – 
tylko podręcznik, 

– lekcje są zanadto wypychane materiałem; część tego materia-
łu można by czytać samodzielnie a następnie referować, 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 371 

 

– zbyt szerokie omawianie poezji Mickiewicza zaciążyło 
na opracowaniu innych poetów; np. ballady można by oma-
wiać w szkole podstawowej, a tylko je przypomnieć w szkole 
średniej, 

– „Pan Tadeusz” nie powinien być omawiany w szkole pod-
stawowej; na tym szczeblu nie da się odczytać jego aspektów 
historycznych, 

– nie powinno się narzucać poglądów na temat utworów,         
uczniowie powinni wygłaszać je sami, 

– analiza szkolna zniechęca mnie do sięgania po rzeczy wiel-
kich mistrzów, 

– „rozbieranie” utworu często staje się nudne i ogołaca utwór 
ze wszelkiego piękna, 

– zbytnie unaukowienie literatury sprowadza się do szukania 
w tekstach treści nie istniejących, 

– młodzież nie lubi staroci; kto nie chce znać twórczości       
Mickiewicza, temu jej nikt nie przybliży. 

Otóż to! Ta wypowiedź ostatnia daje najwięcej do myślenia. 
Ale z jakości odpowiedzi, a także z zestawienia ich ilości wynika, 
że ów sąd o niechęci do zagłębiania się w przeszłość nie jest – 
przynajmniej w oficjalnych, choć anonimowych wypowiedziach  
– reprezentatywny. Niemniej – bardzo symptomatyczny... 

 
Ad 4. 
Wybrane teksty przytaczano z reguły bez podawania uzasad-

nień. Można domniemywać, że w większości przytaczano po pro-
stu te teksty, które były – lepiej lub gorzej – opanowane pamię-
ciowo. W kilkudziesięciu ankietach cytaty były bardzo krótkie, 
w nie mniejszej liczbie – mocno zniekształcone. 

Było natomiast kilkanaście ankiet zawierających po 3–4 frag-
menty różnych utworów – i to z dopiskiem, że respondent zna 
ich jeszcze więcej. 



372 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

Wskaźniki procentowe wyboru poszczególnych utworów, 
z których cytowano fragmenty – przedstawiają się następująco: 

– „Pan Tadeusz” – 49%, 
– „Oda do młodości” – 26%, 
– „Dziady” cz. III – 16%, 
– „Romantyczność” – 13%, 
– „Stepy Akermańskie” – 11%, 
– „Reduta Ordona” – 7%, 
– „Pani Twardowska” – 6%, 
– „Świtezianka” – 4%, 
– „Polały się łzy...” – 4%, 
– „Do M***” – 3%, 
– „Dziady” cz. IV – 3%, 
– „Lilie” – 1%, 
– „Pieśń filaretów” – 1%. 
Znaczna część respondentów – 17% – nie wykonała w ogóle 

tego zadania, pomijając je zupełnie lub informując – „nie pamię-
tam żadnego fragmentu poezji Mickiewicza”. 

 
Ad 5. 
Około jedna trzecia ankietowanych odpowiedziała, że poezja 

Mickiewicza nie sprawia żadnych trudności w odbiorze, nato-
miast ok. 10% respondentów na to pytanie nie udzieliło żadnej 
odpowiedzi; to ostatnie można różnie interpretować, natomiast nie 
można pominąć i takiego wyjaśnienia, że – po prostu – brak zain-
teresowania tą poezją. Ale więcej niż połowa ankietowanych – 
ok. 60% – próbowała wyszczególnić przyczyny trudności w per-
cepcji tekstów Mickiewicza. Poniżej zestawiam kilka charaktery-
stycznych wypowiedzi: 

– trudny język poetycki (!), 
– nudne fragmenty, nudne długie opisy, 
– brak czasu na odpowiednią analizę, 
– brak odpowiedniej wiedzy historycznej u czytelnika (sic!), 
– nakaz czytania utworów Mickiewicza. 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 373 

 

Dokonując próby podsumowania wyników przeprowadzonych 
badań ankietowych, wypada stwierdzić, że większość uczniów 
ceni dzieła wieszcza głównie z uwagi na ich wymowę ideową. 
W niewielkim stopniu motywacją lektury są walory estetyczne 
utworów.  

Kolejne – zatrważające przecież! – spostrzeżenie wynika 
z konstatacji, że ponad jedna dziesiąta badanych nie zamierza 
powrócić do książek Mickiewicza. Wskazuje to na powierzchow-
ność percepcji tych dzieł, na wypełnienie co najwyżej obowiązku 
lekturowego bez osobistych wyższych motywacji. Stawia to pod 
znakiem zapytania realizację kluczowych celów kształcenia         
literackiego.  

 
Bazę dla kształcenia na poziomie średnim stanowiły przed           

rokiem 1999 – jak wiadomo – wiadomości i umiejętności wynie-
sione z ośmioklasowej szkoły podstawowej. Lektura tekstów 
Mickiewicza w ostatnim przed reformą programie483 opracowa-
nym dla tego szczebla kształcenia została – z podziałem na          
poszczególne klasy – zaprogramowana następująco: 

– klasa IV: „Pani Twardowska”, „Przyjaciele”, 
– klasa V: fragmenty „Pana Tadeusza”: „Opowieść o pojedyn-

ku Doweyki z Domeyką”, „Poranek” lub „Sad”. „Chmury”, 
– klasa VI: wybrana ballada, np. „Świtezianka”, „Powrót taty”, 

„Świteź”, „Trzech Budrysów”, 
– klasa VII: „Pan Tadeusz” – fragmenty: „Inwokacja”, „Powrót 

panicza”, „Ważna Sędziego nauka o grzeczności” „Koncert 
Jankiela”; „Dziady” część II; „Reduta Ordona” ; „Grażyna” 
(lektura uzupełniająca), 

– klasa VIII: fragmenty „Pana Tadeusza”: „Zamek”, „Emigra-
cja. Jacek”; „Pan Tadeusz” – w całości (lektura uzupeł-
niająca). 

 
                                                 
483   Program szkoły podstawowej. Język polski. Klasy IV–VIII, Warszawa 1990. 



374 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

Dostosowane do tego programu podręczniki modyfikowały 
nieco – z inicjatywy ich autorów – ten zakres lekturowy. 

Podręcznik Marii Nagajowej – dla klasy IV – „Słowo za sło-
wem” zamieszczał przepisane programem teksty – bajkę „Przyja-
ciele” i balladę „Powrót taty”. W tejże autorki podręczniku dla 
klasy V znajdujemy następujące teksty: „Lis i kozieł”, „Śmierć 
pułkownika”, „Świteź”, fragment „Pana Tadeusza”: „Wojskiego 
opowieść o pojedynku Doweyki z Domeyką”.  

W klasie szóstej używano również podręcznika Marii Naga-
jowej. Z tekstów Mickiewicza znalazła się w nim tylko „Świte-
zianka”.484 

W klasie siódmej stosowano podręcznik Janiny Dietrich.485 
Znalazły się w nim wszystkie utwory wieszcza przewidziane  
zestawem lektury obowiązkowej.  

Natomiast w podręczniku Kazimierza Krajewskiego486 dla  
klasy VIII zamieszczono wiersz „Niepewność” oraz fragmenty 
arcypoematu, nadając im ogólnie przyjęte w literaturze czytanko-
wej tytuły („Inwokacja”, „Dwór w Soplicowie”, „Dzieje zamku 
Horeszków”, „Zaścianek Dobrzyński”, „Spowiedź Jacka Sopli-
cy”, „Zakończenie”. 

Po wprowadzeniu reformy systemu oświaty wybrane zagad-
nienia z epoki romantyzmu trafiły do programu gimnazjów oraz 
szkół ponadgimnazjalnych – różnych typów, w tym liceów ogól-
nokształcących. Wprowadzono pojęcie minimum programowego, 
szybko przemianowane na poręczniejszą podstawę programową.  

                                                 
484  M. Nagajowa „Słowo za słowem”. Podręcznik do kształcenia literackiego 

i językowego dla klasy IV, Warszawa 1994.  
 Taż, „Język i świat”. Podręcznik do kształcenia literackiego i kulturalnego oraz 

do ćwiczeń w mówieniu i pisaniu dla klasy V, Warszawa 1988. 
 Taż, Podręcznik do kształcenia literackiego i językowego dla klasy VI, Warszawa 

1997. 
485  J. Dietrich, „W Ojczyźnie – Polszczyźnie. Podręcznik do kształcenia literackiego 

i kulturalnego dla klasy VII, Warszawa 1992. 
486  K. Krajewski „Echo z dna serca”. Podręcznik do kształcenia literackiego 

i kulturalnego dla klasy VIII, Warszawa 1985. 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 375 

 

W drugim punkcie podstawy programowej – odnoszącym się 
do gimnazjum – znajdujemy zapis obligujący do opracowania 
wybranych bajek i ballad Mickiewicza, „Dziadów” części drugiej 
oraz „Pana Tadeusza” – we fragmentach. 

Podstawa programowa kształcenia ogólnego dla szkół ponad-
gimnazjalnych w dziale lektury epoki romantyzmu wymienia, jak 
to zaznaczyliśmy na początku, tylko „Pana Tadeusza” i „Dzia-
dów” cz. III; mowa jest też o wyborze poezji Mickiewicza. Zau-
ważmy przy okazji, że nie wymieniono żadnego utworu Słowac-
kiego. Pojawiło się tylko hasło: „wybrane sceny z dramatów        
romantycznych” i „wybór poezji romantycznej” – i tu padły            
nazwiska Słowackiego, Norwida i Krasińskiego. Dodajmy, że 
w treściach kształcenia dla profilu humanistycznego nie posze-
rzono zakresu obligatoryjnej lektury.  

Podstawa programowa stanowiła asumpt do opracowywania 
programów nauczania – także na szczeblu kształcenia gimnazjal-
nego oraz w szkołach średnich.  

Z programami487 korespondują podręczniki488. Jest niemal       
zasadą, że poszczególne programy dla gimnazjów oraz odpowia-

                                                 
487   C. Antosik, A. Biała, J. Chałońska, A. Kozieja, A. Krawczyk, A. Krzyczkowska, 

K. Staszewska, R. Starz, E. Szpak, „Czytam świat” (nr dopuszczenia: DKW-
4014-106/99); A. Kowalczykowa, T. Marciszuk, P. Marciszuk, K. Mrocewicz, 
J. Porayski-Pomsta, Język polski: Stentor 2 – „Kto czyta, nie błądzi” (nr dopusz-
czenia: DKW-4014-143/99); A. Gis, „Zrozumieć słowo”: program nauczania 
języka polskiego w gimnazjum (kl. I–III) (nr dopuszczenia: DKW-4014-204/99); 
T. Bugajska, M. Gudro, M. Małachowska, E. Tomińska, G. Witak-Wcisło, 
T. Zawisza-Chlebowska, M. M. Wojterska, „Świat w słowach i obrazach”:         
program nauczania języka polskiego dla gimnazjum (nr dopuszczenia: DKW-
4014-72/99); G. Olszowska, T. Garstka, Z. Grabowska, „Do Itaki”: program 
nauczania języka polskiego dla klas I–III gimnazjum (nr dopuszczenia DKW-
4014-237/99); M. Jędrychowska, Z. A. Kłakówna i in., Język polski – „To           
lubię!” (nr dopuszczenia: DKW-4014-128/99).  

488   C. Antosik, Czytam świat. Wypisy z wielkiej księgi kultury. Podręcznik do 
kształcenia literackiego i kulturalnego dla kl. I. (168/99); C. Antosik i in., Czy-
tam świat. Wypisy z wielkiej księgi kultury. Podręcznik do kształcenia literacko-
kulturowego dla klasy II (127/00); C. Antosik, A. Biała, A. Krawczyk, K. Sta-
szewska, Czytam świat. Wypisy z wielkiej księgi kultury. Podręcznik do kształce-
nia literacko-kulturowego dla klasy III gimnazjum (138/01); W. Bobiński, Świat 



376 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

dające im zestawy podręcznikowe przygotowują te same zespoły 
autorskie. 

Do egzemplifikacji wybrałem 6 programów gimnazjalnych 
i odpowiadających im zestawów podręcznikowych, kierując się 
zainteresowaniami nauczycieli szkół śląskich i dolnośląskich, 
owocującymi takim właśnie wyborem.  

– „Czytam świat”, 
– „Kto czyta nie błądzi”, 
– „Zrozumieć słowo”, 
– Świat w słowach i obrazach”, 
– „Do Itaki”, 
– „To lubię!”. 
We wszystkich programach pojawia się „Pan Tadeusz” – we 

fragmentach, niekiedy nawet w ciągu całego trzyletniego kształ-
cenia. Ten ostatni przypadek to – program „Świat w słowach 
i obrazach”, gdzie wyjątki z poematu wprowadza się do każdej 
z trzech klas. 

                                                                                                        
w słowach i obrazach 2. Podręcznik do kształcenia literackiego i kulturowego 
dla klasy pierwszej gimnazjum (239/02); Tenże, Świat w słowach i obrazach. 
Podręcznik do kształcenia literackiego i kulturowego dla klasy II gimnazjum 
(301/99); Tenże, Świat w słowach i obrazach. Podręcznik do kształcenia literac-
kiego i kulturowego dla klasy trzeciej gimnazjum (360/00); T. Garsztka, Z. Gra-
bowska, G. Olszowska, Do Itaki. Z XX i XXI wieku. Kształcenie literackie. 1 kla-
sa (64/99); Ciż, Do Itaki. Z Panem Cogito. Kształcenie Literacko-kulturowe. 
2 klasa (139/00); Ciż, Do Itaki. W rodzinnej Europie. Kształcenie literacko-
kulturowe. Podręcznik dla ucznia. 3 klasa gimnazjum (80/01); A. Gis, Zrozumieć 
słowo. Język polski 1. Podręcznik do kształcenia literackiego (94/99); Taż,          
Zrozumieć słowo. Język polski 2. Podręcznik do kształcenia literackiego (99/00); 
Taż, Zrozumieć słowo. Język polski. Podręcznik do kształcenia literackiego i kul-
turowego. Gimnazjum 3. (59/01); M. Jędrychowska, Z. Kłakówna i in., To lubię! 
Podręcznik do języka polskiego. Teksty i zadania. Ćwiczenia językowe. Klasa I 
gimnazjum (27/99); Ciż, To lubię! Podręcznik do języka polskiego. Teksty i za-
dania. Ćwiczenia językowe. Klasa II (287/99); Ciż, To lubię! Podręcznik do ję-
zyka polskiego. Teksty i zadania. Klasa 3 gimnazjum (35/01); A. Kowalczyko-
wa, Kto czyta, nie błądzi. Literatura i kultura. Podręcznik dla klasy I (210/99); 
A. Kowalczykowa, K. Mrocewicz, Kto czyta, nie błądzi. Literatura i kultura. 
Podręcznik dla klasy II (90/00); Ciż, Kto czyta, nie błądzi. Literatura i kultura. 
Podręcznik dla III klasy gimnazjum (67/01). 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 377 

 

W zapisach programu „Czytam świat” „Pan Tadeusz” znalazł 
się w klasie pierwszej i drugiej, w „Kto czyta nie błądzi” i „Zro-
zumieć słowo” – tylko w klasie drugiej.  

Jak wiadomo – programy – „Do Itaki” i „To lubię” rezygnują 
z przyporządkowania tekstów do poszczególnych klas, więc 
fragmenty epopei uwzględnia się bez wskazania szczebla kształ-
cenia.  

Druga część „Dziadów” została uwzględniona we wszystkich 
omawianych programach i – z reguły – w klasie drugiej gimna-
zjalnej. 

Wybór ballad podają niemal wszystkie programy; nie znajdu-
jemy tylko tej propozycji w „To lubię”. 

W niektórych programach – zamiast na ogół przyjętego zapisu 
„wybrane ballady” – podawano tytuły tekstów. A więc według 
programu „Czytam świat” w klasie pierwszej omawia się           
„Romantyczność”, w klasie drugiej – „Świteziankę”, a program 
„Zrozumieć słowo” przewiduje „Rękawiczkę” – do analizy 
w klasie pierwszej gimnazjum.  

Kolejnym gatunkiem tekstów Mickiewicza zaleconym przez 
podstawę programową są bajki.  

Znajdujemy je w trzech programach – „Czytam świat” (kl. II), 
„Zrozumieć słowo” (kl. I), „Świat w słowach i obrazach” (kl. II). 
W jednym z tych programów zasugerowano, jaki tytuł bajki byłby 
preferowany; program „Czytam świat” wymienia jako przykład 
bajkę „Pies i wilk”, w istocie chyba jeden z najlepszych obrazków 
alegorycznych w bajkopisarstwie Mickiewicza.  

„Sonety” – perły naszej liryki są słabo reprezentowane w pro-
gramach. „Świat w słowach i obrazach” wymienia w materiale 
nauczania klasy drugiej – Żeglugę”, a w klasie trzeciej – „wybra-
ny sonet”.  

Nieco większy wybór tekstów można by opatrzyć nagłówkiem 
„liryka miłosna”. Pojawiają się one w dwóch programach – „Zro-
zumieć słowo” oraz „Świat w słowach i obrazach”. Oba programy 



378 |            M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j  

 

zalecają do omówienia: „Niepewność” i „Do M*** („Precz 
z moich oczu...”), a pierwszy z nich uwzględnia jeszcze „Do *** 
– Na Alpach w Splügen 1829”.  

Nader rzadko jest reprezentowana liryka patriotyczna oraz         
filozoficzno-religijna. Jeden raz pojawia się „Reduta Ordona” 
(program „Czytam świat” – klasa II) i raz „Nad wodą wielką 
i czystą...” („Świat w słowach i obrazach” – kl. III).  

Jak zapisy programowe przekładają się na materiał lekturowy 
zawarty w podręcznikach?  

Podajmy te informacje – odnosząc się do poszczególnych  
podręczników. W „To lubię” znajdujemy: balladę „Lilie”, frag-
ment II części „Dziadów” oraz, tak zatytułowane, fragmenty  
„Pana Tadeusza”: 

– „Inwokacja”, 
– „Obłoki”, 
– „Tajemnicza nimfa gęsi pasie”, 
– „Czas porzucić indyki i kury”, 
– „Tadeusza i Telimeny miłosne przypadki”. 
Spoza podstawy programowej pojawiły się jeszcze dwa teksty: 

„Oda do młodości” i „Śmierć pułkownika”. 
„Świat w słowach i obrazach” prezentuje następujące teksty: 

z ballad – „Romantyczność” i „Świteziankę”, bajki: „Zając i ża-
ba”, „Dzwon i dzwonki”, „Żona uparta”, całość II części „Dzia-
dów”, z liryków: Do M***, „Niepewność”, Stepy Akermańskie”, 
„Żeglugę”, „Nad wodą wielką i czystą” i następujące wyjątki 
z „Pana Tadeusza”: 

– „Opowiadanie Gerwazego”, 
– „Spowiedź Jacka Soplicy”, 
– wybrane fragmenty: „Umizgów”, „Dyplomatyki i łowów”, 

„Kłótni”, „Zajazdu”. 
Podręcznik „Kto czyta, nie błądzi” wprowadza balladę „To lu-

bię”, fragment II. części „Dziadów”, z liryków – „Górę Kikineis” 
oraz „Do M***” oraz następujące fragmenty „Pana Tadeusza”: 



M i c k i e w i c z  w  e d u k a c j i  s z k o l n e j       | 379 

 

– „Arcyserwis”, 
– „Opowieść Gerwazego”, 
– „Polowanie”, 
– „Był dwór”, 
– „Chmury jak obrazy”, 
– „Koncert Jankiela”, 
– „Kraj lat dziecinnych”. 
W podręczniku „Zrozumieć słowo” znajdujemy: „Lilie”, „Po-

lały się łzy”, fragment drugiej części „Dziadów”, a „Pana Tadeu-
sza” reprezentują następujące wyjątki: 

– „Inwokacja”, 
– „Dwór w Soplicowie”, 
– „Sędziego nauka o grzeczności”, 
– „Koncert Jankiela”, 
– „Kraj lat dziecinnych”. 
„Czytam świat” proponuje dość urozmaicony wybór liryków. 

Obok ballad („Romantyczność” i fragment „Świtezianki”) znajdu-
jemy tu fragment „Rozmowy wieczornej”, „Redutę Ordona”, 
„Pieśń filaretów”, „Rozmowę”. Zamieszczono też fragment II 
części „Dziadów”, a z „Pana Tadeusza” – „Inwokację”, fragmenty 
ksiąg I i XI oraz „Epilogu”.  

Zamykający ten przegląd podręcznik „Do Itaki” zamieszcza 
w całości część drugą „Dziadów”, fragmenty księgi I i „Epilogu” 
„Pana Tadeusza”, z ballad – „Rybkę”, z bajek – „Żaby i ich kró-
le”, a ponadto – wybór „Sonetów krymskich” oraz trzy wiersze 
liryczne: „Odę do młodości”, „Niepewność” i „Nad wodą wielką 
i czystą”.  

Jak widać z tego przeglądu – programy i podręczniki gimna-
zjalne – zalecają krąg lektury Mickiewiczowskiej mocno zbliżony 
do kanonicznego zestawu starszych klas szkoły podstawowej 
sprzed reformy. Zawężają go nawet, bo – przypomnijmy – w tam-
tym programie przewidziano, choć fakultatywnie, lekturę „Graży-
ny” i „Pana Tadeusza” w całości, czego w obecnych programach 
gimnazjalnych się nie proponuje. 
 



 

 
 
 
 

Spory o Mickiewicza 
 
 
Od końca dziewiętnastego wieku niekwestionowanym zbiorem 

informacji o Mickiewiczu, a zarazem wzorcem analityczno-inter-
pretacyjnym jego dzieł, była monografia Józefa Kallenbacha, 
wznowiona właśnie w roku rozpoczynającym czasy II Rzeczypo-
spolitej489.  

U progu niepodległości pojawiła się książka Artura Górskiego 
„Monsalwat. Rzecz o Adamie Mickiewiczu”490, pozostająca bez-
sprzecznie w orbicie oddziaływań wspomnianej monografii 
a będąca zarazem kulminacyjnym przejawem kultu poety. Ideali-
zacja postaci wieszcza sięgnęła tu zenitu. Życie i twórczość        
Mickiewicza zostały ukazane jako konsekwentne dążenie do 
szczytu doskonałości, stąd analogia do średniowiecznej opowieści 
o Persivalu. Górski wyeksponował mesjanistyczny charakter 
przesłania Mickiewicza, z losów bohaterów literackich rekon-
struował stan jego osobowości – jako wciąż produkującej dobra 
i nieustannie zmagającej się z szatanem. Powstał w ten sposób nie 
tylko monumentalny obraz poety-wieszcza, ale też trwała zachęta 
do naśladowania tego niedoścignionego wzorca. Mickiewicz jawił 
się jako „sen narodu”, który należy uznać za wytyczną jego        
dalszych dziejów. „Sen przeszedł, wykładajcie go teraz wróżbici” 
– pisał autor „Monsalwatu” i oddzielnie radził, jak ów „sen”  
„wykładać”. Czynił to poprzez publikację „Pism prozą, przemów 

                                                 
489  J. Kallenbach, Adam Mickiewicz, wyd. II, Poznań 1918. 
490 A. Górski, Monsalwat. Rzecz o Adamie Mickiewiczu. Kraków 1908. Z tej edycji 

pochodzą zamieszczone cytaty.  



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 381 

 

i listów” Mickiewicza, którą zatytułował: „Nadeszły inne czasy”. 
Książka eksponowała wypowiedzi Mickiewicza – publicysty 
i profesora literatury w powiązaniu z wybranymi fragmentami 
jego dzieł. 

Nas interesuje w szczególności odbiór czytelniczy „Monsalwa-
tu” przez późniejsze środowiska kulturotwórcze, modelujące  
recepcję Mickiewicza w międzywojniu, jak np. lektura Stanisława 
Pigonia. 

Pigoń poświęcił tej książce artykuł pt. „Spojrzenie ku >Mon-
salwatowi< Artura Górskiego”491. Jego zdaniem – już współcze-
śni stworzyli „mit Mickiewicza, mit o wymiarach ponadczłowie-
czych”. „Niezwyczajność”, „fenomen psychiczny”, „duch strasz-
ny swą potęgą, wulkaniczną pasją”, „duch królewski” – to okre-
ślenia, które pod adresem Mickiewicza padły już od jego współ-
czesnych, np. „straszliwy duch” (Słowacki w „Zawiszy Czar-
nym”), „tytan szturmujący Boga” (Krasiński – wypowiedź z okre-
su Wiosny Ludów). Podstawą tej świątyni, którą Górski wzniósł 
Mickiewiczowi jest, zdaniem Pigonia, przekonanie o „głębokich 
wszechludzkich sprzecznościach” (to już określenie Górskiego) 
nurtujących nieustannie wielkiego poetę. A zatem – pisze Pigoń – 
„miotający się i tęskniący do Boga” duch Mickiewicza – w opra-
cowaniu Górskiego unosi się – od przesłania zawartego w „Kon-
radzie Wallenrodzie” do „Prelekcji paryskich”, a punktem szczy-
towym tego lotu jest Improwizacja – porównana przez autora 
„Monsalwatu” do „Księgi Hioba” lub „Prometeusza” Eschylosa.  

Mimo że Pigoń dostrzega w inspiracji takiego ujęcia dzieła 
i biografii twórcy „Pana Tadeusza” przejaw „choroby pokolenia 
Młodej Polski” – odnosi się do „Monsalwatu” z uznaniem, pod-
kreślając, że propagowany przez Górskiego „pęd serdeczny”  
wobec dzieła największego poety oznaczał zerwanie z pozytywi-

                                                 
491 St. Pigoń, Spojrzenie ku „Monsalwatowi” Artura Górskiego, [w:] Wśród twór-

ców. Kraków 1947, s. 225–30. Z tej publikacji pochodzą zamieszczone cytaty. 



382 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

styczną koncepcją Mickiewicza „poczciwego kaznodziei”. Mic-
kiewicz stał się tedy symbolem tęsknoty pokolenia młodopolskie-
go za „wielkością duchowej natury i czynem wyzwalającym”. 
Autor „Pana Tadeusza” w interpretacji tego pokolenia to „czło-
wiek – symbol, który przeszedł w sobie przez rozdarcia jaźni i jej 
scalenie, przez klęski i zwycięstwa, to wzór i przewodnik”. 

Pigoń stwierdził na koniec, że „Monsalwat” – „wspanialszy 
poemat niż studium – w dziejach recepcji Mickiewicza jest pozy-
cją jedną z najznamienitszych, znaczącą w dziejach polskiej kul-
tury duchowej”. 

Jak widać, wybitny mickiewiczolog, którego opinia może być 
uznana za reprezentatywną dla recepcji poety w międzywojniu, 
należał do grona badaczy aprobujących kult Mickiewicza w inter-
pretacji Górskiego, chociaż jego studium uważał głównie za        
dokument epoki.  

Ten model kreowania Mickiewicza na patrona narodowej 
sprawy, męczennika i wzorzec moralny, wzbudzi stanowiska  
polemiczne. Okazją do licznych wystąpień były obchody jubileu-
szowe 70-lecia śmierci poety w roku 1925. Elitarne „Wiadomości 
Literackie” poświęciły temu jubileuszowi oddzielny numer 
(3/1925). Wymowny już był kształt edytorski zeszytu. Na stronie 
pierwszej, opatrzonej tytułem „Adamowi Mickiewiczowi w hoł-
dzie”, zamieszczono reprodukcję portretu wykonanego przez  
Artura Grottgera, tekst „Ody do młodości”, fragmenty przemó-
wień poety oraz wiersz Józefa Wittlina „Pieśń o Adamie Mickie-
wiczu”. Na stronie drugiej – symetrycznie – po dwóch stronach 
długiego wiersza Mieczysława Brauna obfitującego w cytaty 
Mickiewiczowskie i wyrażającego aforystyczną prawdę: „Żyjemy 
Twoim słowem jak powszednim chlebem” – znalazły się dwa 
znamienne eseje: Józefa Ujejskiego „Zapomniany artysta” oraz 
Jana Nepomucena Millera „Mickiewicz w świetle niepodległo-
ści”. Ujejski domagał się reinterpretacji poezji Mickiewicza jako 
sztuki słowa. Pisał m.in.: 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 383 

 

„Zapomniany, gdyż bardzo prędko przysłonił go nieśmiertelny 
wieszcz narodowy i po dziś dzień jeszcze przysłania [...]. Na-
prawdę czas już przypomnieć – odkryć prawie – zapomnianego 
artystę [...] Adama Mickiewicza [...]. I niech już ci, co będą usi-
łowali badać i oświetlać arkana sztuki Mickiewicza, zapomną 
wówczas o wieszczu i nauczycielu narodu całkowicie”. Uwagę 
szczególniejszą wypada poświęcić tekstowi Millera, publicysty, 
który wkrótce zdobył, obok Tadeusza Boya-Żeleńskiego, opinię 
czołowego rewizjonisty w kwestii recepcji Mickiewicza.  

Otóż Miller nazwał poezję Mickiewicza (prawda, że niecałą) 
jedną z „kul u nogi” współczesnego społeczeństwa. Wypunktował 
zupełną jakoby nieaktualność wiersza „Do matki Polki”, wątpliwą 
wartość wychowawczą „Konrada Wallenroda” oraz – jak to okre-
ślił – demoralizujący wpływ „Pana Tadeusza” – pono bezkrytycz-
nej apoteozy szlacheckiej kultury odziedziczonej po czasach     
saskich.  

W prasie pojawiły się niezwłocznie artykuły polemiczne.   
Żywo zareagował m.in. Ignacy Chrzanowski, ostro atakując in-
wektywy Millera492; użył jednoznacznego, nacechowanego emo-
cjonalnie, wykrzyknika – „dołoj!” (precz!) wobec szargania naro-
dowej świętości, czego dopuścił się, w odczuciu profesora,          
Jan Nepomucen. Juliusz Kaden-Bandrowski493 wystąpił w obronie 
Millera, ośmieszając naukowców, którzy jakoby zatracają poczu-
cie rzeczywistości obracając się wśród „niezliczonych wstępów, 
wpływów, przyczynków, epok, rodzajów, gatunków, wspaniałych 
zbiorów fonetyk, skrzyń znaków przestankowych”. Miller w swej 
replice494 odpowiedział prof. Chrzanowskiemu, że nie neguje 
„znaczenia historycznoliterackiego” dzieła Mickiewicza, ale          
chodzi mu o – jak się wyraził – „aktualną owocność” np. „Pana 

                                                 
492  Cyt. za: W. Jankowski, Czy można dziś czytać „Pana Tadeusza” w szkole?, 

Sprawy Towarzystwa Nauczycieli Szkół Średnich i Wyższych, 1925, nr 10–11.  
493  Jw. 
494  Jw. 



384 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

Tadeusza”. Podparł się też autorytetem Juliusza Kleinera, cytując 
z jego artykułu „Pogoda i bolesność w >PanuTadeuszu<” nastę-
pujący passus: „Społeczeństwo przedstawione w >Panu Tadeu-
szu< nie może zdobyć się na planowane działanie ogólne – zbyt 
niski jego poziom umysłowy – zbyt łatwa przewaga w nim pry-
waty nad myślą narodową”495. Wreszcie – powołał się na autory-
tet samego Mickiewicza (mieniąc się jego „jedynym czcicielem, 
uczniem i wyznawcą”), cytując następujące zdanie poety: „Gotu-
jąc się do przyszłości potrzeba wracać się myślą w przeszłość,          
ale o tyle tylko, o ile człowiek, gotujący się do przeskoczenia 
rowu, wraca w tył, aby się tym lepiej rozpędzić”496.  

Kolejnym rewizjonistycznym atakiem Millera był jego „Zaraza 
w Grenadzie. Rzecz o stosunku nowej sztuki do romantyzmu 
i modernizmu w Polsce” (Warszawa 1926), w którym to opraco-
waniu nie wyszedł właściwie poza wcześniej sformułowane  
uwagi o nieaktualności haseł narodowowyzwoleńczych i progra-
mów estetycznych wymienionych w podtytule epok.  

Drugi dziesiątek lat XX stulecia to stopniowe oddalanie się 
w badaniach literackich od „problematyki biograficzno-psycho-
logicznej i genezy historyczno-społecznej”, od „dydaktyzmu na-
rodowo-moralnego”, a koncentracja na „zawartości tekstów lite-
rackich i relacjach między nimi”497. 

Za pionierskie – w dziedzinie zainteresowań autonomią struk-
tury dzieła literackiego – należy uznać prace Juliusza Kleinera, 
który już w roku 1913, w publikacji zatytułowanej „Charakter 
i przedmiot badań literackich”, wyraził pogląd, że „przedmiotem 
wiedzy o literaturze jest zawartość tekstów jako odrębna sfera 
rzeczywistości ludzkiej”498.  

                                                 
495  Jw. 
496  Jw. 
497  H. Markiewicz, Polska nauka o literaturze. Warszawa 1981, s. 119. 
498  J. Kleiner, Charakter i przedmiot badań literackich, [w:] Teoria badań literac-

kich w Polsce, Kraków 1960, t. I, s. 205. 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 385 

 

Świadectwem narastania zainteresowań badaniami źródłowymi 
oraz ergocentrycznymi jest szereg prac naukowych z drugiego 
dziesiątka lat XX wieku oraz początków II Rzeczypospolitej.  
Józef Kallenbach wydał „Nieznane pisma Mickiewicza z lat 
1817–1823”(1910), a Jan Czubek – pięciotomową „Koresponden-
cję filomatów” (1913) oraz „Poezję filomatów” (1922). Stanisław 
Pigoń ogłosił w roku 1911 wyniki badań nad „Księgami narodu 
polskiego i pielgrzymstwa polskiego”, natomiast Wilhelm Bruch-
nalski zajął się wykrywaniem tradycji i źródeł literackich „Graży-
ny” i „Konrada Wallenroda”, publikując w roku 1922 studium 
na ten temat. Odnotować też trzeba dwie prace o charakterze 
komparatystycznym, obie dotyczące arcypoematu: Stanisława 
Windakiewicza – „Prolegomena do >Pana Tadeusza<” (1918) 
i Konstantego Wojciechowskiego – „>Pan Tadeusz< Mickiewicza 
a romans Waltera Scotta”(1919).  

Znanemu bibliografowi, Gabrielowi Korbutowi, zawdzięcza-
my dalsze zainteresowanie badaniami ergocentrycznymi; „pozna-
nie dzieł czy utworów”499 uważał ona za główne zadanie history-
ka literatury. Zalecał jednak nie lekceważyć pierwiastka biogra-
ficznego w procesie analizy literackiej – zwłaszcza przy czytaniu 
tekstów przejrzyście nawiązujących do osobistych przeżyć autora. 
Jako modelowy przykład podawał „Dziady” wileńsko-kowieńskie 
Mickiewicza.  

Próbą wyważenia proporcji między zainteresowaniami dziełem 
a twórcą jest działalność badawcza Stefana Kołaczkowskiego, 
który w studium „Mickiewicz jako człowiek” próbował przedsta-
wić ewolucję osobowości twórczej poety, także poprzez odczyty-
wanie jego utworów.  

Rzecznikiem „własnego, odrębnego życia”500 dzieł literackich 
był Manfred Kridl. Czwarta część „Dziadów” posłużyła mu do 
sformułowania krytycznej opinii o wciąż jeszcze dominującej 
                                                 
499  G. Korbut, Wstęp do literatury polskiej. Warszawa 1924, s. 3.  
500  M. Kridl, Wstęp do badań nad dziełem literackim, Wilno 1936, s. 102. 



386 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

tendencji, zakładającej pełną paralelę między miłością Mickiewi-
cza do Maryli a losami Gustawa. Tenże badacz dał dowody solid-
nego opanowania metody filologicznej w pracach o Mickiewiczu 
i Słowackim („Mickiewicz i Lemennais” – 1909, „Antagonizm 
wieszczów” – 1925).  

W połowie lat trzydziestych, a więc w okresie, gdy odbywały 
się uroczystości z okazji stulecia „Pana Tadeusza”, pojawiła się 
książka o Mickiewiczu, będąca świadectwem charakterystyczne-
go napięcia między starymi formułami kultu a nowoczesnymi 
ujęciami odbrązowniczymi. Mowa o studium Stanisława Winda-
kiewicza – „Adam Mickiewicz. Życie i dzieła” (Kraków 1935). 
Windakiewicz, ceniony komparatysta, autor portretów mono-
graficznych pisarzy staropolskich (Kochanowski, Skarga, Rej),         
pisząc o Mickiewiczu zastosował gawędowy tok narracji, posze-
rzając w ten sposób recepcję rozprawy, m.in. o szkolnego od-
biorcę. Nadając pracy charakter popularny zamieszczał w anali-
zach utworów fabularnych elementy streszczeń, co spotkało się 
z aplauzem środowisk uczniowskich a dezaprobatą badaczy 
i dydaktyków. Nie te jednak sprawy ściągnęły burzę na autora 
studium, lecz lansowanie swoistego poglądu na temat źródeł         
inspiracji twórczych poety. W monografii została bowiem posta-
wiona pewna generalna teza, a mianowicie – eksponowanie uza-
leżnienia twórczości Mickiewicza od jego życia erotycznego. 
Stanisław Pigoń w recenzji501, cytując następujący fragment kon-
statacji Windakiewicza: „Postęp jego (Mickiewicza – H.G.) twór-
czości był ściśle zależny od dziejów jego serca [...]. Póki Maryla, 
Henrietta i inne bogdanki pobudzały go do tworzenia, póty pisał” 
– gwałtownie zareplikował: „Więc to aktywność erotyczna poety 
ma być przyczyną sprawczą wszystkich jego dzieł? A z jakiejż       
to erotyki wywinął się „Wallenrod”? Jakaż erotyka wydała „Pa-
na Tadeusza”? A na odwrót cóż poetyckiego wydała miłość 
                                                 
501  St. Pigoń, Nowy portret literacki Mickiewicza, [w:] Wśród twórców..., s. 261–

267. Z tej publikacji pochodzą zamieszczone cytaty.  



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 387 

 

(bo ostatecznie jakaś miłość) do Ksawery? Nie, tym kluczem        
nie otworzymy tajemnicy twórczości Mickiewicza! Obracając go 
zaś w ręku, znowu odczuwamy żywą ochotę, by dostrzec w jego 
sformułowaniu podnietę, idącą z Boyowskiej koncepcji seksuali-
stycznego wulkanizmu Mickiewicza”. Swą ocenę monografii 
Windakiewicza kończy Pigoń znamiennym zwrotem: „Nie można 
spuszczać z oczu, że książka to [...] o Mickiewiczu, to znaczy 
o tym, co mamy najwyższego w literaturze i dziejach naszego 
życia duchowego”. 

Książka Windakiewicza oraz polemika Pigonia wpisują się 
w charakterystyczne dla międzywojnia próby, z jednej strony – 
„odkłamywania” życiorysu Mickiewicza, z drugiej – walki z od-
radzającym się biografizmem. 

Tendencje ergocentryczne, związane z nazwiskami Kleinera, 
Ingardena, Ujejskiego, Pigonia ujawniły się w szeregu prac o po-
szczególnych tekstach Mickiewicza. Na uwagę szczególną zasłu-
guje dzieło Pigonia: „>Pan Tadeusz< – wzrost, wielkość i sława”, 
napisane w stulecie pierwszej edycji utworu. To obszerne studium 
stanowi „klasyczne dziś ujęcie genezy literackiej oraz recepcji 
eposu”502.  

Józef Ujejski i Stanisław Pigoń interesowali się też mesjani-
zmem polskim i świadectwem tego są niemal równocześnie 
(1931) opublikowane prace („Dzieje mesjanizmu polskiego” 
Ujejskiego i „Adam Mickiewicz w Kole Sprawy Bożej” Pigonia). 

Uczniowie Kleinera, Ujejskiego, Pigonia, Kridla zwykle roz-
poczynali naukowe kariery od prac z zakresu mickiewiczologii. 
Np. Konrad Górski już w roku 1925 opublikował studium 
pt. „Pogląd na świat młodego Mickiewicza (1815–1823)”, a w rok 
później Henryk Schipper – rozprawę o sentymentalizmie w twór-
czości poety. Stefania Skwarczyńska w roku 1934 ogłosiła pracę 
pt. „Rozwój wątków i obrazów w twórczości Mickiewicza” 
                                                 
502  Literatura polska. Przewodnik encyklopedyczny, PWN, Warszawa 1984, t. II, 

s. 170. Autor hasła: Zbigniew Jerzy Nowak.  



388 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

a Zofia Niemojewska-Gruszczyńska w studium „Walka szatana 
z Bogiem w polskim dramacie romantycznym” (1935) wiele 
miejsca poświęciła „Dziadom”. Natomiast Stefan Kawyn rozpo-
czął przed wojną cykl swoich szkiców fenograficznych o dziejach 
kultu Mickiewicza pracą „Ideologia stronnictw politycznych 
w Polsce wobec Mickiewicza 1850–1898”(1937). 

Za ukoronowanie badań nad dziełem i czynem Mickiewicza, 
prowadzonych w czasach II Rzeczypospolitej, wypada uznać  
monografię Juliusza Kleinera, jakkolwiek drukiem została w cało-
ści ogłoszona już po drugiej wojnie światowej (1948). Zamyka 
ona wielki tryptyk monograficzny tego samego autora poświęco-
ny trzem wieszczom („Zygmunt Krasiński. Dzieje myśli” – 1912; 
„Juliusz Słowacki. Dzieje twórczości” – 1919–1927; „Mickie-
wicz” – 1934–1948) i stanowi zarazem syntezę jego szkoły inter-
pretacyjnej. Dla Kleinera Mickiewicz, interpretowany w duchu 
platońskim, był pełną i absolutną prawdą życia; w każdym mo-
mencie jego biografii mieściła się całość jego dzieła i w każdej 
warstwie dzieła mieściła się całość życia. Innymi słowy – właśnie 
Mickiewicz, jedyny spośród trójcy wieszczów, uczynił dzieło 
i życie tożsamością.  

Stanowiąca syntezę międzywojennych badań i sporów o Mic-
kiewicza praca Kleinera stała się metodologiczną podstawą póź-
niejszych badań, patronując w szczególności tym ujęciom, które 
eksponowały zjawisko „tytanizmu” Mickiewicza, wyrażające się 
w kulcie „słowa i czynu” autora „Pana Tadeusza”503.  

* * * 

Ostatnie półwiecze przyniosło źródłowe studia i profesjonalne 
interpretacje dzieła najwybitniejszego polskiego poety, a także 
wnikliwe badania jego biografii (m.in. prace Marii Dernałowicz, 
Marii Janion, Stanisława Makowskiego, Zofii Stefanowskiej, 

                                                 
503  Por.: K. Górski, Tytanizm Mickiewicza, „Rocznik Towarzystwa Literackiego 

im. Adama Mickiewicza”, 1988, s. 11–22.  



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 389 

 

Zbigniewa Sudolskiego, Aliny Witkowskiej, Wiktora Weintrauba, 
Mieczysława Inglota, Krzysztofa Rutkowskiego).  

Na początku wypadnie jednak wspomnieć o pracach – dziś już 
przebrzmiałej sławy – usiłujących wprzęgnąć dzieło Mickiewicza 
w proces tzw. budowy podstaw ustroju socjalistycznego. 

Jedną z pierwszych prób monograficznego opracowania życia 
i dzieła Mickiewicza w okresie tzw. kształtowania się władzy 
ludowej podjął Henryk Szyper (Schipper) w „zarysie popular-
nym” (określenie autora) pt. „Adam Mickiewicz. Poeta i człowiek 
czynu” (1947). Książka ta miała wypełnić dotkliwą, jak utrzymy-
wali koryfeusze nowego ustroju, lukę w dotychczasowej mickie-
wiczologii, obok fabularyzowanej opowieści biograficznej         
Mieczysława Jastruna – „Mickiewicz” (1949). Ani jednak Szyper, 
mocno akcentujący „postępowe” poglądy Mickiewicza, ani         
Jastrun w swym eseju monograficznym – nie sprostali oczekiwa-
niom ówczesnej władzy. Pojawiła się więc książka, która już 
w tytule sygnalizowała zdecydowaną opozycję wobec wyników 
dotychczasowych badań. Chodzi o Stefana Żółkiewskiego „Spór 
o Mickiewicza” (1952)504. Autor „Sporu” starał się wyeliminować 
z dorobku dotychczasowej mickiewiczologii wszystko to, co za-
ciemniało obraz Mickiewicz tzw. rewolucyjnego demokraty. Pod-
dając analizie głosy badaczy II Rzeczypospolitej szczególnie kry-
tycznie odniósł się do, jak to określił, „apologetów religijności 
Mickiewicza” (s. 8), rzekomo obalając (z powołaniem się na pra-
ce Wacława Kubackiego) „legendę o rzymskim pielgrzymie” 
(s. 9). I oto w tym obszernym polemicznym studium pojawiła się 
znamienna „rewelacja”: Nie mogąc w żaden sposób zrobić z Mic-
kiewicza ateisty, autor zastosował chwyt dopuszczalny przez 
prawodawców ówczesnego etapu sowietyzacji, a mianowicie po-
wołał się na świadectwa światłych Rosjan z XIX wieku, mają-
cych... słabość do studiowania Pisma Świętego. Okazuje się 
                                                 
504  S. Żółkiewski, Spór o Mickiewicza. Wrocław 1952. Z tej edycji pochodzą kolej-

ne cytaty; po cytacie podaje się w nawiasie numer strony. 



390 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

(co znajdujemy w erudycyjnie zredagowanym przypisie), że na-
wet prekursor postępowych przemian w Rosji – Aleksander Her-
cen – chętnie czytywał tekst Ewangelii. Sympatia dla Ewangelii – 
tu cytat – „nie oznaczała zatem tendencji klerykalnych, mogła iść 
w parze ze zdecydowanie rewolucyjnym światopoglądem, z atei-
zmem” (s. 262). Pozostawmy ten passus bez komentarza. 

Odrzucając zaś dominację pierwiastka duchowego w osobo-
wości Mickiewicza, nie mógł Żółkiewski podać uzasadnienia dla 
fascynacji „Sprawą” Towiańskiego. Pisał więc wprost „[...] nie 
potrafiłbym podać przyczyn psychologicznych, dla których         
Mickiewicz uległ właśnie temu małemu i marnemu człowiekowi” 
(s. 202). Poza Towiańskim w orbicie krytyki Żółkiewskiego         
znaleźli się m.in.: ks. Chołoniewski („firmowy obskurant” – 
s. 181), Oleszkiewicz („typowy mason” – s. 162), ks. Lammenais 
(apologeta „powrotu wyidealizowanego, feudalnego, patriarchal-
nego umiarkowania i miłosierdzia chrześcijańskiego” – s. 183). 

Rzecz Żółkiewskiego wypadało odnotować jako już odległe 
i nieco zapomniane świadectwo spekulacji postacią i dziełem 
Mickiewicza dla określonych celów propagandowych.  

Na profesjonalne, wolne od natrętnego ideologizowania opra-
cowanie monograficzne życia i dzieł Mickiewicza przyszło cze-
kać aż do połowy lat siedemdziesiątych, kiedy to ukazało się 
pierwsze wydanie studium Aliny Witkowskiej – „Mickiewicz. 
Słowo i czyn” (1975). Interesująca jest już sama konwencja wy-
wodu. Autorka snuje opowieść, głównie na temat >słowa<, ale 
także przecież i >czynu< Mickiewicza, nie przerywając toku ak-
centami polemicznymi. A potrzebę uzasadnień czy dodatkowych 
informacji, a przede wszystkim – polemik – realizuje w drugim, 
umownie tylko pobocznym tekście pracy, tj. w obszernych przy-
pisach. W ten sposób studium wpisuje się w dwa obiegi czytelni-
cze – popularny oraz naukowy. Mickiewicz jawi się w tym opra-
cowaniu nie tylko jako artysta słowa, ale też, a właściwie – przede 
wszystkim – jako człowiek, który w każdej chwili życia miał  



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 391 

 

jakąś ideę i ona stymulowała jego postępowanie. Tak było np. 
w okresie, gdy „łudził despotę” pisząc „Konrada Wallenroda”, 
czy zamieszczając wiernopoddańcze akcenty we wstępie do trze-
ciego tomu wydanych w Rosji utworów. Tak też było w później-
szych okresach działalności, nie tylko poetyckiej, – np. podczas 
Wiosny Ludów czy w okresie misji wschodniej. Witkowska 
wciąż nawiązuje w pracach badawczych do miejsca Mickiewicza 
w kontekście epoki oraz do późniejszej recepcji wieszcza. Poniżej 
będzie jeszcze mowa o jej – także polemicznych – wypowie-
dziach na te tematy. Tu tylko zasygnalizujmy, że poświęca – rów-
nież Mickiewiczowi – uwagę w barwnym opisie codziennego 
życia emigrantów polistopadowych, ich fascynacji politycznych 
i światopoglądowych, ale także sposobów zachowań w sytuacjach 
kryzysowych. Mowa o pracy „Cześć i skandale. O emigracyjnym 
doświadczeniu Polaków” (1997). 

Lata osiemdziesiąte, tak brzemienne w wydarzenia polityczne, 
to następny etap „sporów o Mickiewicza”. W roku 1982 polski 
czytelnik otrzymuje „Ziemię Ulro” Czesława Miłosza (wcześnie 
opublikowaną w Paryżu w 1977), a w parę lat potem Jarosław 
Marek Rymkiewicz zaczyna druk tryptyku „Żmut” (1987), „Ba-
ket” (1989), „Kilka szczegółów” (1992). 

„Żmut – to bezładnie poplątane włosy sznurki, tasiemki... 
To co splątane, poplątane, zaplątane... Poplątanie samo w so-
bie...”505. Tak Rymkiewicz nazywa kompleks spraw związanych 
z biografią Mickiewicza, z ich odniesieniem do twórczości oraz 
legendy autora „Dziadów”. Jest zafascynowany osobowością 
i dziełem poety, czemu dał wyraz między innymi w wywiadzie-
rzece „Adam Mickiewicz, czyli wszystko...”506. Równocześnie 
uporczywie poszukuje – jak to określa – „prawdy” o Mickiewi-
czu, stara się odkłamać jego legendę. Jego trylogia, poświęcona 

                                                 
505  J. M. Rymkiewicz, Żmut. Paryż 1987, s. 7.  
506  Adam Mickiewicz, czyli wszystko. Z Jarosławem Markiem Rymkiewiczem  

rozmawia Adam Poprawa. Warszawa 1994. 



392 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

tym właśnie kwestiom, nie może nie wzbudzać zainteresowania, 
podobnie jaki i repliki, wykazujące, do czego prowadzić może 
nadmierny kult szczegółów.  

Rymkiewicz podejmuje np. ostrą polemikę z „mitem”, jak to 
określa, niespełnionej miłości Mickiewicza do Maryli Weresz-
czakówny. W tym miejscu znów oddajmy głos Alinie Witkow-
skiej, trafnie oceniającej „odkrycia” autora „Żmutu”: 

„Z najdrobniejszych odprysków budulca przeszłości – pisze 
Witkowska – tworzy Rymkiewicz portret – mozaikę Mickiewicza 
studenta i nauczyciela w Kownie, dokładając wszelkich starań, 
aby to był wizerunek normalnego młodzieńca. Nie jakiegoś miło-
snego pasjonata, nieszczęśliwca, niedoszłego samobójcy, lecz 
człowieka pełnego wielorakich sukcesów, także miłosnych [...]. 
W tym celu Rymkiewicz triumfalnie wydobył z mroku przeszło-
ści doktorową Karolinę Kowalską, zminimalizował zaś do granic 
możliwości rolę Maryli Wereszczakówny, likwidując przede 
wszystkim romans z Dziewicą. Uczucie, owszem było, ale do 
mężatki, uwieńczone pozamałżeńskim dzieckiem hrabiny           
Puttkamerowej [...]. Autor „Żmutu” broni praw wyobraźni i do-
mniemania w ożywianiu przeszłości [...]. Ale w „Żmucie” – jak 
mniemam – przekroczył granice swobody i pomieszał fikcję         
literacką z badaniem naukowym, a swobodne kombinowanie 
z manipulacją”507.  

Na potwierdzenie stanowiska Witkowskiej dodajmy dwa cyta-
ty z korespondencji Mickiewicza i Marii Puttkamerowej: 

Mickiewicz: „Kochana Mario, ja Ciebie szanuję i ubóstwiam 
jak niebiankę... Strzegę się, abym cię nawet myślą nie obraził”; 

Maryla w liście do Zana – z tego samego okresu: „Słuchając 
głosu powinności, straciłam prawo do jego serca”508. 
                                                 
507  A. Witkowska, Czytanie Mickiewicza – dzisiaj, [w:] Księga w 170 rocznicę  

wydania „Ballad i romansów” Adama Mickiewicza. Pod red. Jacka Kolbuszew-
skiego. Wrocław 1993, s. 17. 

508  Archiwum Filomatów. Cz. I. Korespondencja filomatów 1815–1823. Kraków 
1913, t. IV, s. 294. 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 393 

 

Czyż tak pisaliby o swej miłości kochankowie realizujący          
banalny schemat zdrady małżeńskiej, co niedwuznacznie sugeruje 
Rymkiewicz? 

Korzystając zaś z badań Zbigniewa Sudolskiego rozwikłajmy 
wreszcie ten „żmut”, czy może kołtun o rzekomym dziecku Mic-
kiewicza i Maryli. Otóż – Ewelinka Zanówna, bo o to dziecko 
chodzi, najmłodsza siostra Tomasza, została przyjęta na wycho-
wanie przez Marię Puttkamerową, gdy Zan został uwięziony 
i poszedł na zesłanie, a dziecko pozostało bez opieki. Ewelinka 
zmarła przedwcześnie na początku lat czterdziestych i została 
pochowana w Worończy obok Matki Maryli. Wynika to jedno-
znacznie z „Korespondencji Tomasza Zana”509, na co uwagę 
zwróciła Dionizja Wawrzykowska-Wierciochowa, a sprawę do-
kładnie opisał Zbigniew Sudolski510.  

Czesław Miłosz w „Ziemi Ulro” nie ukrywa pewnych wąt-
pliwości, które go nachodzą przy lekturze dzieł autora „Pana  
Tadeusza”. 

Pisze np.: „Niejasny jest dla mnie związek, jaki zachodzi          
pomiędzy Mickiewiczem – myślicielem i jego dziełem, przede 
wszystkim >Dziadami<. Nie bardzo wiem, co znaczą duchy 
i widma w jakimkolwiek utworze literackim”511. I dalej: „Jaki 
jest status duchów? [...], jak można równouprawniać ludzi i twory 
wyobraźni? [...] I dlaczego w „Dziadach”, jeżeli mamy odnosić 
się do zaświatów poważnie, diabły kwiczą, kopią się, a w scenie 
egzorcyzmów mówią różnymi językami, głównie po francusku?” 
(s. 141). 

Miłosz ma pretensję do autora „Dziadów” nie tylko za duchy, 
traktowane przez twórcę tak ambiwalentnie. Obwinia też Mickie-
wicza za skutki jego teozofii, wyrażającej się w kreacji postaci 
                                                 
509  Archiwum Filomatów. Cz. I. Korespondencja filomatów 1815–1823. Kraków 

1913, t. V, s. 196. 
510  G. Czernicki, Korespondencja Tomasza Zana. Kraków 1863, s. VII, s. 26, s. 91. 
511  Cz. Miłosz, Ziemia Ulro. Warszawa 1982, s. 119–120. Z tej edycji – następne 

cytaty; po cytacie podaje się w nawiasie numer strony.  



394 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

fantastycznych. Skutki, które dotknęły jego naśladowców, nawet 
bardzo sławnych. O ile bowiem twórca „Dziadów” potrafił, mimo 
tych „niekonsekwencji”, nadać światu przedstawionemu walor 
uniwersalności, o tyle np. u Wyspiańskiego – wymiar metafizycz-
ny został wyeliminowany: „Bóstwo u Wyspiańskiego jest         
wyłącznie nacjonalistyczne i jest nim Polska” – czytamy w „Zie-
mi Ulro” (s. 142).  

Miłosz i Rymkiewicz zaatakowali więc tradycyjny odbiór czy-
telniczy „Dziadów” z odmiennych pozycji. Rymkiewicz usiłował 
sprowadzić do niedorzeczności aksjomat o „romansie z dziewi-
cą”, jako biograficznym kontekście dzieła. Miłosz zaś starał się 
wykazać niekonsekwencje między koncepcją filozoficzną literac-
kiego przesłania a jej realizacją.  

Choć stanowiska wyjściowe obu twórców wydają się oddalo-
ne, to jednak jasno się rysuje pewna płaszczyzna wspólna, z jakiej 
obaj chętnie spoglądają na dzieło Mickiewicza. Jest to szukanie 
u Mickiewicza klasycyzmu. Poszukiwanie uniwersaliów. Stąd 
apoteoza „Pana Tadeusza”, którą zgodnie wyznają obaj polemiści, 
i odczuwalnie zaznaczony dystans wobec „Dziadów”. 

W rejestrze kolejnych „rewelacji” dla porządku należałoby  
odnotować książkę Jana Walca – „Architekt arki” (1991). Tropi 
on tam – idąc śladem Tadeusza Boya-Żeleńskiego i Rymkiewicza 
– wszystkie tzw. sensacje mickiewiczowskie, np. zdecydowanie 
opowiada się za romansem Mickiewicza z hrabiną Puttkamerową. 
Bardziej jednak interesujące byłoby może odnotowanie pomysłu 
Walca, by całe dzieło Mickiewicza odczytać – jak to określił          
– jednym tchem. Takie właśnie całościowe odczytanie tego dzieła 
doprowadza komentatora do następujących konkluzji interpre-
tacyjnych: 

„Przyjrzyjmy się – czytamy w zakończeniu „Architekta arki”  
– temu oto porządkowi: >Sonety krymskie< kończą się zdaniem 
o nieśmiertelnych pieśniach, z których wieki uplotą ozdobę skroni 
poety, w dzień odjazdu z Odessy przyrzeka on sobie już nigdy nie 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 395 

 

zniżać lotu, z kolei pisze „Konrada Wallenroda” [...], gdzie        
rezerwuje sobie poniekąd obie główne role: wieszcza Halbana 
i Wielkiego Mistrza. Po okresie pewnego zagubienia i pustki [...] 
przychodzi do napisania Wielkiej Improwizacji i Widzenia Księ-
dza Piotra, do otwartego już [...] wzięcia sprawy ojczyzny w swo-
je ręce i wreszcie – do napisania >Ksiąg narodu i pielgrzymstwa 
polskiego<, tekstu aspirującego wprost do narodowej Ewangelii. 
Na tej drodze, po napisaniu >Ksiąg<, zostaje już tylko jeden        
krok do zrobienia: można jeszcze napisać księgę >Genezis<, 
i, wypełniając tę możliwość, pisze Mickiewicz >Pana Tadeusza<. 
I to jest koniec”512. A zatem Walc odczytuje całą twórczość         
Mickiewicza jako dzieło z tezą, dzieło, którego bohater, w swych 
kolejnych metempsychozach, zawsze był poddawany wyrokowi 
zbiorowości. 

Ta interpretacja, nie wolna od uproszczeń, ustępuje poziomem 
analizy książce Eligiusza Szymanisa pt. „Adam Mickiewicz. Kre-
acja autolegendy” (1992). Dzieło Mickiewicza zostało w studium 
Szymanisa przedstawione jako składający się z wielu etapów 
świadomy akt autorskiego wpisywania się w historię narodu. 
O legendzie Mickiewicza pisze ten badacz:  

„Nie stworzyli jej [...] czytelnicy w przekazie pokoleniowym, 
ale sam poeta – poprzez konsekwentne narzucanie modelu odbio-
ru – był jej autorem. To autokreacja legendy powoduje więc, że 
w przypadku Mickiewicza możemy mówić – w ścisłym rozumie-
niu terminu – o romantycznej autolegendzie poety”513. 

Zauważmy jednak, że przypisywanie Mickiewiczowi stałej 
tendencji do zdominowania odbiorcy, nieustannego kreowania 
mitu własnej wielkości – nie wydaje się najtrafniejszym kluczem 
odczytywania tej twórczości. 

Bardziej przydatne byłoby stwierdzenie Aliny Witkowskiej 
na temat dystansu poety do swego dzieła. „Kim był (Mickiewicz 
                                                 
512  J. Walc, Architekt arki. Chotomów 1991, s. 260. 
513  E. Szymanis, Adam Mickiewicz. Kreacja autolegendy. Wrocław 1992, s. 8.  



396 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

– H. G.) we własnej świadomości? [...] – pyta badaczka514. I doda-
je: „Nie należał do niewolników roli społecznej, opinii innych 
i nie celebrował swych darów poety. Nie to, żeby ich nie cenił, 
nie tak, żeby poezję lekceważył, ale nie wystarczała mu ona ani 
jako samorealizacja, ani jako sposób na własne życie, ani jako 
terapia dla innych. Jego tożsamość osobowości nie była tożsamo-
ścią poety [...]” (s. 92). 

Im bliżej Roku Mickiewiczowskiego – 1998, tym więcej        
pojawia się sensacyjnych wypowiedzi próbujących dookreślić 
ową „tożsamość”.  

Na dwa lata przed jubileuszem polski czytelnik otrzymuje 
rzecz już wcześniej wydaną w Londynie (1990), a mianowicie – 
Jadwigi Maurer: „>Z matki obcej<... Szkice o powiązaniach  
Mickiewicza ze światem Żydów” (wydanie polskie – Kraków 
1996). Eliminując dywagacje autorki na temat rzekomo żydow-
skiego pochodzenia poety, zacytujmy fragment zakończenia jej 
niezbyt obszernych wywodów (książka liczy w wydaniu polskim 
105 stron), gdzie ujawnia główne źródło inspiracji swych poszu-
kiwań. Jadwiga Maurer pisze: 

„Coraz więcej podziwiam Boya. Spór jego z mickiewi-
czologami jest tak samo aktualny jak sześćdziesiąt lat temu. 
Pod tamte nazwiska można dziś podstawić inne”515. Boy-
Żeleński, jak wiadomo, eksponował w szczególności seksualizm 
Mickiewicza, sugerował żydowskie pochodzenie poety, nadto 
rozpętał dyskusję o przyczynach jego śmierci artykułem „Czy 
Mickiewicz umarł otruty?” itd. Apoteozowanie wywodów Boya – 
zwłaszcza dziś – gdy dysponujemy wnikliwym opracowaniem 

                                                 
514  A. Witkowska, Doświadczenie towianistyczne Adama Mickiewicza. „Rocznik 

Towarzystwa Literackiego im. Adama Mickiewicza”, 1988, s. 92. Po następnym 
cytacie podaje się w nawiasie numer strony.  

515  J. Maurer, „Z matki obcej...”. Szkice o powiązaniach Mickiewicza ze światem 
Żydów. Kraków 1996, s. 99.  



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 397 

 

Henryka Markiewicza 516, właściwie dyskredytuje studium nau-
kowe. Zresztą już przed wielu laty Wiktor Weintraub, w dyskusji 
na sympozjum Mickiewiczowskim zorganizowanym przez KUL, 
trafnie ocenił poziom argumentacji tego błyskotliwego krytyka 
teatralnego i publicysty. Powiedział między innymi: 

„Próba Boya-Żeleńskiego >Mickiewicza żywego<, tak czy 
inaczej, [...] dzisiaj – jak człowiek w to wgląda – uderza przede 
wszystkim i pewną filisterią, i straszliwą jałowością intelektualną, 
pustką intelektualną. Przy całym świetnym stylu, werwie stylo-
wej, to jest intelektualnie puste, nie do przyjęcia”517. Trudno się 
nie zgodzić z zasłużonym mickiewiczologiem. Dodajmy, że 
obecnie dysponujemy wnikliwą analizą kontaktów Mickiewicza 
ze środowiskiem żydowskim, zawartą w obszernym artykule  
Zbigniewa Sudolskiego „Mickiewicz i Żydzi”, pomieszczonym 
w „Przeglądzie Powszechnym” (nr 1/1998). 

Krzysztof Rutkowski zajął się formami działalności Mickiewi-
cza z lat czterdziestych XIX wieku. Chodzi tu w szczególności 
o dwie publikacje: „Przeciw (w) literaturze” (1987) oraz „Brater-
stwo albo śmierć. Zabijanie Mickiewicza w Kole Sprawy Bożej” 
(wyd. III -Gdańsk 1999). W pierwszej z nich Rutkowski poświę-
cił uwagę „koncepcji >poezji czynnej< w prelekcjach paryskich”. 
W konkluzji rozważań czytamy m.in.: 

„Dla Mickiewicza autor musi być gwarantem prawdy, jej upo-
staciowaniem, musi być także za głoszoną prawdę do końca 
i bezwarunkowo odpowiedzialny [...]. Ale samo posiadanie praw-
dy jeszcze nie ujawnia sposobu jej przekazania innym ludziom 
i mocy jej urzeczywistnienia. Autor czerpie tę siłę z tradycji. [...] 
W narodzie tradycja istnieje właśnie jako prawda, ponieważ on 

                                                 
516  H. Markiewicz, Laury i pamflety. 90 lat sporów z Boyem i o Boya, „Twórczość”, 

2000, nr 11, s. 74 i nast. Zob. także: M. Janion, Gorączka romantyczna. War-
szawa 1975, s. 141–166.  

517  Mickiewicz. Sympozjum w Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. Pod red. 
A. Podgórskiego, Lublin 1979, s. 125. 



398 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

właśnie jest w stanie „odczuwać ją i pełnić”. [...] Autor-sprawca, 
to, co prawda – charyzmatyczny przywódca, ale warunkiem jego 
działania i egzystencji jest jedność ze wspólnotą i ciągłe odna-
wianie tej jedności w procesie przezwyciężania jednostkowego 
>ja<”518. Cenne stwierdzenie Rutkowskiego odnieść można do 
tego typu poezji, którą Mickiewicz, zwłaszcza po duchowej trans-
formacji, uważał za jedynie godną uprawiania, tj. poezji mesjani-
stycznej. Taka tylko bowiem mogła spełnić funkcję wychowaw-
czą. Bo Mickiewicz postulował uformowanie „nowego człowie-
ka”, tzn. zdolnego do zbudowania rzeczywistości opartej na bra-
terstwie ludów – wolności i równości – w duchu ewangelicznym, 
nie tym głoszonym przez „Kościół urzędowy”, lecz nawiązują-
cym do heroizmu pierwszych chrześcijan. 

Poniekąd podobny cel zakładał swej misji Towiański. Tu już 
skorzystajmy z wypowiedzi Rutkowskiego zawartej w drugiej 
z wymienionych publikacji: 

„Andrzej Towiański  p o s t a n o w i ł  w y c h o w a ć                
n o w e g o  c z ł o w i e k a,  u c z ą c  g o  n o w y c h  p r a w           
m ó w i e n i a  (podkr. Rutkowskiego). [...] Nie powiedział nic 
nowego, działał jedynie nowymi metodami. Przeczytał najskryt-
sze myśli Adama Mickiewicza, bo Adam Mickiewicz owe naj-
skrytsze myśli odsłonił sam w swoich pismach, ale nie wiedział, 
jak je przekształcić w „międzyludzki kościół”, mówiąc słowami 
Witolda Gombrowicza, którego duch, podobnie jak duch hrabiego 
Zygmunta Krasińskiego i duch Cypriana Norwida, niech będzie 
mi pomocny, a i ty, duchu Adamowy, wiesz dobrze, że nie prze-
ciw tobie rozmowę z duchami waszymi podjąłem. Nie wiedział 
Adam Mickiewicz, jak urzeczywistnić wspólną tęsknotę i własne 
pragnienie: j a k  p r z e m i e n i ć  s ł o w a  w  c z y n y                
(podkr. jw.). Andrzej Towiański pokazał, jak można tego doko-
nać, bo rzeczywiście w tych sprawach był mistrzem, sztukmi-
                                                 
518  K. Rutkowski, Przeciw (w) literaturze. Esej o „poezji czynnej” Mirona Biało-

szewskiego i Edwarda Stachury. Bydgoszcz 1987, s. 112–113. 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 399 

 

strzem zawołanym, bystrym psychologiem i znakomitym wycho-
wawcą”519.  

Trudno się nie zgodzić ze stwierdzeniami krytyka, zaznaczając 
zarazem, że nie są one może odkrywcze, ale w sposób lapidarny 
ujmują tajemnicę więzi mistrza i jego najsławniejszego ucznia. 
Jeszcze jednak ciekawsze wydają się być uogólnienia Rutkow-
skiego tłumaczące nie tyle przyczyny zerwania poety z Kołem 
Sprawy Bożej, ile zachowania przedziwnej w d z i ę c z n o ś c i 
(podkr. H. G.) wobec Towiańskiego i jego rodzinnej koterii za 
próbę „zabicia” poety przez opowiadanie mu np. rzekomo proro-
czych, a z całą pewnością złowieszczych snów, w czym celowała 
zwłaszcza Karolina Towiańska. Otóż – pisze Rutkowski – przed-
stawiając skutki jednego z tego typu natarć – „Brat Adam, umie-
rając w Zurychu od piątku 20 do wtorku 24 marca 1846 roku  
powstał odnowiony i wolny jako nowy człowiek, ale nie jako 
człowiek nowej epoki wedle przepisów mistrza Andrzeja. Zacho-
wał dla Towiańskiego cześć i szacunek nie mniejszy niż dotych-
czas, ale były to uczucia odmienione, ponieważ zabarwione nie-
skończoną wdzięcznością dla Towiańskiego za wystawienie go na 
oczyszczającą, alchemiczną próbę śmierci. [...] Towiański, chcąc 
zawładnąć Adamem na wieczność, stracił go na zawsze” 520. 

To co w sądach Rutkowskiego uchodzić może za rewelację, 
to właśnie interpretacja skutków oddziaływania sekty i jej mistrza 
na osobowość wieszcza. Można by, jeśli podzielimy poglądy ba-
dacza, zaryzykować twierdzenie, że konwersja towianistyczna nie 
tylko nie osłabiła duchowego rozwoju poety, ale była swoistą 
szczepionką inspirującą do dalszych działań – do uprawiania  
„poezji czynu”, a w tym pojęciu mieściłyby się i obie misje            
polityczne – 1848 i 1855 roku – i działalność publicystyczna 
w „Trybunie Ludów”.  

                                                 
519  Ibidem. 
520  K. Rutkowski, Braterstwo albo śmierć. Zabijanie Mickiewicza w Kole Sprawy 

Bożej. Gdańsk 1999, s. 45. 



400 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

Odważną i – nazwijmy rzecz bardziej dosadnie – szokującą 
próbą nowego spojrzenia na dzieje recepcji wieszcza jest praca 
Stanisława Rośka „Zwłoki Mickiewicza. Próba nekrografii poety” 
(1997). Autor wyszedł z prostego – zdawałoby się – założenia, 
iż z chwilą śmierci zaczyna się drugie życie wieszcza, życie         
pośmiertne. Zwróciła już na to uwagę przed laty Witkowska, koń-
cząc wspomnianą wyżej monografię następującą konstatacją: 
„Śmierć powiedziała dość. Była mądra i prawdziwie życzliwa 
wielkiemu poecie. Zabierając człowieka powoływała Adama 
Mickiewicza do innego życia – symbolicznego w duszy narodu. 
Aby się mogło w powszechną prawdę zamienić krótkie i wyrazi-
ste stwierdzenie Zygmunta Krasińskiego: >My z niego wszy-
scy<„521. Niewątpliwą zaś zasługą Rośka jest ukazanie, „u – ży-
cia” – jak to określił – prochów poety, kilkakrotnie przecież pod-
dawanych eksportacji – i to w oprawie manifestacji publicznych, 
dla celów np. propagandowych, politycznych czy jeszcze innych. 
Nic dziwnego, że nad rozważaniami badacza unosi się jak leitmo-
tiv retoryczne pytanie Norwida: „Coś ty uczynił ludziom,        
Mickiewiczu?”. Ale historyk literatury przestrzega też przed 
nadmierną fascynacją owym pośmiertnym żywotem. Pisze: [...] 
Interpretacja jest próbą odparcia ataku zza grobu. Interpretuje się 
po to, by zwyciężyć w polu dzieła tę samowolną i groźną istotę, 
która znalazła w nim schronienie i teraz [...] pragnie na nowo 
zdobyć władzę nad duszami. W takich chwilach bezbronne zwło-
ki przemieniają się w budzącego strach i grozę wampira”522. Nie 
zmienia to wszakże jednoznacznie wyrażonej zachęty do poszu-
kiwań, by w procesie recepcji wielkie dzieło „odzyskało siły” 
i „stało się dla żywych wyzwaniem, którego zignorować nie  
można523. 

                                                 
521  Ibidem, s. 292.  
522  Z. Sudolski, Mickiewicz. Opowieść biograficzna. Warszawa 1995, s. 308–326. 
523  A. Witkowska, Mickiewicz. Słowo i czyn. Warszawa 1975, s. 296. 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 401 

 

Rok jubileuszowy (1998) przyniósł kolejną próbę „odkłamy-
wania” biografii Mickiewicza. Nie rozprawę bynajmniej, lecz esej 
pretendujący do nowego całościowego spojrzenia na jego życie 
i dzieło. To „>M< jak Mickiewicz” Tomasza Łubieńskiego524. 
Tej książce poświęcimy nieco więcej uwagi, głównie dla rozpo-
znania nowszych mechanizmów „odkrywania” Mickiewicza dla 
szerokich rzesz publiczności. 

Łubieński podąża śladem życia i twórczości poety, tropiąc 
różne sensacje, oceniając motywy zachowań. Wpływ kultu szcze-
gółu Rymkiewicza jest tu widoczny. A oto i przykłady, które od-
niesiemy do trzech kompleksów zagadnień, stanowiących wyod-
rębniające się perspektywy oglądu postaci wieszcza: krąg moral-
ny, krąg polityczny, krąg duchowy. 

Dowiadujemy się więc np., że w Rosji Mickiewicz poniósł 
„dotkliwe straty moralne” (s. 112). I nie chodzi tylko o to, że był 
„erotyczno-snobistyczno-poetycką przygodą panien czy mężatek 
z rozbawionego odeskiego światka” (s. 95), „wolnym kosmopoli-
tą” (s. 101), ale – że lata rosyjskie „odkryły słabości charakteru” 
(s. 110) i to do tego stopnia, aż „Czeczot, prostaczek” (s. 109) 
musiał przyjaciela przywoływać do porządku i „jako pierwszy nie 
pozwolił Mickiewiczowi zapomnieć, skąd pochodzi i jak się          
nazywa” (s. 109). 

Co do spraw mieszczących się w kręgu spraw politycznych 
to np. nieuczestniczenie w powstaniu listopadowym kładzie autor 
eseju na karb „pouczającej lekcji” (s. 138), jaką Mickiewicz 
otrzymał w Rosji z bliska oglądając siłę samodzierżawia. Dlatego 
miał podążać na ziemie polskie „bez przekonania, z wielkim 
ociąganiem” (s. 138). „Doszukiwanie się jakiejś tajemniczej         
misji Adama Mickiewicza podczas jego pięciomiesięcznej drogi 
z Rzymu w Poznańskie wydaje się przesadą” (s. 144) – pisze au-
tor „>M< jak Mickiewicz”. 

                                                 
524  St. Rosiek, Zwłoki Mickiewicza. Próba nekrografii poety. Gdańsk 1997, s. 122. 



402 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

A przecież sprawę usiłuje wyjaśnić sam Mickiewicz w liście 
do Stanisława Ankwicza, ojca Ewy Henrietty, z roku 1832, z któ-
rej to korespondencji wynika, iż poeta zamierzał ruszyć z ekspe-
dycją kapitana Jerzmanowskiego – morzem – na tereny litewskie.  

Dodajmy, że o przyczynach opóźnień podróży poety do kraju 
interesująco piszą: Zbigniew Sudolski w monografii o Mickiewi-
czu525 oraz Zofia Stefanowska w artykule „Geniusz poety, geniusz 
narodu. Mickiewicz wobec powstania listopadowego”526.  

Artykuły w „Pielgrzymie polskim” są – zdaniem Łubieńskiego 
– „gwałtowne agresywną, klasową mentalnością biedaka i pro-
wincjusza” (s. 169), który chce „przytłumić kompleks nieuczest-
nictwa w powstaniu, czyli spóźnienie się z własnej woli i winy 
na spotkanie z historią” (s. 169–170). 

Nieskuteczność akcji polityczno-religijnej „Ksiąg narodu 
i pielgrzymstwa...” kwituje się wyjętym z kontekstu cytatem 
z Ropelewskiego: „Wszyscy się nauczyli katechizmu (czyli 
„Ksiąg....” H. G.), ale nikt się nie nawrócił” (s. 174). Ten brak 
skuteczności polityka Mickiewicza podkreśla autor książki         
poprzez ukazywanie zmarnowanych, jego zdaniem, okazji do 
podejmowania ważkich inicjatyw dyplomatycznych (np. audien-
cja u papieża czy przekazanie legionu w ręce wojskowych).  

Gdybyśmy się na koniec zatrzymali w „kręgu duchowym”        
obrazu Mickiewicza z omawianej opowieści, znaleźlibyśmy wiele 
kuriozów, odnoszących się w szczególności do udziału poety 
w Kole Sprawy Bożej. Kwestie duchowe poety z tego okresu  
zostały przedstawione właśnie w kontekście „dotkliwych strat 
moralnych”. Poza jedną wszakże pozyskaną wartością. Otóż pono 
Towiańskiemu miał zawdzięczać Mickiewicz wyleczenie się 
z przejściowego antysemityzmu, a to poprzez upewnienie się, że 

                                                 
525  T. Łubieński, „M” jak Mickiewicz. Warszawa 1998. Z tej edycji pochodzą  

kolejne cytaty. Po cytacie podaje się w nawiasie numer strony.  
526  Z. Stefanowska, Geniusz poety, geniusz narodu. Mickiewicz wobec powstania 

listopadowego. Teksty Drugie, 1995, nr 6, s.19–31. 



S p o r y  o  M i c k i e w i c z a               | 403 

 

Żydzi, Francuzi i Słowianie to narody, które mają do spełnienia 
szczególną misję. 

W tym miejscu dodajmy, że Jadwiga Maurer, w przywołanej 
wyżej pracy, miała za złe Mickiewiczowi, iż w „Panu Tadeuszu” 
stworzył karczmarza-patriotę jako wyraz „dobrej woli poety         
wobec Żydów polskich”527. Dla autorki „>Z matki obcej<...” był 
to zbyt mało znaczący gest, a jego eksponowanie przez mickiewi-
czologów uznała za tendencyjne.  

Według Łubieńskiego towiańszczyzna miała też doprowadzić 
poetę do swoistej religijności, wzbudzić w nim szczególnie silne 
pragnienie dążenia do świętości. I tu zadziwiająco odkrywcza (!) 
konstatacja: „Być może siostra Ksawera zaspokaja nie tylko głód 
męski brata Adama, lecz również jego perwersyjną religijną      
potrzebę zła, które przydałoby mu się do osiągnięcia świętości” 
(s. 233). 

Dla przeciwwagi umieśćmy w tym miejscu cytat z wypowiedzi 
Marii Janion – właśnie na temat religijności Mickiewicza:  

„Mickiewicz reprezentuje pewien typ żywej wiary religijnej, 
wybiegający nawet poza nasz wiek, w wiek XXI, o którym wiemy, 
że albo będzie religijny, albo nie będzie go wcale. Religijność 
Mickiewicza przedstawia wspaniały, europejski model nowożytnej 
religijności [...]”528.  

Jak widać z powyższego, wybiórczo zaprezentowanego, prze-
glądu, poza badawczo płodnymi, nierzadko zdecydowanie pole-
micznymi próbami spojrzenia na Mickiewicza i jego dzieło – po-
jawiają się też – i dzisiaj opracowania będące dziedzictwem esei-
styki Boya-Żeleńskiego. Te właśnie próby „odbrązownicze” 
sprowadzają się na ogół do nicowania szczegółów życia i działal-
ności Mickiewicza, zestawiania luźno powiązanych faktów, przy 
bazowaniu na niepewnych przekazach, co prowadzi do konkluzji, 
                                                 
527  J. Maurer, „Z matki obcej...”..., s. 87.  
528  M. Janion, Do Europy – tak, ale razem z naszymi umarłymi. Warszawa 2000, 

s. 53. 



404 |                       S p o r y  o  M i c k i e w i c z a  

 

które bynajmniej nie „ożywiają” poety (tu oczywiście – odnośnik 
do Boyowskiego „Mickiewicza żywego”), ale przesłaniają mętną 
mgłą jego dzieło. 

Chciałoby się wówczas zacytować wypowiedź zasłużonego 
badacza romantyzmu, który, wygłaszając referat na sesji nauko-
wej z okazji jubileuszu stulecia Towarzystwa Literackiego im. 
Adama Mickiewicza, radził „zrezygnować [...] z natrętnego i me-
todologicznie błędnego mentorstwa oraz niewłaściwej uczoności 
komentatorów, o których pracy można by żartobliwie powiedzieć 
trawestując myśl Czechowa, przypisaną jakiemuś profesorowi: 
>Nie Szekspir jest najważniejszy, ale przypis do niego<”529. 

Kończąc zaś niniejsze rozważania – poważnym, jak wypada, 
stwierdzeniem należałoby przypomnieć, że sporom mickiewiczo-
logów towarzyszą też cenne odkrycia źródłowe, np. z zakresu 
epistolografii romantycznej. Dają one najistotniejsze, bo bezpo-
średnie świadectwo żywotności idei Mickiewicza, które, rozwija-
ne przez jego dzieło „poezji i czynu”, przeniknęły środowiska 
rówieśnicze i projektowały całe żywoty przyjaciół wileńskich. 
Dość wczytać się w kolejne tomy Archiwum Filomatów, opraco-
wane przez Zbigniewa Sudolskiego. Dysponujemy również nową 
pracą Marii Janion, stanowiącą nie tylko syntezę romantyzmu 
krajowego (1831–1863), ale też dociekliwie ukazującą szeroki 
kontekst uwarunkowań ukształtowania się j ę z y k a (podkr. 
H.G.) twórców tej i następnych epok kultury polskiej. Jak się 
okazuje – i w tej dziedzinie rzecz sprowadza się do pójścia           
śladami jedynego właściwie patrona, co świetnie sygnalizuje tytuł 
rozprawy: „Purpurowy płaszcz Mickiewicza. Studium z historii 
poezji i mentalności” (2001). 

A zatem przytoczone już wcześniej celne stwierdzenie Krasiń-
skiego – „My z niego wszyscy” – było i jest aktualne. Będzie się 
więc – na szczęście! – o co nadal spierać. 
                                                 
529  B. Zakrzewski, O „niekonsekwencjach” autorskich „Pana Tadeusza”. „Rocznik 

Towarzystwa Literackiego im. Adama Mickiewicza”, 1988, s. 56.  



 

 
 
 
 

Jeden wiersz Czesława Miłosza 
 
 
Bramy arsenału to wiersz opublikowany w tomie Trzy zimy 

z 1936 roku. Oto tekst: 
 

                     Bramy arsenału 
 
Czułe zwierzęta wierne, milcząc, ze spokojem  
Obszar parków śledziły, mrużąc lekko szpary 
swoich oliwnych oczu. Posągi zbierały 
liść kasztanów na głowy i z kamiennym zwojem  
praw dawno przemienionych albo śladem miecza 
szły, oblepione nowych jesieni wawrzynem  
nad wodę, gdzie okręcik papierowy płynął. 
Spod ziemi rosło światło, zimny blask przeświecał 
przez sierść czujnie leżących zwierząt pręgowaną, 
przez piwnice budowli zbryzganych dnia pianą, 
I widać było skrzydła drzew, lecące w dymie.  
 
Płomieniu, o płomieniu, muzyki olbrzymie 
rozlegają się, wieczny ruch zamąca gaje, 
z rękami związanymi, konno, na lawetach, 
pod nieruchomym wichrem, to na niemych fletach  
dmący, krążą podróżni, mijając się kołem, 
ukazując nawzajem usta mrozem skute, 
wykrzywione w wołaniu, albo brwi rozprute 
mądrością, albo palce szukające żeru 
w piersi odartej z wstążek, sznurów i orderów.  



406 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

Szum burzliwy, huk fali, fortepianów wianie 
Odzywa się z przepaści. Tam, czy stada brzóz 
dzwonią w drobne obłoczki, czy gromady kóz 
białe brody nurzają w pieszczotliwym dzbanie 
zielonego wąwozu, czy może zastawy 
grają strumieniem dolin pogodnej orawy 
i jadą pełne wozy, wieczór mając z boku, 
a dogasają rżyska, śmiech ludzi, chrzęst kroków?  
 
Ogrody lunatyczne, snów głuchych mocarstwa, 
z sercem dobrym przyjmijcie tę, która przychodzi 
ze świata, gdzie wyrasta wszelka piękność żywa. 
Chociażby marna była, zebranego garstka 
popiołu, na niedługie jak lot słońca trwanie 
weźcie ją, niech miłości nigdy nie przyzywa. 
 
W siną dalekość alei, w połyski pochodów 
dąży, nie znając głębi zamglonych ogrodów, 
młoda kobieta, oczy przesłaniając ręką. 
Zwierzęta obracają pyski znad trawników 
i brodacz stróż kłusuje na krzywym koniku, 
na złotej strzale niosąc cięciwę napiętą. 
 
Żwir pod stopą, w fałszywej stąpającą ciszy, 
szeleści i kłąb włosów kasztanowych spływa 
z czoła podniesionego jak mała planeta. 
Srebro sączy się w usta, lęk rumieńce ściera, 
pierś stężała w dwa sople niespokojnie dyszy, 
blask tnie. Od światła wszystko, co żywe, umiera. 
 
Suknie spadną zetlałe, krzak włosów zgoreje 
i brzuch goły odsłoni jak koło z mosiądzu, 
uda ruchliwe odtąd marzeniem nie rządzą, 
nagie i czyste dymią jak rude Pompeje. 



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 407 

 

A jeśli dziecko zrodzi się z tej krwi słowiańskiej, 
patrząc bielmem, łbem ciężkim na stopnie potoczy 
i z czworgiem łap w powietrzu w dzień będzie i w nocy  
spać jak koń martwy w runi wypalonych pastwisk. 
 
Korowody i wieńce zaplotą się na niej, 
Wieczór ciernie cieniste położy na czoło, 
i takie będzie wieczne burz odpoczywanie,  
z ręką, sypiącą ziarno garbatym aniołom.  
 
Tocząc żółte obręcze, żaglowe okręty 
naładowane wojskiem blaszanych żołnierzy 
niosąc, szli chłopcy z placów, deszczyk padał świeży 
i śpiewał ptak, a chmurką na dwoje przecięty 
księżyc wschodził powoli. Oczami mokrymi  
jeźdźcy patrzyli prosto na zachód. Psów rody 
goniły się na klombach. Nad złotawe schody 
siadali zakochani. Spokój był na ziemi, 
tylko orkiestra, w zmierzchu zanurzona wrota, 
milkła w długiej ulicy i na żywopłotach  
stygły krzaki mimozy kłaniając się nocy530.  
 

Paryż, 1934  
 
Dla celów analitycznych podejmijmy próbę odczytania wiersza 

w różnych stylach odbioru531.  
Zacznijmy od spojrzenia na tekst w stylu mimetycznym, czyli 

punktując podobieństwo obrazów poetyckich do świata realnego. 
Oto „sygnały rzeczywistości” następujące w porządku linearnym: 

                                                 
530  C. Miłosz, Bramy arsenału, [w:] tenże, Poezje. Warszawa 1988, s. 12–14. 
531  M. Głowiński, Świadectwa i style odbioru, [w:] Style odbioru. Szkice o komuni-

kacji literackiej, Kraków 1977, s. 116–137.  



408 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

–  wieczorny park jesienią; w nim posągi zwierząt; w pobliżu – 
tafla wody, po której pływa okręcik papierowy, 

–  zimny blask, wydobywający się spod ziemi; być może blask 
wschodu księżyca,  

–  dymiące w wieczornych oparach drzewa, 
–  dziwna zbiorowość ludzka, bezładnie splątana, skłócona,       

wyczerpana jakąś klęską (apokalipsa?), 
–  nagła antyteza: w rozpadlinie czy wąwozie gromady kóz,           

pluskający strumień, śmiech ludzi, chrzęst kroków, stukot peł-
nych wozów (sielanka?); być może jakieś festynowe obchody, 

–  tajemnicza postać kobiety przemierzającej aleje parku, 
–  pojawienie się dziwnego parkowego stróża, 
–  śmierć kobiety-matki, 
–  potencjalne narodzenie się dziecka Słowianki, 
–  wschód księżyca przy świeżym deszczyku, 
–  widok smutnych jeźdźców zapatrzonych na zachód, 
–  znaki powrotu „normalności”: obrazy dziecięcych zabaw        

(toczenie obręczy, ustawianie blaszanych żołnierzy), widok 
gromady psów goniących się po parkowych klombach, poja-
wienie się w parku zakochanych par, 

–  akcent końcowy: odmaszerowująca przyległą do parku ulicą 
orkiestra. 
Ów zabieg zestawienia rekwizytów ze świata realistycznego, 

„uwzględnionych” w tekście, jest punktem wyjścia do analizy 
dostrzegającej w utworze nieustanną obecność autora. Zatem –  
do odczytania wiersza w stylu ekspresyjnym. 

Miłosz pisał omawiany utwór w Paryżu w 1934 roku. To był 
już drugi pobyt poety w kulturalnej stolicy Europy. Codziennie 
niemal, jak to odnotowano532, młody stypendysta przechodził 
przez Ogród Luksemburski. Mógł ów widok odcisnąć w jego 
świadomości uogólnienie twórcze, zrealizowane następnie 
                                                 
532  R. Gorczyńska, Paryże Czesława Miłosza. W rocznicę śmierci poety, „Przegląd 

Polski” (Nowojorski Tygodnik Kulturalny), 12 sierpnia 2005.  



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 409 

 

w Bramach arsenału. Skład broni, wyważenie jego bram i uzbro-
jenie się tłumu – to już reminiscencje charakterystyczne dla pol-
skiego twórcy i polskiego czytelnika. Spacer po Ogrodzie Luk-
semburskim wywołuje w wyobraźni inne miejsce, brzemienne 
w wydarzenia polityczne. Przypomina się noc w Parku Łazien-
kowskim, noc nieudanego zamachu na Wielkiego Księcia Kon-
stantego 29 listopada 1830 roku. Ale w Paryżu mogło powstać 
jeszcze inne skojarzenie: tu, w Bibliotece Arsenału, pracował 
przecież Mickiewicz, po usunięciu go z uniwersytetu, a przed 
skierowaniem na misję wschodnią. A rok 1934, czas powstania 
utworu, to rok szczególny. To rok stulecia wydania Pana Tadeu-
sza. To zarazem okres jubileuszowej edycji poematu i powstania, 
dziś już legendarnej, pracy Stanisława Pigonia: „Pan Tadeusz” – 
wzrost – wielkość i sława.  

Tymczasem „idźmy śladem” autora Bram arsenału. Oto zbliża 
się do Ogrodu Luksemburskiego i przecina park. Zainteresowały 
go posągi, zasypane jesiennymi liśćmi kasztanów. Wydaje się, 
że te kamienne zwierzęta patrzą w kierunku stawu, na którym 
jakieś dziecko zostawiło papierowy okręcik. Poeta ma 23 lata. 
Jest w wieku belwederczyków. Dziwnie wyglądają kamienice 
przy zmierzchu, który rozświetla blask wschodzącego księżyca. 
Park, jak się rzekło, podobny jest do Łazienkowskiego. Można by 
też znaleźć w apostrofie do płomienia nawiązanie do konkretnego 
wydarzenia historycznego. Wybuch pożaru miał być wszak dla 
spiskowców, sygnałem do ataku. Druga grupa powstańców pod-
paleniem starego browaru na Solcu miała bowiem „poinformo-
wać” o rozpoczęciu walki, w tym szturmu właśnie bram arsenału. 
Sygnał nie zadziałał, pożar bowiem ugasiła straż ogniowa… Oto 
groteskowy, nieszczęśliwy znak przyszłej klęski. Płomień,        
dymiące drzewa, kołujące postacie, to może być obraz upadku 
powstania, ale w tekście młodego katastrofisty – także obraz klęsk 
ludzkości i kryzysu wartości. Zamierają zatem w wyobraźni pod-
miotu elementy sielankowe (flety stają się nieme), a złowroga 



410 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

muzyka ogromnieje i towarzyszy niesamowitemu spektaklowi 
pogromu głównych aktorów obrazu – mędrców (tu np.: przywód-
ców) i żołnierzy. W przepaści słychać najpierw niesione wichrem 
dźwięki fortepianów, potem ludzkie śmiechy i chrzęst kroków. 
To obraz – nieudanej zresztą – próby odrodzeńczej.  

Następnie autor-podmiot kreuje się na demiurga lunatycznego 
obrazu. Wkroczy do niego niezwykła postać kobieca. Wzbudza 
ona zainteresowanie zwierząt-posągów i dziwnego strażnika 
(nocnego stróża!?), który odgrywa też rolę wypuszczającego 
strzałę Amora. Kobieta stąpa niepewnie po żwirowanej ścieżce 
parku. Cisza jest podejrzana. Bohaterka kroczy z podniesioną 
głową, ale czegoś się lęka. Ten dziwny blask, zapewne księżyco-
wy, srebrem ogarnia najpierw jej usta: blask tnie; światło, zamiast 
ożywiać – unicestwia. Rozpad bohaterki czyni autor skutkiem 
nieoczekiwanego pożaru: suknie stają się zetlałe, włosy – płoną, 
ciało dymi jak zasypane płynem wulkanicznym starożytne miasto. 
Autor decyduje się teraz na warunkowy tok opowieści. Dowiadu-
jemy się tedy, że być może zaistnieje potomek tej Słowianki. Ale 
potomek niezwykły, konsolidujący w sobie wszelkie skutki dzie-
jowej katastrofy narodu i klęsk ludzkości: dziecko otrzymuje  
złowieszczą postać zwierzoczłekoupiora. Ale przedstawiona na-
stępnie wizja grobu Słowianki łączy się już z obrazem odpoczyn-
ku po dziejowych burzach. Ofiara będzie bowiem skarbnicą ziar-
na dla przyszłych pokoleń. Nie całkiem doskonałych, obarczo-
nych bowiem garbem dziedzictwa. Otworzy im wszakże bramy 
arsenału możliwości; czy jednak z nich umiejętnie skorzystają? 
Mają w sobie bowiem coś z anielskości (ślad Bożej ręki), ale też 
dźwigają diabelskie brzemię – doświadczeń, prześladowań, klęsk, 
ludzkich i narodowych kompleksów.  

Ale na koniec autor (dostrzegamy wówczas jego nieco sarka-
styczny uśmiech!) da szansę odrodzeniu się codzienności: Niech 
przyszłe pokolenia chłopców bawią się: obręczami, okręcikami, 
blaszanymi żołnierzami. Niech niezniszczalna przyroda zaprezen-



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 411 

 

tuje się w śpiewie ptaków i we wschodach księżyca. Ale nie da 
się wyciąć wspomnień przeszłości. Pozostanie jej ślad, jak dźwięk 
odmaszerowującej orkiestry – po wieloletnich bojach. 

Czytając tekst w stylu mitycznym można dopatrzyć się w nim 
jakiegoś tonu panteistycznego. Bogiem staje się tu bowiem nieu-
stanna zmiana. Mityczność tego zjawiska, jego ponadczasowy 
charakter sygnalizują liczne informacje, wspierające tę zasadniczą 
o wiecznym ruchu. Cały zespół obrazów poetyckich ma charakter 
niezwykle dynamiczny. Wymieńmy tu niektóre z charaktery-
stycznych sygnałów tej dynamiki, odnoszące się do różnych cza-
sów „akcji” – i tej realistycznej, i tej onirycznej: posągi szły, 
światło rosło, okręcik płynął, krążą podróżni, jadą pełne wozy, 
dąży młoda kobieta, stróż kłusuje, srebro sączy się, suknie spadną 
itd. Na ów bezmiar ruchu nakłada się, po apokaliptycznym obra-
zie potencjalnych narodzin potomka, czas zasłużonego odpoczyn-
ku. Nie ostatni to jednak obraz tworzenia, zanikania i regeneracji. 
Finalna bowiem strofa to powrót z wyobraźni onirycznej do rze-
czywistej. Pojawia się mit spokoju i sygnał żywotności matki 
natury. Po walkach, burzach oraz martwej ciszy odpoczynku – 
powraca życie. Katastrofista pokazuje ludzką twarz pogodzenia 
się z porządkiem świata. Wydaje się, że zagładę przemógł na  
koniec mit witalności, tu sygnalizowany zwrotem o odrodzeniu 
się rodów – ludzkich i zwierzęcych. Dodajmy, że mit zwierząt jest 
znany od starożytności. Były one uosobieniem tajemniczości 
i demonizmu; działały bez wątpienia na człowieka – dobrze lub 
źle. W Bramach arsenału pojawiają się one w kilku miejscach, 
jako zaklęte w pomniki świadkowie toczącego się koła historii, 
następujących po sobie w zagadkowej powtarzalności wieczorów 
i świtów. Mają bagaż doświadczeń; znają obrazy przeszłości,        
ale też patrzą na wydarzenia teraźniejsze. Obserwują ludzi; są im 
bliskie – czułe i wierne. Jak w starożytności, patronują człowie-
czeństwu. Potomek krwi słowiańskiej zachowuje się jak zwierzę; 
duch „wpuszcza” do jego istoty naturę. Na koniec pojawiają się 



412 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

zwierzęta ze współczesności. To już nie pomniki, nie czułe 
i wierne „świadki”, ale manifestacja żywotności: Psów rody goni-
ły się na klombach. 

W nieodległej czasowo, a i wchodzącej do tego samego tomiku 
(Trzy zimy) Elegii mamy trochę podobny nastrój i jakby te same 
dobre zwierzęta, współistniejące z porządkiem natury, od której 
niewiele uczy się człowiek. 
Zacytujmy ten trzyzwrotkowy wiersz: 

 
Ni zapomnieniem wiecznym, ani pamiętaniem, 
mgłą gór, ni stolic wrzawą świat nie uspokoi. 
Aż po latach bojowań krzyż albo i kamień, 
i ptak zaśpiewa na nim jak w ruinach Troi. 

 

Miłość, jadło, napoje towarzyszą w drogach, 
ale nie ku nim bystre zwróciły się oczy. 
Ciężkie, senne powieki światłość pali sroga  
i czas ostrzega cicho, nim ciało przekroczy. 

 

Dobre zwierzęta wierne, ludzie krótkotrwali 
Szarpią na próżno ręce skrzepłe w zachwyceniu. 
A z ziemi głos powstaje: potomku nasz, cieniu, 
Czyżbyśmy darmo ciebie tak długo wołali?533 

 
 

Paryż, 1935  
 

Tak to wygląda człowiek wobec upływu czasu. Wobec potęgi 
historii, która przemawia wydatnie dziejami znaków do dziś       
niezniszczalnych: krzyża i kamienia. Sposób egzystencji ludzkiej 
nie jest tu istotny. Istotne są te, pojawiające się przez wieki,        
czytelne sygnały, niosące przesłanie dla następnych pokoleń 
i kultur – ostrzeżenia dla potomków, niestety lekceważone. 

Ale wróćmy do „czytania mitycznego” Bram arsenału. 

                                                 
533  Cz. Miłosz, dz. cyt., s. 17. 



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 413 

 

Druga zwrotka rozpoczyna się powtórzoną apostrofą do        
płomienia. Poprzedza ją obraz uskrzydlonych drzew – lecących 
w dymie, poddanych dwu żywiołom – powietrzu i ogniowi. Poja-
wiający się też żywioł wodny pogłębia skłonność czytelnika do 
odczytywania tekstu w stylu mitycznym. Posągi, znaki czasu 
i historii kierują się nad wodę. Wystąpi ona jeszcze jako hucząca 
fala, i jeszcze raz jako strumienie. Jak u Talesa z Miletu, jest to 
woda życiodajna i życiu nieodmiennie towarzysząca. To na         
wodzie pojawia się ślad obecności homo ludens, genialnie skon-
trastowany z rolą człowieka w historii, o czym jeszcze będzie 
mowa. Bo w dziejach ludzkość pozostawiła przeklęty odcisk, 
wypaczając zasady z kamiennych tablic, posługując się mieczem, 
czyli „prawem” siły.  

Gdyby usiłować dopatrzyć się w tekście alegorii, można by 
założyć, że wiersz jest obrazem ludzkości w jej pochodzie ku 
katastrofom i nieustannym próbom ich przezwyciężania – obej-
mującym narody i jednostki ludzkie. Katastrofizmu, który zosta-
nie jednak pokonany przez witalność natury, w tym – ludzkości, 
jako jej przynależnego gatunku. 

Poszukiwanie czystej alegorii w analizowanym utworze było-
by jednakże uproszczeniem. Więc spróbujmy odczytać tekst 
w stylu symbolicznym. 

W świadomości Polaków „Bramy arsenału” będą się kojarzyć, 
jak to już zaznaczono, z patriotycznym zrywem uciemiężonego 
narodu. Tak też wieloznacznie, symbolicznie apeluje do świado-
mości odbiorcy i obraz z drugiej zwrotki, gdzie z rękami związa-
nymi pojawiają się jeńcy, pozbawieni insygniów wojskowych 
i orderów.  

Zestaw znaków symbolicznych składających się na obraz  
zbiorowości dotyczy przede wszystkim jednak każdej jednostki. 
To symboliczny obraz pascalowskiego losu człowieka zamknięte-
go w piwnicy życia. W walce o zatrzymanie czasu i kształtowanie 
przestrzeni stawia się pomniki. Mogą to być pomniki zwierząt. 



414 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

Bo człowiek wychowany jest – jak w biblijnym raju – wśród 
przyrody. Na te kamienne posągi pada cień historii. Mijają wieki, 
zmieniają się prawa, przemijają wojny. Czym jest poszczególny 
epizod dziejów zwany ludzkim życiem? Papierowym okręcikiem 
miotanym przez fale egzystencji. Oto i podskórna wymowa tego 
tekstu literackiego. 

Park, jako powrót do utraconego raju, zdawałby się miejscem 
ciszy, gdyby go nie burzyła wyobraźnia podmiotu mówiącego. 
Obrazy nakładają się jak we śnie; adresowane są do różnych zmy-
słów: oglądając przestrzeń „akcji” słyszymy muzyki olbrzymie, 
wołania; zmysł wzroku, ale i dotyku porażają nam palce szukają-
ce żeru w piersi. Ludzie kotłują się w przestrzeni – zmarznięci, 
krzyczący, zmęczeni mądrością i walką. W kolejnej zamieci dzie-
jowej widać – i słychać – fortepianów wianie; jest to dla czytelni-
ka obraz budzący natychmiast skojarzenie z – jak to określił  
Norwid – sprzętem podobnym do trumny, wyrzuconym z miesz-
kania Chopina na Krakowskim Przedmieściu w przededniu          
powstania styczniowego. A może dochodzą nas dźwięki Etiudy 
rewolucyjnej? 

Strofy – druga, trzecia i czwarta – to domena wyobraźni oni-
rycznej, którą podmiot operuje symbolicznie: W płomieniach 
słychać głośną muzykę, wszystko mąci ruch w wyśnionych         
gajach. Przemierzający ów obszar, podróżni, bezwolni, jadą kon-
no, ale i na lawetach534; krzyk owych bohaterów i mędrców – 
zamiera na ich ustach (mrozem skutych).  

W trzeciej strofie sen się rozwija: w szumie burzliwym, w od-
głosie huczącej fali otrzymujemy dziwny obraz przepaści: byłaż-
by to Arkadia? Dużo tu obrazków jak z poezji bukolicznej, jak 
z sentymentalnych opowieści: stada brzóz, drobne obłoczki,  
gromady kóz, zielony wąwóz, strumień; wreszcie: obraz dobrobytu 
i radości: pełne wozy, śmiech ludzi. Ale całość opatrzona znakiem 

                                                 
534  Wiadomo, że na lawetach armatnich wozi się zasłużonych umarłych.  



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 415 

 

zapytania… Dziwna to jakaś Arkadia; sielanka łamie się tu z apo-
kalipsą. Nad „przepaścią spokoju” unosi się duch katastrofizmu.  

W następnej strofie symbole układają się w kształt przygoto-
wania do jednostkowej tragedii. W dalszym ciągu poetyckiej wy-
powiedzi pojawi się bowiem jej indywidualna bohaterka – młoda 
kobieta. Wniesie tu piękność, choć w istocie zamieni się w proch. 
Jej duszy trzeba dać to, czego człowiek wciąż przyzywa – miłości. 
Niech więc ją przyjmą lunatyczne ogrody.  

Kolejna zwrotka robi wrażenie realistycznego opisu. Ale przy 
głębszej lekturze okazuje się, że symbolika i tu ma miejsce. Mło-
da kobieta nie zna bowiem scenerii, w której się znalazła. Wpa-
truje się w nieznaną dal, oczy przesłaniając ręką. Mityczne zwie-
rzęta ożywiają się na jej widok. Pojawia się też brodacz stróż, 
konno i to ze złotą strzałą. To jakby krzyżówka Centaura z Amo-
rem535. A ta kobieta to może symbol Polski czy Słowiańszczyzny? 
A może to Matka-Polka536? W każdym razie – postać i zagadko-
wa, i demoniczna… Rozpada się w symbolicznym całopaleniu jak 
wybuch wulkanu. Przecież może jednak być matką. Taka jest 
potencjalność obrazu. Może urodzi się z niej dziecko – z tej krwi 
słowiańskiej, Matki-Polki – z dzieł Mickiewicza, z obrazów Grot-
tgera, a może zapłodnionej przez popioły bohaterów Rozy Wene-
dy z dramatu Słowackiego? W każdym razie będzie to dziecko 
naznaczone dziwnym piętnem zwierzęcości, znamionującym nie-
ustanny kierunek powrotu każdego życia – do matki-natury. Na 
pewno nie będzie to wskrzesiciel narodu; to raczej antyteza boha-
tera z Widzenia księdza Piotra. Choć nastrój tajemniczości, grozy 
zbliżony jest do kolorytu arcydzieł romantycznych, do Dziadów 
Mickiewicza w szczególności. 

                                                 
535  Zob.: J. Olejniczak, Bramy arsenału Miłosza, [w:] Słownik literatury polskiej, 

Red. nauk.: M. Piechota, M. Pytasz, P. Wilczek, Katowice 2006, s. 629.  
536  Zob.: Z. Zarębianka, Obrazy przeszłości w międzywojennych wierszach Czesła-

wa Miłosza, Recogito 30 (http:www.recogito.pologne.net/recogito-30/ dooko-
ła.htm), s. 2–4. 



416 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

Otrzymujemy też symboliczny obraz grobu tej Matki-
Słowianki i jej testamentu, a właściwie pozagrobowej „działalno-
ści”. Będą w nim znaki cierpienia, jak stygmaty raniących           
czoło cierni. Ale też pozostanie funkcja karmicielki: sypiącej 
ziarno – podkreślmy to znowu – całym pokoleniom, aniołów,           
ale obciążonych garbem niemocy i klęsk.  

Ostatnia zwrotka rozpoczyna się długim, ciągnącym się przez 
niespełna cztery wersy, zdaniem wieloczłonowym, którego kolej-
nymi podmiotami są: chłopcy, deszczyk, ptak, księżyc.  

Ów pierwszy człon wypowiedzi zdawałby się nawiązywać 
do motywu papierowego okręcika ze strofy pierwszej. Będzie 
o tym jeszcze mowa przy próbie ludycznego spojrzenia na tekst. 
Ale to tylko poetycki pozór, kolejna rozbudowana metafora… 
Bo wyraźnie nie chodzi tu tylko o chłopięce zabawy. Niegdysiejsi 
chłopcy są już jeźdźcami. Oni najwyraźniej płaczą i patrzą na 
zachód. W tej metaforze mieści się bogata treść symboliczna. 
Zapatrzenie na Zachód owocowało nie tylko modą. Jeśli pocią-
gnąć nieco dalej wątek polityczny związany z rewolucją (tak ją 
nazywano!) 1830 roku, to przypomina się liczenie na interwencję 
państw zachodnich; oczekiwanie bezcelowe, ale brzemienne 
w skutki polityczne, pozytywne, lecz – niestety! – nie Polski do-
tyczące. Bo przecież wiadomo, że rewolucja polska pośrednio       
uratowała powstanie belgijskie.  

I skok z historii do teraźniejszości. Na miejsce dramatu wcho-
dzi współczesna codzienność: rody psów i pary zakochanych. 
W parku naszpikowanym monumentami, dziełami, w końcu, 
rąk ludzkich znów triumfuje natura. Po wojnach przychodzi         
spokój. Zostaje jednakże sygnał wydarzeń historycznych: odcho-
dząca w zmierzch orkiestra. Scenerią wydarzeń tego ostatniego 
aktu są żywopłoty z krzaków mimozy, układających się do snu. 
Te zachowują się niezmiennie, niezależnie od ułomności tych, 
co to starają się uczynić ziemię sobie poddaną. 

Gdybyśmy spojrzeli na wiersz w stylu estetyzującym i zapro-
ponowali konkretyzację respektująca jego odczytanie w katego-
riach np. ludycznych, można by się rozkoszować chwytami styli-



J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a         | 417 

 

stycznymi. Cóż za znakomita animizacja zwierząt – posągów!        
Są nadal czułe i wierne. To na ich oczach – tyle już widziały!           
– rozegra się dziejowy, kolejny dramat. By jednak uniknąć wy-
łącznie monumentalizacji obrazu – wprowadza się element najzu-
pełniej ludyczny – tylekroć wymieniany w analizie okręcik papie-
rowy, igrający na parkowym stawie. Kunsztem języka i wyobraź-
ni jest też obraz wzrostu światła – od dołu, jakby wbrew naturze; 
dzień osiada, ale pojawia się światło – zapewne księżycowe; 
to zimny blask, przy którym jeszcze powoli wygładza się i ucicha 
dzienny ruch (przedmioty są zbryzgane dnia pianą; drzewa jakby 
lecą w dymie). Tak został wytworzony „smak” wieczoru. Ale 
podmiot, jak wiemy, rozrywa ten spokojny obraz. Najpierw przez 
apostrofę do płomienia. Potem przez uruchomienie wyobraźni – 
skrzyżowanej, bo realistycznej i onirycznej. Luna – księżyc – jest 
wciąż patronem tych obrazów. Metafora piękności żywej, która 
wszak się stanie (może stać!) garstką popiołu, czas odmierzany 
lotem słońca – zapowiada naszą przygodę z bohaterką. Kobieta 
młoda, piękna, o kasztanowych włosach, pojawia się – i już ocze-
kujemy jakiejś manifestacji erotyzmu. Nic bardziej mylnego. 
Owszem, być może, to jest potencjalna matka. Ale kobieta zaraz 
się spali, rozsypie; jeśli zaś będzie mieć potomka – to niezwykle 
zagadkowego.  

Ostatnia strofa programowo zachęca do uruchomienia odbioru 
ludycznego. Byłoby tak do końca, gdyby nie to zdanie o płaczą-
cych jeźdźcach spoglądających na zachód. Bawimy się z chłop-
cami – jakby z Placu Broni, bawią nas, a w każdym razie mogą 
wprowadzić w dobry nastrój widoki zakochanych par zawsze 
ciągnących do parku, czy psich rodów, odprawujących gonitwy 
po klombach. Uśmiech, nieco ironiczny, narratora to jednak 
uśmiech przez łzy. Odnosi się do każdego spokoju na tej         
ziemi, noszącego – paradoksalnie – zarzewie nowych zmagań 
i upadków. 

Czy ten wiersz można by było wykorzystać dla celów np.       
moralizatorskich, w służbie jakiejś bliżej sprecyzowanej idei? 



418 |            J e d e n  w i e r s z  C z e s ł a w a  M i ł o s z a  

 

Czy można go zatem odczytać w stylu instrumentalnym? Chyba 
– gdyby się dopatrzyć w nim elementów kontestacji, np. ówcze-
snej władzy. Miłosz należał wówczas do poetów lewicujących. 
Zresztą cały zespół „Żagarów” miał takie nachylenie. Poeta daleki 
był od pompatyzmu hucznie obchodzonych w międzywojniu 
rocznic narodowych. Mógł nieco pokpiwać z tromtadracji roczni-
cowych obchodów z korowodami i wieńcami, był bowiem raczej 
po stronie tych, którzy odczuwali wybuch niepodległości jako 
radość „z odzyskanego śmietnika”, jak to aforystycznie określił 
Kaden. Więc może nie będzie nadużyciem, jeśli w omawianym 
wierszu dostrzeżemy i polemiczne akcenty? Gałczyński, kwadry-
gant i satyryk, pozwalał sobie na kpiny z władzy w rodzaju Zimy 
z wypisów szkolnych; katastrofista Miłosz operował dystansem 
oszczędniej i dostojniej. Przecież jednak finałowi tego arcytekstu 
nie odmówimy, jak to już kilkakrotnie sygnalizowano, akcentów 
ironicznych, czy choćby pewnej aury ironizującej, która zawsze 
się pojawia w momencie zderzenia dwóch przeciwstawnych          
kategorii estetycznych: wzniosłości i przyziemności.  

Jako podsumowanie niniejszego odczytania, przytoczmy         
spostrzeżenia Józefa Olejniczaka, autora przywołanej już interpre-
tacji Bram arsenału, będącej celną próbą uogólnienia szczegól-
nych wartości tego tekstu poetyckiego: 

Ten utwór jest bodaj pierwszym w całej twórczości Miłosza, 
w którym wyartykułowany jest najważniejszy dramat, jaki się 
w niej stale toczy – dramat niepogodzenia człowieka z niszczącą 
siłą historii, przemieniającej się w momencie współczesności 
w tradycję, znajdującą z kolei groteskowy wyraz w obyczaju 
i obrzędzie społecznym. A także dramat i trud odnajdywania 
w tak rozpoznanym (a może raczej: przeczutym) świecie roli 
dla poety i poezji, roli dla indywidualnej wyobraźni537.  

                                                 
537  J. Olejniczak, dz. cyt., s. 630. 



 

 
 
 
 

Jeden wiersz Wisławy Szymborskiej 
 
 

        Pierwsza fotografia Hitlera 
 
A kto to jest ten dzidziuś w kaftaniku 
Toż to mały Adolfem, syn państwa Hitlerów! 
Może wyrośnie na doktora praw? 
Albo będzie tenorem w operze wiedeńskiej? 
Czyja to rączka, czyja, uszko, oczko, nosek? 
Czyj brzuszek pełen mleka, nie wiadomo jeszcze: 
Drukarza, konsyliarza, kupca, księdza? 
Dokąd te śmieszne nóżki zawędrują, dokąd? 
Do ogródka, do szkoły, do biura, na ślub 
może z córką burmistrza? 
 
Bobo, aniołek, kruszyna, promyczek 
kiedy rok temu przychodzi na świat, 
nie brakło znaków na niebie i ziemi; 
wiosenne słońce, w oknach pelargonie, 
muzyka katarynki na podwórku, 
pomyślna wróżka w bibułce różowej, 
tuż przed porodem proroczy sen matki: 
gołąbka we śnie widzieć – radosna nowina 
tegoż schwytać – przybędzie gość długo czekany,  
Puk, puk, kto tam, tu stuka serduszko Adolfka  
 
Smoczek, pieluszka, śliniaczek, grzechotka, 
chłopczyna, chwalić Boga i odpukać zdrów 



420 |        J e d e n  w i e r s z  W i s ł a w y  S z y m b o r s k i e j  

 

podobny do rodziców, do kotka w koszyku, 
do dzieci z wszystkich innych rodzinnych albumów. 
No, nie będziemy chyba teraz płakać, 
Pan fotograf pod czarną płachtą zrobi pstryk. 
 
Atelier Klinger, Grabenstrasse Braunem, 
Braunem to niewielkie, ale godne miasto,  
solidne firmy, poczciwi sąsiedzi, 
woń ciasta drożdżowego i szarego mydła. 
Nie słychać wycia psów i kroków przeznaczenia. 
Nauczyciel historii rozluźnia kołnierzyk 
i ziewa nad zeszytami. 

 
Zacytowany wiersz pochodzi z tomiku Ludzie na moście,         

wydanego w roku 1986. 
O tomiku tak napisał podówczas Stanisław Barańczak: 
Niewielka książeczka zawiera wszystkiego 22 utwory, każdy 

z nich na swój sposób znakomity, artystycznie bezbłędny, stano-
wiący zamkniętą skończoną całość – i, bardziej jeszcze niż dotąd 
u Szymborskiej, uderzającą cechą każdego z nich jest to, iż 
olśniewający pomysłowością wiersz rozwija się z konceptu, który 
w gruncie rzeczy każdemu z nas mógłby przyjść do głowy538. 

Przesłanie filozoficzne zawarte w Pierwszej fotografii Hitlera 
wynika z analizy jednostkowej sytuacji. Sytuacji na pozór banal-
nej. Mowa jest o pierwszej fotografii dziecka, o jego narodzinach, 
o tzw. środowisku, w którym przychodzi na świat. Ale już tytuł 
informuje, o jakie dziecko chodzi. I czytając wiersz słyszymy 
wycie psów, wbrew temu, co expressis verbis wypisano w strofie 
końcowej. 

                                                 
538  S. Barańczak, Niezliczone odmiany koloru szarego, [w:] Literatura współczesna 

„źle obecna” w szkole. Opr. B. Chrząstowska, Wrocław 1990, s. 286. 



J e d e n  w i e r s z  W i s ł a w y  S z y m b o r s k i e j     | 421 

 

Idealizacja bohatera lirycznego – a jest nim mały Adolfek, syn 
państwa Hitlerów – odbywa się w sposób niby naturalny, ale  
dodatkowo wzmocniony, zagęszczony. Seria pytań retorycznych 
strofy pierwszej, ustylizowana na formę obiegowego horoskopu 
rodzinnego sygnalizuje nagromadzeniem eufemizmów dystans 
podmiotu mówiącego do postaci tytułowej. 

Gra się nasila, mowa jest o znakach na niebie i ziemi, o proro-
czym śnie matki, zwiastującym urodzenie cudownego dziecka. 
Wszystko jednak w aurze pozorów naturalności: 
 

Smoczek, pieluszka, śliniaczek, grzechotka, 
chłopczyna, chwalić Boga i odpukać zdrów 
podobny do rodziców, do kotka w koszyku, 
do dzieci z wszystkich innych rodzinnych albumów. 

 
Rzecz rozgrywa się w Braunem, niewielkim, ale godnym         

mieście, którego atrybutami są solidne firmy, poczciwi sąsiedzi, 
woń ciasta drożdżowego i szarego mydła. 

Jest przecież – tak typowa dla Szymborskiej – aluzyjna sygna-
lizacja kroków przeznaczenia: 
 

Nauczyciel historii rozluźnia kołnierzyk 
i ziewa nad zeszytami. 

 
Trudno o bardziej poetycki, przewrotny sposób przepowiedni. 

Ówczesny nauczyciel historii niewiele miał widać do opraco-
wania tematów lokalnych. Dziś jego kolega nie musiałby ziewać 
nad zeszytami. Miasto Braunem ma już swego – niestety! – anty-
bohatera. 

W wierszu ironiczna gra z bohaterem lirycznym realizuje się 
w specyfice języka, w umiejętnie przeprowadzanych zabiegach 
stylizacyjnych. Podmiot w toku monologu kilkakrotnie zmienia 



422 |        J e d e n  w i e r s z  W i s ł a w y  S z y m b o r s k i e j  

 

role: najpierw słyszymy głos dalekiej znajomej państwa Hitlerów, 
która wyraża zainteresowanie przyszłością Adolfa. Styl tu po-
toczny, lekko tylko poetyzowany (np. brzuszek pełen mleka).  
Seria deminutywów (bobo, aniołek, kruszyna, promyczek) rozpo-
czyna strofę drugą. Za dużo tych zdrobnień, by wypowiedź          
zachowała dotychczasowy styl języka życzliwej cioci…. Tu już 
podmiot przechodzi do ironicznych uogólnień. Czytamy o proroc-
twach, o znakach na niebie i ziemi. Wciąż jednak występuje       
konsekwentna dbałość o infantylizację wypowiedzi (Puk, puk, kto 
tam, to stuka serduszko Adolfka). W zwrotce czwartej usłyszymy 
znów głos cioci, która tym razem towarzyszyć będzie Adolfkowi 
w wyprawie do fotografa. Jedyny to moment, kiedy podmiot 
ujawnia bezpośrednio swą obecność, co zresztą jest uzasadnione 
naturalną sytuacją rozmowy z niemowlęciem: No, nie będziemy 
chyba teraz płakać, Pan fotograf pod czarną płachtą zrobi pstryk. 
Tak właśnie rozmawia się z dziećmi w tym wieku – używając 
poufałej formy liczby mnogiej. 

I wreszcie pointa – wyrażona w strofie ostatniej przez podmiot, 
który na koniec przywdział kostium poważnego narratora lirycz-
nego. To zapowiedź inwazji przeznaczenia, choć na Grabenstras-
se nic na razie nie zwiastuje jego kroków.  

……….. 

Szymborska – powiada Tadeusz Konwicki – to jest moja         
miłość nieodwzajemniona. Ona w poezji uosabia to co kocham. 
Zaczynam czytać jej wiersze i nagle padam – luz, dystans, poczu-
cie humoru, przenikliwość, inteligencja539. W istocie – trudno 
o większą celność, sens i kondensację wypowiedzi. Docenili 
to jurorzy nagrody Nobla…  

 

                                                 
539  Na świecie jestem przejazdem. Z Tadeuszem Konwickim rozmawia Adam 

Michnik. „Gazeta Wyborcza”. Nr 285A, 7–8XII.1991r., s. 15. 



 

 
 
 
 

Eros i Thanatos, 
czyli o nowelach Tomasza Manna 

 
 
Trzynastoletni okres dzieli dwie nowele – Zamienione głowy 

(1940r.) i Oszukaną 1953r.). Ten drugi utwór to obok Wyznań 
hochsztaplera Feliksa Krulla, ostatni już tekst laureata literackiej 
Nagrody Nobla z roku 1929.  

Pisze badacz twórczości Tomasza Manna: „Zamienione          
głowy” podejmują […] problematykę mitologii i folkloru różnych 
narodów, głosząc, iż miłość i śmierć łączy wspólna więź, stąd 
też częste powiązanie tych pojęć. Nowela Manna wyraźnie nawią-
zuje do tego zagadnienia, łącząc intymny związek dwojga ludzi 
z ekstazą śmierci540. I dalej: Afirmacja życia jest w „Oszukanej” 
jedną z podstawowych tez intelektualnych i filozoficznych. Man-
nowska wizja życia oscyluje tu między realną rzeczywistością 
a emocjonalnym pojęciem złudzenia. Myślą przewodnią noweli 
jest w pewnej mierze życie jako iluzja szczęścia541. 

Intelektualne, filozoficzne przesłanie zostało wyrażone w cha-
rakterystycznej dla noweli struktury fabularnej, w kreacji osób, 
wreszcie – w swoistej i za każdym razem odmiennej postaci nar-
racji. Także – przez wyeksponowanie wybranej kategorii este-
tycznej. Spróbujmy te sprawy omówić po kolei. 

Obie nowele mają klasyczną dla tego gatunku budowę. 

                                                 
540  T. Mann, Wybór nowel i esejów. Wstęp i opracowanie Norbert Honsza. Wro-

cław 1975, s. LXXXV. 
541  Ibidem, s. LXXXV–LXXXVI. 



424 |                 E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .  

 

W Zamienionych głowach wydarzenia konsekwentnie zmierza-
ją od ekspozycji do punktu kulminacyjnego, a potem – do rozwią-
zania akcji.  

Właściwy początek dramatycznych wydarzeń został poprze-
dzony przedmową narratora, obudowaną serią dialogów obu przy-
jaciół, wreszcie – wypełniony bezpośrednią charakterystyką  
Nandy i Szridamana, podkreślającą różnice intelektualne, ale też 
fizyczne, tych głównych postaci. Przed wydarzeniem szczyto-
wym, ową tytułową zamianą głów, będzie jeszcze kilka innych, 
istotnych dla rozwoju akcji; a więc – wesele Sity ze Szridama-
nem, ujawnienie jej wcześniejszej znajomości z Nandą, podróż 
poślubna do rodziców – w trójkę…. Później się okaże pozorna 
wartość zamiany głów i stanie się jasne, że działanie wbrew natu-
rze jest skazane na niepowodzenie, a nawet zemści się okrutnie.  

Struktura podobnego typu występuje w Oszukanej. Rozmowy 
pani róży z córką Anną są zapowiedzią właściwych dramatycz-
nych wydarzeń. Pojawienie się amerykańskiego guwernera roz-
poczyna w życiu starzejącej się kobiety nowy etap, etap walki 
z naturą, a także z rygorami konwenansów. Wszystko – w imię 
prawa do szczęścia, którego poczucie rodzi iluzję. Pierwszy        
sygnał jest odebrany jako właśnie dar natury (niespodziewany 
krwotok); okaże to się jednak przewrotnym oszustwem, bo to 
symptom śmiertelnej choroby, po którym pojawi się już decydu-
jący atak. Bohaterka jednak zdobywa się na heroizm przyjęcia 
strasznego wyroku jako dobrodziejstwa.  

A mroczna tragedia bohaterów Zamienionych głów będzie 
też miała optymistyczną puentę; ich synkowi […] wiodło się na 
ziemi doskonale542. Nawet odziedziczona po grzesznych rodzicach 

                                                 
542  T. Mann, Ostatnie nowele. Tłumaczyli Walentyna Kwaśniakowa, Andrzej Dołę-

gowski. Warszawa 1958, s. 148. Wszystkie cytaty z tej edycji, z podaniem 
w  nawiasach numerów stron.  



E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .           | 425 

 

przypadłość (niedowidztwo) stanie się dlań szansą na wzmożony 
rozwój intelektualny.  

Główne postacie obu nowel poznajemy je poprzez różne        
sposoby charakteryzowania. Charakteryzuje je narrator (charakte-
rystyka bezpośrednia), prezentują się wzajemnie w dialogach, 
wreszcie dają o sobie świadectwo przez własne wypowiedzi 
i czyny. Bezpośrednio od narratora dowiadujemy się np., że           
[…] młodzieniec Szridaman był kupcem oraz synem kupca, nato-
miast Nanda – kowalem i pastuchem jednocześnie (s. 9). Pierwszy 
odebrał pewne wykształcenie: […] nie obyło się bez tego – komu-
nikuje narrator – by jako chłopiec pod opieką pewnego guru 
i duchowego mistrza nie poświęcił kilku lat gramatyce i astrono-
mii, a także podstawowym elementom nauki o bycie (s. 10), gdy 
tymczasem Nanda […] nie usiłował nigdy z uwagi na tradycję 
oraz związki krwi zajmować się sprawami ducha (s. 10). Z tego 
samego źródła dowiadujemy się o wyglądzie przyjaciół. Otóż 
Nanda […] miał kształtne ciało, [….] harmonizujące z jego miłą 
twarzą bez zarostu, aczkolwiek […] nos Nandy przypominał tro-
chę kozi nos a wargi były nazbyt grube (s. 10). Szridaman zaś […] 
miał jaśniejszy odcień skóry, a także inne rysy twarzy. Miał nos 
cienki niczym ostrze noża, powieki i źrenice nadawały oczom  
łagodny wyraz, zaś policzki okalała wachlarzowata broda (s. 11). 
Czyli: Jeśli o Szridamana chodzi, ciało stanowiło tak jakby doda-
tek – uzupełnienie szlachetnej mądrej głowy […], natomiast 
u całego Nandy ciało stanowiło, można by powiedzieć główną 
rzecz, a głowa ów tylko miły dodatek (s. 11). Jak widać, w prezen-
tacji głównych postaci konsekwentnie zastosowano zasadę kon-
trastu. Ale to dopiero wstęp do kreacji bohaterów. Okazuje się 
bowiem, że tak różnicujące przyjaciół cechy – także umysłu 
i charakteru – są przedmiotem ich wzajemnego zainteresowania. 
Szridaman i Nanda imponują sobie nawzajem, choć w duchu   
podrwiwają z ułomności. Obaj wszakże odczuwają coś na kształt 



426 |                 E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .  

 

pragnienia złudy (s. 12), potrzebę stałego kontaktu dla dopełnie-
nia. Potwierdzi w kulminacyjnym punkcie akcji Nanda: Głowy 
nasze zawsze rozmawiały ze sobą – mądra twoja i moja taka         
prosta (s. 66). Motywację ich postępowania uznać należy za          
psychologiczną. Zarówno samobójczy czyn Szridamana, jak 
i podobny Nandy, podyktowane są skrajną determinacją, a też 
swoistym poczuciem sprawiedliwości. Obaj dadzą też temu wyraz 
w swych wystąpieniach tuż przed śmiertelną walką.  

Współczesny badacz tak określa wizerunki mężczyzn i kobiet 
w pisarstwie tego noblisty: 

U Tomasza Manna mężczyźni są w sprawach miłości zazwy-
czaj pasywni, a kobiety – aktywne. Ucieleśniają one potęgę życia 
brutalnie niweczącą istoty wątłe, kruche, kalekie. Ale zarazem są 
nosicielkami głębszej, empirycznej, przede wszystkim jednak intu-
icyjnej wiedzy o misterium płci543. 

Przyjrzyjmy się zatem postaciom kobiecym, bohaterkom obu 
nowel.  

Sita, zamieniająca głowy, jest skończenie pięknym tworem  
natury. Pięknobiodra – jak ją często nazywa narrator, a też i dwaj 
partnerzy, ukazuje się przyjaciołom podczas kąpieli w świętej 
sadzawce. Nie mogła być inaczej zbudowana Pralmotsza, to nie-
biańskie dziewczę, które Indra wysłał do wielkiego pustelnika 
Kandu, aby przez niebywała swą ascezę nie nabrał równych       
bogom sił (s. 28). Sita zdaje się być biernym przedmiotem uwiel-
bień młodzieńców. Ale to tylko pozór!. Zwierza się bogini śmier-
ci z nachodzących ją zdradliwych myślach, o pożądaniu Nandy, 
o odsunięciu się od niej małżonka. A po tej spowiedzi potrafi 
przejść do czynów. Gdy pojawia się możliwość wskrzeszenia 
dawnych przyjaciół, skwapliwie z niej korzysta. Niestety – ze 

                                                 
543  A. Rogalski, Ujęcie fundamentalnego zjawiska, [w:] Tomasz Mann w oczach 

krytyki światowej. Wyboru dokonał Aleksander Rogalski. Warszawa 1975, 
s. 461. 



E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .           | 427 

 

skutkiem wzbudzającym grozę. Jej czyn, zamianę głów, piętnuje 
sam narrator:  

Coś ty zrobiła Sito? Albo – co się stało? Albo, coś zrobiła 
przez swój pośpiech, że się to stało? […] Jest całkiem zrozumiałe, 
żeś działała w podnieceniu, lecz czy nie mogłaś mimo to podczas 
wykonywania swoich czynności otworzyć trochę szerzej oczu 
(s. 87). Sita gorąco przeprasza obu przyjaciół za pomyłkę. Moty-
wuje ją pośpiechem. Uzyskuje przebaczenie... Ale – po zamienie-
niu głów – nie potrafi wybrać męża, odpowiedzieć na pytanie: 
Co może mi dać większe szczęście i zaspokojenie – ciało czy też 
głowa? (s. 98). Na podstawie wyroku świętego męża wybiera 
Szridamana, prawowitego małżonka (tj. głowę Szridamana osa-
dzoną na ciele Nandy, niegdyś tak pożądanym!). Zdawałoby się, 
że oto zostaną spełnione warunki pełnego szczęścia. Nic bardziej 
zawodnego!. Głowa kupca osadzona na ciele kowala-pastucha 
wywarła fatalny wpływ na to dotychczas kształtne ciało, bo uległo 
nagłemu zwiotczeniu. I Sita poczęła znów marzyć o Nandzie – 
tym nowym, sądząc, że jego ciało odrodzi się – od nowej głowy – 
w pożądanym kierunku. Wyruszyła na poszukiwanie kochanka, 
odnalazła go, ale ich […]małżeńskie szczęście trwało zaledwie 
jeden dzień i jedną noc (s. 137). Przed śmiertelnym pojedynkiem 
przyjaciół – mężów Sita uzyskała (znów!) u obu przebaczenie 
i zapowiedziała, że po ich śmierci podda się całopaleniu – głów-
nie ze względu na los dziecka. I tak się też stało: Dla upamiętnie-
nia ofiarnego czynu Sity na miejscu owym stanął ku jej czci obe-
lisk (s. 147) – czytamy w zakończeniu opowiadania. A synka, 
Dhakę, czekała, jak wspomnieliśmy, kariera… 

Zgodzimy się zatem, że bohaterka Zamienionych głów impo-
nuje, a nawet poraża nas aktywnością.  

Jak zaś rzecz się ma z tytułową postacią Oszukanej? 
Prezentację Róży von Tümmler otrzymujemy już w pierw-

szych zdaniach noweli. Poznajemy jej pochodzenie, wiek, stan 



428 |                 E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .  

 

rodzinny. Dowiadujemy się o jej bardzo wielkiej zażyłości z cór-
ką (trzydziestoletnią panną Anną, ułomną, żyjącą bez nadziei      
na zamążpójście), o pewnym dystansie zachowywanym wobec 
syna gimnazjalisty, wreszcie o jej fascynacji przyrodą, o bałwo-
chwalczej wręcz miłości natury, które to uczucie starała się        
zaszczepić córce, bez większego zresztą rezultatu. Oto próbka 
odautorskiej charakterystyki pani Róży: 
 

Nie da się wyrazić, jak dalece kochała wiosnę, swoją porę      
roku, w której się urodziła i która tchnęła w nią tajemny strumień 
zdrowia i radości życia. Przy nawoływaniu się ptactwa w złagod-
niałym wietrze twarz jej promieniała. Pierwsze krokusy i śniegułki 
w ogrodzie, kiełkowanie i wspaniałość hiacyntów i tulipanów 
na rabatach przy domu radowało tę chodzącą dobroć do łez. […] 
Pora kwitnienia róż była dla niej najwyższą rozkoszą (s. 259–
260). 

Przyroda była dla pani Róży zwierciadłem starej prawdy 
o bezustannym realizowaniu się w świecie natury miłosnego aktu. 
Stąd też pouczała córkę o rozdzielnopłciowości topoli, wydają-
cych kwiaty, odpowiednio męskie i żeńskie, o poczęciu dokonu-
jącym się za sprawą pyłku na […] wstydliwie wyczekujących         
pręcikach (s. 260), o służbie Zefira dla zakochanych dzieci niwy 
(s. jw.), o boskim zapachu róż przypominającym woń oddechu, 
loków i policzków (s. jw.) śpiącego Amora, itd. Rozmowy boha-
terki z córką, bo właściwie z nią tylko rozmawiała, zanim poznała 
Kena, potwierdzają, ze mamy do czynienia z osobą upatrującą 
sens życia w miłości, a kobiety uznającą za dzieci natury daleko 
doskonalsze od mężczyzn; bardziej cierpiące, ale i doskonalsze... 
Pani Róża tak mówi do córki, właśnie cierpiącej na comiesięczną 
niedyspozycję: Jest to rodzaj bólu kobiecego i dlatego godny 
jest szacunku. Tak musisz go traktować jako akt kobiecego życia. 
[…] Nasza płeć […] znosi ból cierpliwie, my jesteśmy męczenni-
cami, urodzonymi, że tak powiem, po to, aby cierpieć. Przede 



E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .           | 429 

 

wszystkim znamy naturalny i zdrowy, dany od boga i uświęcony 
ból przy rodzeniu, który jest czymś wyłącznie kobiecym, czego 
mężczyznom zaoszczędzono, czy te zim odjęto (s. 268). Ale pani 
Róża zarazem zazdrości mężczyznom, że ich życie płciowe nie 
ma tak wyraźnie zakreślonych granic jak kobiece. Powiada do 
córki: Co znaczy pięćdziesiątka dla mężczyzny? […] Niejeden ma 
przy siwych skroniach powodzenie u młodych panienek. My zaś, 
kobiety, mamy wszystkiego trzydzieści pięć lat na nasze życie  
fizyczne, na pełnię człowieczeństwa, a przy pięćdziesiątce jeste-
śmy już wysłużone, wygasa nasza zdolność rodzenia i dla natury 
stajemy się zbędnym rupieciem (s. 271).  

I oto wbrew własnemu twierdzeniu – pani Róża podlega        
cudownemu (jak sądzi!) odrodzeniu – przez miłość; odrodzeniu 
tak się złudnie wydaje! – także w sensie fizycznym. W tym ujęciu 
– miłosna aktywność kobiety (motyw tak często eksponowany 
w prozie Tomasza Manna!) zdaje się przekraczać ramy dotych-
czasowej rozległej autorskiej kreatywności. Ale okazuje się, że 
to tylko rodzaj gry narratora z postaciami, a i z czytelnikiem.  
Optymizm kreatora jest wypełniony sarkazmem: to nie powrót 
kobiecej młodości to symptom śmiertelnej choroby pani Róży. 
Czyżby więc umiłowana natura zadrwiła z bohaterki? Czy w isto-
cie mamy do czynienia z Oszukaną? Tak myśli jej zrozpaczona 
córka. Ale sama Pani Róża powiada, gromiąc rozżaloną: Anno, 
nie mów tak, jak i tego nie czynię. Niechętnie odchodzę stąd – od 
nas, od życia i jego wiosny. Ale jak żeby mogła istnieć wiosna 
bez śmierci… (s. 353). 

Dwie postacie kobiece z omawianych nowel to na pierwszy 
rzut oka bardzo różne kreacje:. Pięknobiodra Sita, pożądająca 
i pożądana, i pani von Tümmler – chodząca, zakochana dobroć, 
tak późno i tak fatalnie lokująca swe uczucie. Jest jednakże jakaś 
– i tu podobieństwo – demoniczność w losie tych osób z różnych 
epok. Kobiet – z różnych formacji kulturowych, opętanych          



430 |                 E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .  

 

chorobą uczucia – postępującą i śmiertelną. Ale z podniesionym  
czołem przyjmujących wyzwanie losu. I pozostawiających po 
sobie obelisk pamięci.  

Na strukturę opowieści zdaje się mieć wpływ szczególny ja-
kość przekazu, co zauważalne jest zwłaszcza w Zamienionych 
głowach. Tu narrator prowadzi bezpośredni dialog z czytelnikiem. 
Na wstępie przygotowuje go do przyjęcia tej niesamowitej opo-
wieści. Mówi: Niezwykle krwawe, mącące zmysły dzieje piękno-
biodrej Sity […] oraz obydwu jej małżonków (jeśli tak wolno się 
wyrazić) wymagają od słuchacza najwyższego hartu duszy, aby 
zdołał on duchowo stawić czoło okrutnym, kuglarskim sztuczkom 
maji (s. 7). Chce zarazem uzmysłowić słuchaczowi jeszcze więk-
szy kłopot samego opowiadacza; podzielić się z czytelnikiem 
swoją jeszcze gorszą sytuacją, bo dodaje: Byłoby przy tym pożą-
dane, aby odporność narratora stała się przykładem dla słucha-
czy, bowiem większego chyba męstwa trzeba do opowiadania 
takich dziejów niż do ich wysłuchania (s. jw.). Narrator przy tym 
stara się bardzo nie ingerować w rozwój wydarzeń. Ogranicza się 
do relacji, ale nie może wytrzymać, by całkiem po ludzku nie 
wplatać w tęże relację swoich pytań, jak te kierowane do Sity 
a wcześniej już cytowane. I z reguły podkreśla, że to nie on (to, 
oczywiście, autorska kokieteria) stworzyły tę historię, ale po pro-
stu do niej dotarł. Temu służą takie np. odwołania: Historia głosi 
dalej; historia głosi jednak, a my uwierzymy jej itd. Tego rodzaju 
uwagi narrator znakomicie współgrają ze stylizacją całej opowie-
ści na zasłyszaną, opartą na podaniu ustnym legendę. Pod po-
wierzchnią relacji kryje się wszakże dydaktyzm, naturalny zresztą 
w przyjętej konwencji baśniowej gawędy. Nie chodzi więc tylko 
o to, by przygotować słuchacza, ale też uprzedzająco zinterpreto-
wać jego zachowanie, wykształcić postawy i sposób odbioru.  
Nauki opowiadającego nie są jednak pozbawione auto dystansu, 



E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .           | 431 

 

przez co zachęcają i czytelnika do nieco przekornego odbioru. 
Znów posłużmy się zestawem cytatów:  

Słuchacze, zwiedzeni dotychczasowym, tak pogodnym, biegiem 
naszej opowieści, nie powinni jednak wpaść w pułapkę złudzeń, 
jeżeli idzie o istotny charakter tej historii. […] W czasie gdy mil-
czeliśmy, historia owa na chwilę odwróciła swe oblicze, a teraz, 
gdy ponownie wam je ukazuje, nie jest to już ta sama twarz: zmie-
niła się w szkaradnie wykrzywioną maskę (s. 52). I dalej: Jednak 
narrator ma do swych słuchaczy jedną prośbę: aby nie przyjęli tej 
relacji obojętnie i bezmyślnie, jako coś zwykłego i naturalnego, 
tylko z tych względów, że tradycje podają jako rzecz zupełnie 
zwykłą fakt, iż ludzie sami obcinali sobie głowy (s. 60). 

Narrator formułuje swój dystans niekiedy już na granicy do-
brego smaku, nigdy jednak, mamy wszak do czynienia z prozai-
kiem wybitnym, jej nie przekraczając. Więc tego właśnie typu 
wypowiedź, w której rezoner… spycha odpowiedzialność za 
pewne fakty na tradycyjny przekaz. A chodzi o finalne wydarze-
nie Zamienionych głów, scenę spłonięcia na stosie:  

[…] Jeśli zaś piękna Sita nawet trochę pokrzyczała, albowiem 
ogień sprawia straszliwy ból, jeżeli człowiek nie jest martwy, 
to głos jej został zagłuszony przeraźliwym odgłosem rogów 
z muszli i łoskotem bębnów, toteż odnosiło się wrażenie jak gdyby 
wcale nie krzyczała. Historia głosi jednak, a my uwierzmy jej, 
że radość Sity z połączenia się ze swymi kochankami ostudziła żar 
płomieni (s. 147). 

W noweli pt. Oszukana pozycja narratora jest odmienna.        
Tu opowiadający wydarzenia nie zwraca się bezpośrednio do czy-
telnika, nie tłumaczy się, nie uzgadnia stanowisk. Gra z czytelni-
kiem jest tu mniej widoczna, ale zachowany został dystans wobec 
postaci, wobec pani Róży i jej córki Anny. Możemy się tu dopa-
trzyć elementów charakterystycznej dla autora Czarodziejskiej 
góry ironii. W obu opowiadaniach mamy też do czynienia z ob-



432 |                 E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .  

 

szernymi dialogami, które niekiedy zamieniają się w długie wy-
powiedzi – tyrady poszczególnych postaci. Taką formę mają np. 
rozważania Szridamana na temat nierozłączności radości i cier-
pienia czy replika Nandy odnosząca się do obchodów święta 
dziękczynienia. Bo w prozie Manna każda postać zdolna jest        
do refleksji na tematy egzystencjalne. Właśnie ta ogólna skłon-
ność do refleksyjności – czyni z tekstów tego noblisty zbeletry-
zowane przesłania filozoficzne. Potrafi też ten genialny pisarz 
w smutnych w końcu tekstach wprowadzać elementy komiczne 
celnie rozświetlające obrazy ludzkiej tragedii.  

Oto charakterystyka Amerykanina Kena Keatona, który stał się 
przedmiotem westchnień pani Róży: 

Znał rzeczywiście bardzo dokładnie Nadrenię, Nadrenię z jej 
miłymi wesołymi ludźmi tak aimable szczególnie gdy są nieco        
pod gazem, ze starymi miastami, pełnymi atmosfery i dostojeń-
stwa, jak Trewir, Akwizgran, Koblencja, święta Kolonia – niech 
ktoś spróbuje nazwać któreś z amerykańskich miast świętym – 
Holy Kansas City, cha, cha, cha, pardon me (s. 280).  

A oto fragment monologu pustelnika Kamadamany, który miał 
rozsądzić prawa adoratorów pięknobiodrej Sity w Zamienionych 
głowach: 

Dzień dobry ci niewiasto! Na twój widok mężczyznom z żądzy 
jeżą się na ciele włosy, prawda? Wasze życiowe troski są niewąt-
pliwie twoim dziełem, ty pułapko, ty przynęto. Z prawdziwa        
przyjemnością zapraszam was do siebie przed moje wspaniałe 
drzewo i chętnie poczęstuję was jujubą. Jagody te zebrałem 
w liście nie po to, by je zjeść, lecz po to, żeby zrezygnować z nich 
i przyglądając się im jeść ziemiste bulwy... (s. 105). A po wysłu-
chaniu niezwykłej historii kochanków czcigodny mędrzec dodał: 
Gdyby nie biel popiołu, dostrzeglibyście czerwony żar, jaki         
historia wasza rozpaliła w trakcie ascetycznego jej słuchania 
na moich należycie wychudzonych policzkach, a raczej na moich 
należycie wychudzonych kościach policzkowych (s. 110).  



E r o s  i  T h a n a t o s ,  c z y l i  o . . .           | 433 

 

Jak widać, hiperbolizacja wypowiedzi, zabieg stosowany kon-
sekwentnie dla odtworzenia cech języka Wschodu, zyskała tu 
dodatkowy walor przez zderzenie z akcentami parodystycznymi.  

Usytuowanie narratora, modelowanie czasu i przestrzeni wy-
darzeń, wreszcie tematyka prezentowanych tu opowiadań są cha-
rakterystyczne dla potoczystej, znakomitej prozy Manna. W ana-
lizowanych tekstach autor dał świadectwo zainteresowania pro-
blemem odwiecznym – miłości i śmierci – i opracował go na ma-
teriale zupełnie różnym – z zakresu różnych kultur i epok.         
Wywodom swym nadał kształt obszernej noweli – gatunku popu-
larnego w prozie europejskiej dwudziestego wieku, w tym także 
w literaturze polskiej. Wymienić by tu należało przede wszystkim 
Jarosława Iwaszkiewicza, jako autora takich nowel, jak: Brzezina, 
Panny z Wilka, Młyn nad Utratą, Kochankowie z Marony.  

Eros i Thanatos to dwa zjawiska pozornie tylko przeciwstaw-
ne; w istocie – sugeruje Mann – to dwa stany połączone stosun-
kiem bliskiego sąsiedztwa, a niekiedy implikacji. Korzystając 
z przemyśleń Schopenhauera, Nietzschego, Bergsona, Freuda, 
z dwudziestowiecznej filozofii egzystencji, wreszcie z własnych 
przemyśleń – tworzy autor Czarodziejskiej góry system wartości 
artystycznych, czytelnych jednak nie tylko w planie estetycznym. 
To ważny przyczynek do monografii człowieka, próba określenia 
jego miejsca w wymiarach egzystencji i kultury. Rzecz bardzo 
pożądana do pokazania, choćby w wybranych miniaturach, 
w szkole. O ile przedtem zaistnieje – a powinna zaistnieć!            
– w świadomości każdego pedagoga. 

 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 

Duchowni – kulturze 
 
 
Udział osób duchownych – księży, braci zakonnych w kształ-

towaniu kultury narodowej jest nie do przecenienia i w tej krótkiej 
impresji można go co najwyżej zasygnalizować. Zacząć by nale-
żało od chrztu Polski (966r.), od erygowania pierwszych bi-
skupstw – w Gnieźnie, Wrocławiu i Kołobrzegu, potem od cza-
sów Kazimierza Odnowiciela, który utwierdził zagrożone chrze-
ścijaństwo i umocnił jego kulturotwórczą rolę. 

W XV wieku pojawił się pierwszy historyk, który w odróżnie-
niu od wcześniejszych kronikarzy – także duchownych – Galla 
Anonima, Mistrza Wincentego i Janka z Czarnkowa – zastosował 
krytycyzm wobec zastanych źródeł rękopiśmiennych i stworzył 
epokowe dzieło – „Historia Poloniae libri XII”. To ks. Jan Dłu-
gosz, któremu zawdzięczamy m.in. opis bitwy pod Grunwaldem, 
genialnie wykorzystany w finałowych rozdziałach „Krzyżaków” 
Henryka Sienkiewicza. Ów mąż stanu, świetnie znający też pryn-
cypia polityki współczesnej, jest jednym z sygnatariuszy doku-
mentu potwierdzającego zawarcie pokoju toruńskiego w 1466 
roku.  

Złoty wiek kultury polskiej to czasy zarysowywania się już, 
niestety, gmachu Rzeczypospolitej szlacheckiej. I wówczas na-
tchniony kaznodzieja – ks. Piotr Skarga, pisarz wybitny, wygłasza 
„Kazania sejmowe”, tak sugestywnie potem, w XIX wieku, 
uwiecznione w dziele malarskim Jana Matejki. Gdybyż panujący 
wówczas wzięli pod uwagę przestrogi ks. Piotra, gdybyż to woła-
nie nie było głosem na puszczy?!!! 



D u c h o w n i  –  k u l t u r z e             | 435 

 

W XVIII wieku nadeszły czasy ratowania upadającej Rzeczy-
pospolitej. W obozie reform, wśród najświatlejszych umysłów 
epoki znaleźli się duchowni, ks. Franciszek Salezy Jezierski, 
zwany Wulkanem Gromów Kuźnicy (oczywiście – Kołątajow-
skiej), Hugo Kołłątaj, Stanisław Staszic. 

Nie do przecenienia są zasługi Księży Pijarów dla rozwoju 
kultury i oświaty. Wypada tu wspomnieć o dużej pracy ks. Hen-
ryka Bogdziewicza na temat pijarów zajmujących się twórczością 
literacką. Ks. Stanisław Konarski – piękna postać tego zakonu – 
przeszedł do historii i jako pisarz polityczny, autor dzieła „O sku-
tecznym rad sposobie, czyli o utrzymaniu ordynaryjnych sej-
mów”, a zatem sejmów nie zrywanych przez plagę >liberum           
veto<, i jako autor dramatów dla teatru szkolnego (np. „Tragedia 
Epaminondy”) i wreszcie jako założyciel nowoczesnej uczelni – 
Collegium Nobilium w Warszawie w roku 1741.  

O zasługach dla kultury, a literatury w szczególności XBW – 
Księcia Biskupa Warmińskiego można by mówić oddzielnie 
i na wielu wykładach. Takie gatunki literackie, jak bajka czy saty-
ra rozwinęły się w naszej literaturze głównie za sprawą jego jakże 
znakomitej twórczości.  

Przypomnijmy, że to właśnie Ignacemu Krasickiemu zawdzię-
czamy fenomenalną przypowieść o „Dewotce”, aktualną zawsze, 
a dziś – powiedzmy to z pewną zadumą – w szczególności: 

 
Dewotce służebnica w czymsiś zawiniła 
Właśnie natenczas, kiedy pacierze kończyła.  
Obróciwszy się przeto z gniewem do dziewczyny, 
Mówiąc właśnie te słowa: >i odpuść nam winy  
Jako my odpuszczamy< – biła bez litości. 
Uchowaj Panie Boże takiej pobożności!  
 



436 |                         D u c h o w n i  –  k u l t u r z e  

 

Życie duchownych plotło się czasem dziwnie z biografią twór-
ców. Dziwnie? A może to była realizacja Boskiego planu. Oto 
młody ksiądz Zygmunt Szczęsny Feliński podczas studiów zagra-
nicznych poznał chorego już bardzo Juliusza Słowackiego. Został 
jego dozgonnym przyjacielem. To na jego rękach Słowacki umarł 
w paryskim mieszkaniu w kwietniu, to on zapisywał fragmenty 
nieśmiertelnego poematu „Król Duch”, dyktowanego przez poetę, 
kiedy już nie miał siły sam je napisać. To on wreszcie zawiadomił 
najbliższych Słowackiego o zgonie poety. Trzeba wszakże dodać, 
że tenże Zygmunt Szczęsny Feliński obejmie po latach diecezję 
warszawską jako jej pasterz, arcybiskup metropolita warszawski, 
następca Jana Pawła Woronicza, wybitnego poety, poprzednik 
kardynałów: Hlonda, Wyszyńskiego, Glempa, arcybiskupa          
Nycza.  

O zasługach najwybitniejszego kapłana Polaka, Ojca Świętego 
Jana Pawła II – dla naszej kultury – nie da się powiedzieć, choćby 
zarysowo, w tym krótkim zarysie. Zamieszczamy więc poniżej 
oddzielne omówienie jako zamknięcie tych mozolnych rozważań 
o poszukiwaniu tożsamości. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



 

 
 
 
 

Karol Wojtyła jako poeta 
i dramaturg 

 
 
Dziś możemy już objąć analizą całą twórczość literacką Karola 

Wojtyły, posługując się w szczególności edycją: Karol Wojtyła, 
Poezje Dramaty Szkice; Tryptyk rzymski – Jan Paweł II, Kraków 
2004544. Oto tytuły utworów z datami ich powstawania. Trzeba 
od razu zaznaczyć, że ich edycje następowały, niemal z reguły, 
po wielu latach: 

–  1938–1939 Renesansowy psałterz (Księga słowiańska), 
–  1939(?) Harfiarz, 
–  1940 Hiob. Drama ze Starego Testamentu; Jeremiasz. 

Drama narodowe we trzech działach, 
–  1944 Pieśń o Bogu ukrytym, 
–  1945–1950(?) Brat naszego Boga (dwie wersje), 
–  1950 Pieśń o blasku wody; Matka, 
–  1952 Myśl jest przestrzenią dziwną, 
–  1956 Kamieniołom, 
–  1957 Profile Cyrenejczyka, 
–  1960 Przed sklepem jubilera. Medytacja o sakramencie 

małżeństwa przechodząca chwilami w dramat, 
–  1961 Narodziny wyznawców, 
–  1962 Kościół (fragmenty), 
–  1964 Promieniowanie ojcostwa (misterium); Rozważania 

o ojcostwie, 
                                                 
544 K. Wojtyła, Poezje Dramaty Szkice; Tryptyk rzymski – Jan Paweł II, Wstęp: 

Marek Skwarnicki, Wydawnictwo „Znak”, Kraków 2004. 



438 |      K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g  

 

–  1965 Wędrówka do miejsc świętych, 
–  1966 Wigilia wielkanocna 1966, 
–  1974 Myśląc Ojczyzna..., 
–  1975 Rozważania o śmierci, 
–  1978 (przed 16.X) Odkupienie szuka twego kształtu, by 

wejść w niepokój wszystkich ludzi; Stanisław, 
–  2002 Tryptyk rzymski545. 
Jako Karol Wojtyła pisał pod pseudonimami, co zrozu-

miałe także dlatego, że literatura tworzona przez księży była 
źle widziana.546 

„Renesansowy psałterz” to obszerny zbiór wierszy, a nawet 
cykli poetyckich, w których widać fascynację przyrodą, zwłasz-
cza górską, słowiańskim rodowodem, interferującym w obrazy 
antyku, historii judaizmu polskiego średniowiecza i renesansu – 
od Piasta po Kochanowskiego. Narrator jest zmieniającym oblicze 
gospodarzem opowieści: raz jest Piastem, raz Dawidem, ale          
też poetą i kapłanem. A właściwie – każdym z tych poetyckich 
wcieleń.  

Tu warto przytoczyć choćby jeden tekst, wiersz otwierający 
ów zbiór, wiersz korespondujący z niedawnymi uroczystościami 
Święta Matki: „Emilii, Matce mojej”: 
 

Nad Twoją białą mogiłą 
białe kwitną życia kwiaty- 
-o, ileż lat to już było 
bez Ciebie – duchu skrzydlaty –  
 
Nad Twoją białą mogiłą, 
Od lat tylu już zamkniętą, 
Spokój krąży z dziwną siłą, 
Z siłą, jak śmierć – niepojętą. 

                                                 
545  Op. cit., s. 591–592. 
546  Oto te pseudonimy: Andrzej Jawień, A. J., Stanisław Andrzej Gruda, Piotr  

Jasień. 



K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g    | 439 

 

Nad Twoją białą mogiłą 
cisza jasna promienieje, 
jakby w górę coś wznosiło,  
jakby krzepiło nadzieję. 
 

Nad Twoją białą mogiłą 
Klęknąłem ze swoim smutkiem- 
O, jak to dawno już było –  
Jak się dziś zdaje malutkiem. 
 

Nad Twoją białą mogiłą 
O Matko – zgasłe kochanie –  
Me usta szeptały bezsiłą: 
Daj wieczne odpoczywanie.547 

 
Po latach (będzie to rok 1950) pojawi się znowu motyw Matki, 

ale już Matki Najświętszej, którą Karol uczyni swoją Matką, 
a upoważnią go do tego słowa Chrystusa wypowiedziane z krzyża 
do św. Jana. To wówczas otrzymaliśmy wszyscy – w cudownym 
testamencie – prawo nazywania się synami Maryi. Poeta ujął to 
w sposób oryginalny, jako nieśmiałe oświadczenie Jana Apostoła: 
 

„A jednak skoro On chciał, abym mówił do Ciebie „Matko” –  
proszę, niechaj w tym słowie nic się dla Ciebie nie zmniejsza. 
To prawda, że niełatwo zmierzyć głębokość słów, 
których znaczenie całe On w nas oboje natchnął, 
by w nich się utaiła cała miłość dawniejsza”548. 

 

Zwróćmy uwagę, że „Renesansowy psałterz” jest dziełem 
człowieka świeckiego, który nie myślał jeszcze wtedy o kapłań-
stwie, który rozpoczął studia polonistyczne na Uniwersytecie  
Jagiellońskim, przerwane wojną, a jednym z jego nauczycieli był 
wybitny znawca romantyzmu, późniejszy profesor Kazimierz 
                                                 
547  K. Wojtyła, Poezje zebrane; Jan Paweł II, Tryptyk rzymski; Adam Bujak, Foto-

grafie, „Biały kruk”, Kraków 2003, s. 17. 
548  K. Wojtyła, Matka, [w:] Poezje zebrane, op. cit., s. 157. 



440 |      K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g  

 

Wyka. Oto dygresja: Wyka zmarł w styczniu 1978 roku, a po 
pewnym czasie prasa podała, że za jego trumną szedł jego naj-
zdolniejszy uczeń, metropolita krakowski – kardynał Karol          
Wojtyła – sam, na czele olbrzymiego tłumu... 

Widać już licealista a potem student Wojtyła uważał roman-
tyczne rozumienie poezji jako kapłaństwa za obowiązujące i zo-
bowiązujące. Dla oceny „Renesansowego psałterza”, pierwszego 
zbioru wierszy Karola posłużmy się opinią Marka Skwarnickiego, 
poety, przyjaciela i wydawcy pism Jana Pawła II: 

„Jest to poezja „natchnionego celnika”, „słowiańska Księga 
tęsknot” za świętością na progu straszliwej katastrofy świata, 
przedwojennej Polski, ale i całej Europy. [...] W różnych miej-
scach wierszy, poematów [...] mowa jest o spierającej się w histo-
rii tradycji moralnej naszej cywilizacji zachodniej – Sparty i Aten, 
gotyku i renesansu. W „Renesansowym psałterzu” pojawia się  
też motyw męczeństwa za wiarę św. Szczepana, który to motyw 
znajduje najpełniejsze spełnienie poetyckie i duchowe w ostatnim  
poemacie Karola Wojtyły „Stanisław”549. 

Dramaty Karola Wojtyły mają charakter poetycki. Nie chodzi 
w nich o nerw sceniczny; istotny jest pierwiastek refleksyjny, 
konkluzja ideowa.  

Na początku II wojny światowej powstały dramaty „Hiob” 
oraz „Jeremiasz”. Motywy zaczerpnięte ze Starego Testamentu 
stały się pretekstem do współczesnych rozważań na temat czasów 
pogardy. Tu właśnie przebija się jak promień słońca na tle po-
chmurnego nieba promień wiary, która pokona przeciwności, 
ufność młodzieńca, optymizm mimo wszystko. Marek Skwarnicki 
pozwala sobie – nie bez racji – na sugestię, że świadectwo Fau-
styny Kowalskiej, świętej apostołki Boskiego Miłosierdzia, miało 
istotny wpływ na formację duchową Karola. Systematycznie 
przystawał w drodze do pracy i z pracy w Solwayu przed        
Łagiewnickim Sanktuarium i u grobu tej Orędowniczki czerpał 
                                                 
549  K. Wojtyła, Poezje Dramaty..., dz. cyt., s. 16. 



K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g    | 441 

 

siłę do codziennego pokonywania trudności. Może właśnie tu 
wyklęczał – jak to się mówi – swe powołanie kapłańskie; wszak 
był już alumnem tajnego seminarium duchownego.  

Z końcem wojny – mamy rok 1944 – powstaje „Pieśń o Bogu 
ukrytym”, około 30 stronicowy poemat, składający się z dwóch 
części: „Wybrzeża pełne ciszy” i „Pieśń o słońcu niewyczerpa-
nym”. Oto charakterystyczny fragment: 
 

„Jeśli miłość największa w prostocie, 
a pragnienie najprostsze w tęsknocie, 
więc nie dziw, że pragnął Bóg, 
aby najprostsi Go przyjęli, 
ci, którzy dusze mają z bieli, 
a dla miłości swej nie znają słów”550. 

 
Najbardziej widocznym przejawem postawy podmiotu lirycz-

nego w tym poemacie jest zadziwienie dziełem Bożym i wsze-
chogarniającą bliskością Boga – Przyjaciela. 

Nieco dłużej wypada zatrzymać się przy dramacie „Brat           
naszego Boga”, którego bohaterem, oznaczonym w utworze        
postacią „Brat Starszy”, jest Brat Albert – Adam Chmielowski, 
beatyfikowany i kanonizowany później przez Jana Pawła II.            
Postać niezwykła, której dzieje w odbiorze Karola Wojtyły były 
na tyle szczególne, że stanowiły świadectwo świętości. Najpierw 
ukazała to literatura, potem teologia. Dzieje malarza Chmielow-
skiego, artysty, w jakimś stopniu antycypowały życiorys Wojtyły. 
Obaj porzucili sztukę dla celów wyższych; przeszli na służbę  
potrzebujących. 

W dramacie „Brat naszego Boga” pojawia się też problem        
rewolucji. Czy wobec ucisku mas, wobec krzywdy ludzi, przemo-
cy – należy odpowiedzieć taką samą postawą? Gwałtem na gwałt? 
Czy iść na czele ludzi do walki, czy też iść za ludźmi, aby im  
służyć? Czy przyjąć postawę kapłanki Bożego Miłosierdzia jak 
                                                 
550  K. Wojtyła, Poezje zebrane, dz. cyt., s. 127. 



442 |      K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g  

 

siostra Faustyna, czy zająć pozycję np. Pankracego z „Nie-
Boskiej komedii” Zygmunta Krasińskiego? Wiadomo, że bohater 
dramatu – Brat Starszy, porte parole autora, poszedł tą pierwszą 
drogą. Autor dramatu – również.  

W późniejszych homiliach i adhortacjach znajdziemy widocz-
ne odgłosy poematów Karola Wojtyły. Nie tylko poetycki        
„Kamieniołom” jest zapowiedzią encykliki „Laborem exercens”, 
poświęconej istocie i sensowi ludzkiej pracy. Także w „Profilach 
Cyrenejczyka” odnajdziemy antycypację Papieskiej filozofii per-
sonalizmu. Tu mimowolnie przypominają się symptomatyczne 
dla późniejszych homilii zwroty do każdego słuchacza czy 
uczestnika Ofiary. Zastąpiły one przed soborowe zawołania        
dzielące słuchaczy na hierarchię i „lud Boży”. Każdy obserwo-
wany przez poetę przechodzień ma bowiem coś z Szymona z Cy-
reny: niechętnie podejmuje niesienie krzyża, a przecież w końcu 
często utożsamia się z głębią Męki Pańskiej. 

Podobnie, choć przecież nie tak samo, pobrzmiewa zapowie-
dzią późniejszych interpretacji wymowy fresków Sykstyńskich 
refleksyjny poemat „Odkupienie szuka twego kształtu, by wejść 
w niepokój wszystkich ludzi”, zamykający, obok poematu „Stani-
sław”, przedpapieski okres życia Karola Wojtyły. 

W „Odkupieniu” pojawia się motyw heroicznego czynu Wero-
niki, aktu miłosierdzia wobec umęczonego Chrystusa, ale także 
głębsza analiza obrazu Pańskiego Oblicza pozostawionego na 
chuście. Obrazu, który, będąc przedmiotem czci, jest równocze-
śnie inspiracją wiecznego niepokoju, tęsknoty za Panem, który 
odszedł; obraz nie zastąpi bowiem Oryginału.  

Są też w tej poezji ślady wiekopomnych przeżyć hierarchy, 
choć jeszcze nie papieża, ale już uczestnika ważnych konferencji 
teologicznych, w tym przede wszystkim Soboru Watykańskie-
go II, który, jak wiadomo, był, dla dostrzeżenia szczególnie ak-
tywnej działalności metropolity krakowskiego, wyjątkową okazją. 



K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g    | 443 

 

Oto zestaw tekstów poetyckich: „Kościół”, „Narodziny wyznaw-
ców”, „Wędrówka do miejsc świętych”, „Wigilia wielkanocna 
1966”, „Rozważanie o śmierci”. To obrazy przeżyć, przemyśleń 
i szerszych refleksji człowieka Kościoła, tego, który przez biskup-
stwo ma prawo, ale i obowiązek patrzeć na Łódź Piotrową od 
wewnątrz, z głębokim przekonaniem, że jej bieg kształtują na-
stępcy apostołów, pod przewodem jednakże „niewidzialnych 
Rąk” Zbawiciela.  

Przed przystąpieniem do omówienia papieskiego już poematu 
„Tryptyk rzymski” zwróćmy uwagę na dwa jeszcze poematy, ale 
wstrzymując się od ich analizy, bo z braku miejsca nie jest             
to możliwe; podkreślmy tylko świadectwa ich szerszego, społecz-
nego – oddziaływania. 

W niedawno emitowanym w telewizji „benefisie” ojca Jana 
Góry, animatora Spotkań Lednickich, usłyszałem jego wypowiedź 
na temat siły inspiracyjnej poematu „Promieniowanie ojcostwa” 
dla jego badań naukowych (pracy habilitacyjnej), a co ważniejsze 
– dla działalności duszpasterskiej.  

Jeśli zaś chodzi o drugi utwór – poemat „Stanisław”, poświę-
cony męczeństwu patrona Polski, posłużmy się cytatem z wypo-
wiedzi Marka Skwarnickiego: 

„Gdy (Jan Paweł II) konsekrował swego następcę na stani-
sławowską stolicę w Krakowie, arcybiskupowi Franciszkowi         
Macharskiemu w drogę powrotną z Rzymu do Krakowa dał 
w styczniu 1979 roku, jako swój pasterski, biskupi testament, 
świeżo napisany poemat „Stanisław”. Nie takie czy inne wskaza-
nia lub instrukcje, ale poemat”!551 

A z poematu „Stanisław” wybierzmy jeden tylko fragment 
charakteryzujący w poetyckim skrócie Ziemię Polską – ojczyznę: 

„Ziemia trudnej jedności. Ziemia ludzi szukających  
własnych dróg. 

                                                 
551 K. Wojtyła, Poezje Dramaty..., s. 20. 



444 |      K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g  

 

Ziemia długiego podziału pośród książąt jednego rodu. 
Ziemia poddana wolności każdego względem wszystkich. 
Ziemia na koniec rozdarta przez ciąg prawie sześciu pokoleń, 
Rozdarta na mapach świata! A jakżeż w losach swych synów! 
Ziemia poprzez rozdarcie zjednoczona w sercach Polaków 
Jak żadna”.552 
I na koniec „Tryptyk rzymski”. Dzieło ze schyłku pontyfikatu 

Wielkiego Papieża, a przecież zarazem tekst Karola Wojtyły.  
Genialne połączenie podstaw naszej wiary, odkupienia opartego 
na duchowym dorobku Starego Testamentu.  

Ojciec Święty Benedykt XVI w homilii wygłoszonej 28.V.O6 
zduszonym głosem w Brzezince podkreślił, że nazistowski plan 
zniesienia z ziemi narodu żydowskiego równał się w istocie        
zamordowaniu Boga, także Boga w Trójcy Jedynego, bo korzenie 
chrześcijaństwa tkwią w judaizmie.  

Jan Paweł II swój „Tryptyk” poświęca wspomnieniu Adama 
i Abrahama. A w środku tego przekazu pojawia się Nowy Adam  
– Jezus Chrystus – Zbawiciel, ale i Sędzia Ostateczny, przema-
wiający z fresku Michała Anioła w Kaplicy Sykstyńskiej. Całość 
spowita jest w obrazy przyrody, strumienia, źródła wzgórz, lasów, 
tych domowych, wyrastających między Wadowicami a Kalwarią, 
i tych uświęconych przez Abrahamową gotowość do ofiary z wła-
snego syna w krainie Moria.  

Finał „Tryptyku” zawiera przejrzyste przesłanie, dla każdego 
z nas, oparte na przekazie ewangelicznym. Oto charakterystyczny 
fragment: 
 

„Bo Bóg Abrahamowi objawił, 
czym jest dla ojca ofiara własnego syna – śmierć ofiarna. 
O Abrahamie – tak bowiem Bóg umiłował świat, 
Że Syna swojego dał, aby każdy, kto w Niego uwierzył, 
Miał żywot wieczny”.553 

 

                                                 
552  Ibidem, s. 176. 
553  Ibidem, s. 523. 



K a r o l  W o j t y ł a  j a k o  p o e t a  i  d r a m a t u r g    | 445 

 

A na zakończenie – w związku z kanonizacją Jana Pawła II        
–warto przytoczyć fragment jego przemówienia wygłoszonego  
12 czerwca 1987 roku w Gdańsku, w czasie trzeciej pielgrzymki 
do ojczyzny, uważany powszechnie za klasyczne, uniwersalne 
przesłanie, adresowane do wszystkich, którzy swe powołanie ży-
ciowe związali z ludzkim cierpieniem554 i – dodajmy – z wycho-
waniem człowieka:  

Zawsze żywiłem i nadal żywię głęboką cześć dla powołania, 
które tak bardzo zdaje się zakorzenione w Ewangelii, a równocze-
śnie w całej humanitarnej tradycji ludzkości, również przedchrze-
ścijańskiej i pozachrześcijańskiej555. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
554  Przemówienie Ojca Świętego do chorych , Gdańsk 12 czerwca 1987 roku, [w:] 

Trwajcie…. Trzecia Pielgrzymka Jana Pawła II do ojczyzny. 8-14 czrwca 1987. 
Przemówienia i homilie. Wstęp, diariusz i opracowanie Amelia Szafrańska.         
Instytutt Wydawniczy „PAX” , Warszawa 1988, s. 202. 

555 Ibidem. 



 
 
 

Indeks nazwisk 
 
 

Albrecht von Hohenzollern, książę 
pruski 109 

Andrzejewski Jerzy 318 
Ankwicz Stanisław 402 
Ankwiczówna Ewa Henrietta 219,386 
Arystoteles 30,49 
Asnyk Adam 21, 87 
Augustyn, święty 67-69  
Bagiński Paweł 237 
Bahdaj Adam 114 
Balbus Stanisław 261 
Balcerzan Andrzej 193,194 
Balcerzan Edward 194,262 
Baley Stefan 118,120,449 
Ballanche Pierre Simon 162 
Balzac Honore 304 
Baran Grażyna 4 
Barańczak Stanisław 420 
Bartkowicz Zdzisław 126 
Bartoszewicz Julian 233 
Bécu August 246,247 
Benedykt XVI, papież 67,302,444 
Benedykt XVI, papież 67,302,444 
Berent Wacław 271,313 
Bergson Henri 309,433 
Białoszewski Miron 243,398 
Bieńczyk Marek 213,229 
Bierut Bolesław 12,323 
Biliński Krzysztof 258,259 
Bloom Henry 260,261 
Blumówna Helena 343 
Błachno Izabella 4 
Bobiński Witold 198,242,375 

Bobrowa Joanna 166,256 
Boccaccio Giovanni 199 
Bogdziewicz Henryk, ks. 435 
Bogusławska Zofia 145 
Bolesław Chrobry, król polski 107 
Bolesław Krzywousty, książę polski 

107,323,330 
Bożiłow Beżidar 324 
Bragina Elizawieta 324 
Branicka Elżbieta (Krasińska) 172 
Braun Mieczysław 382 
Brodziński Kazimierz 135,199,200 
Brodzka Alina 312,313 
Broniewski Władysław 15,111 
Broszkiewicz Jerzy 114 
Brückner Aleksander 164,234,235, 

316 
Brzostowska Janina 347 
Bujak Adam 439 
Byron George 161,170,199,252,292 
Centkiewicz Alina 317,321 
Centkiewicz Czesław 317,321,322 
Chateaubriand Rene 252 
Chlustin Szymon 219 
Chołoniewski Józef, ks. 390 
Chopin Fryderyk 6,133,303-311 
Chruszczow Nikita 12 
Chruściński Kazimierz 134 
Chrzanowski Ignacy 143,272,383 
Chrząstowska Bożena 127,129,130, 

148,193,195,196,198,236,260,300,
362,420 

Chudy Wawrzyniec 24,85 



I n d e k s  n a z w i s k                 | 447 

 

Ciecierski Jan 13 
Cieszkowski August 71,72,78-81, 

142,172,176,223,227 
Curwood James 114 
Cyrankiewicz Józef 323 
Czachowska Jadwiga 312,338 
Czachowski Kazimierz 314,315 
Czajkowski Bogusław 339,341,343, 

354 
Czajkowski Michał 252,253 
Czapski Józef 288 
Czarniecki Stefan 76 
Czarnota Ewa 198 
Czechowicz Józef 287 
Czernicka Paulina 321,322 
Czernicki Gustaw 393 
Czubek Jan 215,385 
Danielewicz Konstanty 157,162,171, 

175,228 
Dante Alighieri 163,199 
Dawid Jan Władysław 118,120 
Dąbrowska Maria 318 
Delacroix Eugene 304 
Deman Thomas OP 40 
Dembowski Edward 146,232 
Derda Stella 317,327 
Dernałowicz Maria 216,388 
Dewey John 5,93,104-106 
Dietrich Janina 374 
Dmitruk Krzysztof 312,316 
Dobrowolski Stanisław Ryszard 354 
Dołęgowski Andrzej 424 
Dominik-Stawicka Donata 198 
Domosławski Zbigniew 4,8,42,344, 

345 
Drabik Beata 198 
Durkheim Emil 55 
Dużyk Józef 317 
Dybciak Krzysztof 301 

Dymitr, tzw. Samozwaniec, car 
Rosji 159 

Dynak Władysław 137,193 
Elsner Józef 303 
Feliński Zygmunt Szczęsny, arcybi-

skup, św. 436 
Fiećko Jerzy 168,176 
Franko Iwan 289 
Fredro Aleksander 132,199,200,292  
Freinet Celestyn 61 
Freud Sigmund 309,310,433 
Frycie Stanisław 230 
Fryde Ludwik 287 
Furnadżijew Nikoła 324 
Gall Anonim 434 
Gaszyński Konstanty 157,171,187, 

189,219,221 
Gazda Grzegorz 312 
Giedrojć Jerzy 288 
Głowiński Michał 261,273,277,407 
Goethe Johann Wolfgang 6,97,167, 

199,252,297,336,356,357,359 
Goethe Otylia 358 
Gombrowicz Witold 236,292,398 
Gomułka Władysław 323 
Gorczyńska Renata 408 
Gorecki Antoni 222 
Goszczyński Seweryn 142,200 
Góra Jan, ks. 433 
Górka Stefan 325 
Górska Bożena 150 
Górski Artur 380-382 
Górski Konrad 70,142,143,320,387, 

388 
Grabowiecka Irena 317,318 
Gradkowski Henryk 1,3,70,87,113, 

124,137,193,231,262-264,274,289, 
300,301,306 

Gromadzka Beata 147-149,198 



448 |               I n d e k s  n a z w i s k  

 

Gromadzka Bożena 150 
Grottger Artur 382,415 
Guizot Francis 175 
Gutenberg Johannes 13,66 
Hamera Bogdan 13 
Haskler Marian 76 
Hauptmann Karl 347,355 
Hegel Gustaw 77,162,176 
Heidegger Martin 30 
Herbart Johann Friedrich 5,61,93, 

100-104 
Herbert Spencer 55 
Herbert Zbigniew 133 
Hercen Aleksander 390 
Herder Gottfried 356 
Hertz Paweł 191,192,252 
Hertz Zygmunt 288 
Hlond August, kardynał 436 
Hofman Adelina 340 
Hofman Wlastimil 6,112,133,323, 

324,334,335,338-345,349-355 
Horzyca Wilam 336,349 
Hulewicz Jerzy 313 
Ingarden Roman 118,193,194,209, 

387 
Inglot Mieczysław 137,192,193,230, 

231,234,389 
Irzykowski Karol 272,307 
Iwański Jan 321-323 
Iwaszkiewicz Jarosław 6,132,259, 

278,286,288,303,304,306-311, 
314,326,433 

Jachowicz Stanisław 234 
Jadwiga, św., królowa Polski 108 
Jaenisch-Pawłow Karolina 294 
Jakubowski Jan Zygmunt 236 
Jan Paweł II (Karol Wojtyła),       

papież, św. 6,7,24,31,32, 36,41,47, 
49,85,132,133,135,437-441,443 

Janion Maria 144,160,165,263,388, 
397,403,404 

Janiszewski Czesław („Czejand”) 16 
Jankowski Wiktor 383 
Janus –Sitarz Anna 125,198,242 
Jaroszyński Edward 81,223 
Jastrun Mieczysław 389 
Jeleński Szczepan 313 
Jełowicki Aleksander 224 
Jerschina Stanisław 146,240,361 
Jezierski Franciszek Salezy, ks. 435 
Jędrychowska Maria 127,375,376 
Jędrzejczak Wacław 355 
Kaden-Bandrowski Juliusz 310,383, 

418 
Kajtoch Jacek 314-316,328 
Kallenbach Józef 71,76,77,80,153, 

164,169,171,174,182,271-275,316, 
334,380,385 

Kalwin Jean 94 
Kamieński Henryk (p. Filaret Praw-

doski) 173 
Karasławow Georgi 324 
Kasprowicz Jan 132,314 
Kaszycki Stanisław 317,318,320-

323 
Kazimierz Wielki, król polski 108 
Kijonka Tadeusz 327 
Kirchner Hanna 262,312 
Klausa-Wartacz Joanna 128 
Kleiner Juliusz 70,135,138-143,154, 

171,192,194,234,235,316,384,387,
388 

Kobyłecka Ewa 122 
Kochanowski Jan 21,111,132,264, 

298,386,438 
Kolankowski Jerzy 317-322,324-

327,333,336,346,347,349 
Kolbuszewski Jacek 360,392 



I n d e k s  n a z w i s k                 | 449 

 

Kołaczkowski Stefan 144,385 
Kołakowski Leszek 134 
Kołcz Bogusław 198,242 
Kołłątaj Hugo, ks. 435 
Komeński Jan Amos 61 
Konarski Stanisław, ks. 435 
Konarski Szymon 179 
Kondrat Michał 28 
Konopnicka Maria 132 
Konrad, książę mazowiecki 108 
Kontryn Kazimierz 293 
Konwicki Tadeusz 21,285,422 
Koprowski Jan 321,324 
Korbut Gabriel 385 
Korczak Janusz (wł. Henryk Gold-

szmit) 333 
Korgul Marek, ks. 24 
Korzeniowski Józef 142,155,156 
Kossak Juliusz 133 
Kossak Wojciech 133,340 
Kossak-Szczucka Zofia 313 
Kościuszko Tadeusz 99,293 
Kotusiewicz Alicja Anna 126 
Kotzebue August Friedrich 137 
Kowalczyk Stanisław Witold 24  
Kowalczyk Teofil 318,321,322 
Kowalczykowa Alina 149,150,152, 

240,241,251,362,375,376 
Kowalska Anna 321 
Kowalska Faustyna, św. 440 
Kowalska Karolina 392 
Kowalski Jerzy 321 
Kowalski Józef 321 
Kowaluk Marzena 126 
Kozikowski Edward 112,312-322, 

324-328,332,333,335,347 
Koźmian Kajetan 217,263 
Krajewski Kazimierz 374 
Krasicki Ignacy 97,132,292,435 

Krasicki Ignacy, książę poetów 97, 
132,292,435 

Krasińska Maria (z Radziwiłłów) 
155 

Krasiński Wincenty 154-156,170 
Krasiński Zygmunt 6,70,71,77,78, 

80,81,112,113,132,138,141,142,14
5-148,153,155,158-167,169-179, 
181,183,185,186,188-190,193,194, 
197,199-201,206,209,211-229,233, 
235,236,240,241,256,257,282,304,
359,375,381,388,398,400,404,442 

Kraskowska Ewa 260 
Kraszewski Józef Ignacy 142,161, 

234 
Kreutz Mieczysław 118,120 
Kridl Manfred 74,75,77,135-138, 

140,143,171,234,235,385,387 
Krucina Jan, ks. 35,38 
Kruczkowski Leon 326 
Kryda Barbara 230 
Krzyżanowski Julian 179,180,190, 

249,250,269 
Kubacki Wacław 389 
Kubata Karel 324 
Kubiak-Szymborska Ewa 122  
Kuczyński Stefan Maria 318,320, 

325 
Kulka Bronisława 124 
Kuplowski Michał 289 
Kwaśniakowa Walentyna 424 
Kwaśnica Robert 121 
Kwiatkowska Henryka 126 
Kwiatkowska-Ratajczak Maria 125 
Kwiatkowski Hipolit 12 
Kwiatkowski Jerzy 263,265,271, 

300,311,315 
Kwieciński Zbigniew 126 
Lamartine Alphonse 175 



450 |               I n d e k s  n a z w i s k  

 

Lamennais Hugues Felicite Robert, 
ks. 162,295,386 

Lechoń Jan (wł. Leszek Serafino-
wicz) 259,272 

Legeżyńska Anna 260 
Legowicz Jan 123 
Lelewel Joachim 246,263 
Lenartowicz Teofil 142,146,200, 

234,351 
Lenin Włodzimierz Iljicz (wł. Ulia-

now) 164 
Leśmian Bolesław (wł. Lesman) 313 
Leuven Ignace Verhack 29,31 
Libera Zdzisław 145-147,240,361, 

362 
Lindgren Astrid 114 
Lubomirski Jerzy 222,228,341 
Luther Martin 109 
Lutosławski Witold 133 
Łokietek Władysław, król polski 108 
Łoś Jan 316 
Łoś Stanisław 322 
Łubieński Leon 157 
Łubieński Tomasz 401,402 
Machiavelli Niccole 137 
Maciąg Włodzimierz 139,235 
Makieło-Jarża Grażyna 20 
Makowiecki Andrzej 242 
Makowski Stanisław 147,148,240, 

362,388 
Makuszyński Kornel 113,114 
Malczewski Antoni 136,200,323 
Malczewski Jacek 133,339-342,351 
Małachowska Małgorzata 375 
Małachowski Aleksander 110 
Małachowski Stanisław 171,190 
Mann Tomasz 6,112,423,424,426, 

429,432,433 
Marek Aureliusz, cesarz rzymski 341 

Maria Magdalena, św. 233 
Markiewicz Henryk 260,274,384, 

397 
Markowski Andrzej 242 
Marks Karol 48,111 
Matejko Jan 109,133,317,350,434 
Mateusz, św., Ewangelista 27 
Matuszewski Ignacy 138 
Maurer Jadwiga 396,403 
Mączka Barbara 4 
Mecherzyński Karol 234 
Michalska Julia 253 
Michał Anioł Buonarotti 444 
Michelet Jules 78,162 
Michnik Adam 422 
Miciński Tadeusz 313 
Mickiewicz Adam 6,13,22,32,41,47, 

70,73,74,77,109,112,132,135,136-
144,146-148,152,153,158,159,162, 
166,178,183,185,188,194,197,199,
200,212,214,215-231,233-236,241, 
243,244,246-248,253,259,263,270-
275,277,283-302,304,318,326,356-
361,363-375,377,380-404,409,415 

Mickiewicz Władysław 273 
Mielęcka-Węgierska Zofia 257,258 
Mikołaj I Romanow, car Rosji 161 
Mikulski Tadeusz 318,320 
Miller Jan Nepomucen 313,317,321, 

382,383,384 
Miłkowska-Iwańska Stanisława 321, 

322,347 
Miłosz Czesław 6,111,112,133,284-

298,300-302,311,391,393,394,405, 
407,408,412,415,418 

Mniszech Maryna 159 
Modzelewski Zygmunt 323 
Moniuszko Stanisław 109 
Montalembert Charles 175 



I n d e k s  n a z w i s k                 | 451 

 

Montgomery Lucy Maud 113 
Morawski Franciszek 219,221 
Moszczeńska Aleksandra 255 
Mrozowski Wacław 318,321,322, 

347 
Myrdzik Barbara 127 
Mysłakowski Zygmunt 118,119 
Nagajowa Maria 374 
Napoleon I, cesarz 154 
Napoleon III, cesarz 175,254 
Natanson Wojciech 336 
Nawarecki Aleksander 150,198,243 
Nawrocka Ewa 198,243 
Nehring Władysław 233 
Niemcewicz Julian Ursyn 132,135, 

296 
Niemojewska-Gruszczyńska Zofia 

388 
Nienacki Zbigniew (wł. Nowicki) 

314 
Nietzsche Friedrich 309,433 
Niziurski Edmund 114 
Norwid Cyprian 83,91,132,142,146-

148,197,199,200,241,244,266,291,
292,304,305,323,375,398,400,414 

Noskowski Zygmunt 133 
Nowak Marian 122 
Nowak Zbigniew Jerzy 387 
Odojewski Włodzimierz 285 
Odyniec Edward Antoni 215,216, 

358 
Okoń Wincenty 62,118,119 
Olejniczak Józef 415,418 
Oleksowicz Bolesław 198,243 
Oleszkiewicz Józef 390 
Opacki Ireneusz 280 
Orwell George 87 
Orzeszkowa Eliza 132,199,285 
Ostasz Gustaw 264 

Otto III, cesarz niemiecki 107 
Parkhurst-Dalton Helena 61 
Pasternak Leon 347 
Paszyński Włodzimierz 242 
Patrzałek Tadeusz 193 
Pattey Eglantyna 254,255 
Paweł, św., Apostoł narodów 33 
Penderecki Krzysztof 133 
Pestalozzi Johann Heinrich 93,98, 

99,103 
Piechota Marek Władysław 250,415 
Pielachowski Józef 126 
Pigoń Stanisław 144,216,219,381, 

382,385-387,409 
Pilch Tadeusz 120 
Pilch Tadeusz 120 
Piłsudski Józef 19,22,107,116 
Pini Tadeusz 13 
Pius IX, papież 175 
Plaskota Maria 321,322,324,347 
Platon 49 
Płotnicka Sylwia 258 
Podhorska-Okołów Stefania 318, 

321,322 
Pol Wincenty 199,234 
Polakowski Jan 193 
Poprawa Adam 152,263,391 
Poradecki Jerzy 338 
Potocka Delfina 75,166,171,185, 

215, 224 
Pragłowska Maria Renata 312 
Prokop Jan 300,302 
Prus Bolesław (wł. Aleksander Gło-

wacki) 126,132,316 
Przesmycki Zenon (PS. Miriam) 314 
Przybylski Ryszard 213,243,309,310 
Przybyłko Potocka Maria 306 
Przybyszewski Stanisław 314 
Pstrąg Jakub 198 



452 |               I n d e k s  n a z w i s k  

 

Puchalska Mirosława 312 
Pujmanova Maria 324 
Puszkin Aleksander Siergiejewicz 

199,296,297,311 
Puszkin Grigorij 22 
Puttkamerowa z Wereszczków  

Maria 392-394 
Pytasz Marian 415 
Quinet Edgar 162 
Reeve Henry 157,159 
Rein Wilhelm 61 
Rej Mikołaj 296,386 
Reymont Władysław Stanisław (wł. 

Stanisław Władysław Rejment) 
132 

Rodziewiczówna Maria 285 
Rogalski Aleksander 426 
Rogowicz Wacław 317,321 
Ropelewski Stanisław 402 
Rosiek Stanisław 198,243,401 
Rousseau Jean Jacques 5,93-98,212, 

252 
Różewicz Tadeusz 133 
Różycki Ludomir 14 
Rusiecki Mieczysław, ks. 120,121 
Rusinek Michał 317,321 
Rutkowski Krzysztof 389,397-399 
Rybkowski Jan 12 
Rydzewska Nina 321,322,347 
Rydzewska Nina 321,322,347 
Rylski Eustachy 47 
Rymkiewicz Jarosław Marek 152, 

227,263,264,359,391-394,401 
Rzewuski Henryk 142 
Sabatowicz Michał 321,322 
Sabowski Czesław 347 
Samujło Małgorzata 126 
Sand George (Aurora Dupin, baro-

nowa Dudevant) 304-308 

Sawicka Jadwiga 264 
Sawrymowicz Eugeniusz 146,147, 

188,361,362 
Schiller Friedrich 137,199,357 
Schipper (Szyper) Henryk 387,389 
Schopenhauer Artur 290,309,433 
Schumann Robert 304 
Scott Walter 295,385 
Semczuk Małgorzata 312 
Semkowicz Władysław 325 
Siciński Władysław 89 
Siczek Ewa 148,149,241 
Siemianowski Antoni 85 
Sienkiewicz Henryk 115,132,285, 

434 
Sierocka Krystyna 313 
Sinica Marian 124 
Sinko Tadeusz 316 
Siwicka Dorota 150,198,243 
Skarga Piotr, ks. 386,434 
Skosień Stanisław 342 
Skwarczyńska Stefania 208,387 
Skwarnicki Marek 437,440,443 
Słonimski Antoni 306 
Słowacka Salomea 6,179,232,245-

249,257,258 
Słowacki Euzebiusz 232,245 
Słowacki Juliusz 6,76,112,132,137-

139,141-143,146-148,153,154,162, 
166,170,174,175,178-192,197,199, 
200,212,213,222,223,230-245,248-
259,262,266,269,271,276-279,281-
283,291,304,351,375,381,386,388,
415,436 

Smuszkiewicz Antoni 148 
Sobolewska Anna 312 
Sokrates 7,40,49,263,264,267 
Sołtan Adam 164,226,227 
Spencer Herbert 55 



I n d e k s  n a z w i s k                 | 453 

 

Spitznagel Ludwik 252 
Staff Leopold 132,271,311 
Stala Marcin 198,243 
Stalin Józef (wł. Josif Wissari-

onowicz Dżugaszwili) 12,15,117 
Staszic Stanisław 435 
Stąpór Kazimierz 4 
Stefanowska Zofia 388,402 
Sterne Laurencje 293 
Stevenson Robert Louis 114 
Strykowska Justyna 126 
Strykowski Wacław 126 
Sudolski Zbigniew 81,178-182,185, 

188,213-215,222,223,227,389,393, 
397,400,402,404 

Sułkowski Bogusław 193,194 
Syrokomla Władysław (wł . Kondra-

towicz Ludwik) 234,267,351 
Szałagan Alicja 312,338 
Szantroch Tadeusz 313 
Szary-Matywiecka Ewa 312 
Szczeglacka Ewa 223 
Szewczyk Wilhelm 318 
Szklarski Alfred 114 
Szmidt Krzysztof 127 
Sztaudynger Jan Izydor 6,112,317, 

321,322,324,334-336,338-340,343, 
345-347,349-355 

Sztaudynger-Kaliszewicz Anna 334, 
338,341,343,345,351,353 

Szuman Stefan 118-120 
Szumilas Paweł 321-323 
Szymanis Eligiusz 395 
Szymanowska Maria 359 
Szymanowski Karol 133 
Szymborska Wisława 6,111,122, 

133,419-422 
Szyszkowski Władysław 230 
Ślipko Tadeusz, ks. 122 

Śniadecka Ludwika 251 
Śniadecki Jędrzej 251 
Świder Karolina 20 
Świrszczyńska Anna 117 
Tabaka Wojciech 321,323,347 
Tarnowska Maria 293 
Tarnowski Janusz 29,43 
Tarnowski Stanisław 153,171 
Toeplitz Karol 134 
Tomaszewska Grażyna 198,243 
Toporowski Marian 216 
Towiańska Karolina 399 
Towiański Andrzej 223,292,296, 

390,398,399,402 
Tretiak Józef 273 
Trylański Zygmunt 342 
Tuwim Julian 6,112,133,199,260, 

262-266,270-278,280-283,311 
Ujejski Józef 142,272,282,387 
Urbankowski Bogdan 79,80 
Uryga Zenon 126,195,196,231 
Valery Paul 260 
Verne Jules 114,115 
Wagner Richard 304,309 
Waksmund Ryszard 114 
Walc Jan 248,394,395 
Weber Karol Maria 216 
Weintraub Wiktor 389,397 
Widera Józef 14 
Wielki Książe Konstanty Romanow 

156,409 
Wierciński Jan 321,322 
Wierzyński Kazimierz 314 
Wiktor Jan 313 
Wilczek Paweł 415 
Willan Henrietta 158,159,168 
Wincenty, historyk, mistrz zwany 

Kadłubkiem 434 
Windakiewicz Stanisław 144,385-387 



454 |               I n d e k s  n a z w i s k  

 

Winnicki Tomasz 4 
Witkowska Alina 213,389,390-392, 

395,396,400 
Wodzińska Maria 249,254,255,304 
Wodziński Antoni 306-308 
Wojciechowski Konstanty 70,122, 

385 
Wojeński Teofil 239 
Woronicz Jan Paweł, arcybiskup, 

prymas 132,135,436 
Woroszylski Wiktor 114 
Wójcicki Kazimierz Władysław 232, 

233 
Wroczyński Tomasz 242 
Wyczółkowski Leon 133,339 
Wyka Kazimierz 145,214,239,240, 

286,318,320,440 
Wyspiański Stanisław 132,199,295, 

394 
Wyszyński Stefan, kardynał, prymas 

436 
Zabłocki Franciszek 296 
Zaczyński Władysław Piotr 126 
Zakrzewski Bogdan 258,404 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Zaleski Józef Bohdan 200,234,304 
Zaleski Marek 300 
Załuska Amelia 158,161,168 
Zanówna Ewelina 393 
Zaprucki Józef 4 
Zarębianka Zofia 415 
Zaruski Mariusz 13 
Zawada Andrzej 198,285,287,300, 

311 
Zaworska Helena 313 
Zegadłowicz Emil 312-316,335 
Zgorzelski Czesław 270,271,275 
Zidarow Kamen 324 
Ziller Reinhard 61 
Zygmunt Marek 342 
Zygmunt Stary, król polski 109 
Żabicki Zbigniew 262,312 
Żeleński Tadeusz (Boy) 306,383, 

394,397,403 
Żeleński Władysław 109 
Żerdzicki Sławomir 14 
Żeromski Stefan 59,132,310 
Żółkiewski Stefan 144,313,389,390 



 
 
 
 
 

Bibliografia 
 
 

Acta Academiae Modrevianae, G. Makiełło-Jarży (red.), Kraków 
2013. 

M. Bieńczyk, Czarny człowiek. Krasiński wobec śmierci, Gdańsk 
2001. 

A. Błasiak, Młodzież – świat wartości, Kraków 2002. 
B. Chrząstowska, Teoria literatury w szkole. Z badań nad odbiorem 

liryki, Wrocław 1979.  
W. Chudy, Wartości – rzecz ludzka, „Niedziela”. Dodatek akademic-

ki Instytutu Jana Pawła II”, 1993, nr 34. 
B. Czajkowski, Portret z pamięci, Wrocław 1971. 
J. Dewey, Moje pedagogiczne credo. Szkoła a społeczeństwo, War-

szawa 1933. 
Z. Domosławski, Autorytet oraz godność w życiu i we współczesnej 

medycynie. Referat wygłoszony na konferencji Wrocławskiego 
Towarzystwa Naukowego, Wrocław, 23 maja 2013 r. Tekst   
opublikowany w „Medium” (Pismo Uniwersytetu Medycznego 
we Wrocławiu), październik 2013, s. 6-7 pod tytułem: Rola auto-
rytetu w życiu i medycynie XXI w. 

Z. Domosławski, Wlastimil Hofman jako pacjent, Rocznik Jelenio-
górski, Tom IX/1971.  

Edukacja wobec dylematów moralnych współczesności, F. Adamski 
(red.), Kraków 1999. 

K. Górski, J. Kleiner, Rocznik XX/1985 Towarzystwa Literackiego 
im. A. Mickiewicza. 

H. Gradkowski, Adam Mickiewicz w szkole. Próba umiaru, Jelenia 
Góra 1998. 

H. Gradkowski, Czym jest literatura dziecięca (poradnik meto-
dyczny). Jelenia Góra 2012. 



456 |                                B i b l i o g r a f i a  

 

H. Gradkowski, Etyka pracownika administracji publicznej, War-
szawa 1998. 

H. Gradkowski, Mickiewicz w polskiej szkole XIX i pierwszej połowy 
XX wieku. Strategie lektury i style odbioru, Jelenia Góra 2001. 

H. Gradkowski, Odbiór liryki w szkole. Z badań nad szkolną edu-
kacją literacką, Jelenia Góra 1989.  

H. Gradkowski, „Taki obraz odbija się w wodzie…”. Analiza wybra-
nych tekstów literackich, Jelenia Góra 1994. 

H. Gradkowski, Szkolna recepcja Słowackiego w XIX i pierwszej 
połowie XX wieku, Częstochowa 2004. 

Ks. W. Haczkiewicz, Pedagogia Jezusa Chrystusa, [w:] „Świdnickie 
Studia Teologiczne. Rok II” (2005) nr 2. 

R. Ingarden, Książeczka o człowieku, Kraków 1978. 
R. Ingarden, O dziele literackim, Warszawa 1960. 
Instrukcja programowa dla liceów ogólnokształcących na rok          

szkolny 1957/58, Warszawa 1957. 
A. Janus Sitarz, Zmiany w modelu kształcenia nauczyciela polonisty,  

„Polonistyka”, nr 4/2009. 
M. Janion, Gorączka romantyczna, Warszawa 1975. 
M. Janion, Romantyzm. Studia o ideach i stylu, Warszawa 1969. 
Jan Paweł II, Elementarz etyczny, Wrocław 1991. 
Jan Paweł II, Dobrego dnia z Janem Pawłem II. Myśli na każdy dzień 

roku, Częstochowa 2008. 
Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci.  

Kraków 2005. 
J. Kleiner, Studia z zakresu filozofii i literatury, Warszawa 1925. 
J. Kleiner, Zygmunt Krasiński. Dzieje myśli, t. 1-2, Lwów 1912. 
J. Klausa-Wartacz, Pani i Pan od polskiego – dwa portrety, kilka 

interpretacji, „Polonistyka”, 7/2009. 
E. Kobyłecka, Nauczyciel wobec współczesnych zadań edukacyj-

nych, Kraków 2005. 
J. Kolankowski, Literatura pod Śnieżką, Jelenia Góra 1996. 
Kompetencje szkolnego polonisty. Szkice i artykuły z metodyki, 

B. Chrząstowska (red.), Warszawa1995. 
T. Konwicki, Bohiń, Warszawa 1988. 
Ks. M. Korgul, Wychowanie w duchu wartości. Świdnickie Studia. 



B i b l i o g r a f i a                     | 457 

 

Por. S. Kot, Historia wychowania, Warszawa 1994. 
S. Kowalczyk, Kształtowanie światopoglądu chrześcijańskiego jako 

zespołu wartości, [w:] Wychowanie w rodzinie, F. Adamski (red.), 
Kraków 1982. 

K. Koźmian, Pamiętniki, Wrocław 1972, t. I. 
Z. Krasiński, Listy do Adama Sołtana. Opracował i wstępem 

poprzedził Z. Sudolski, Warszawa 1970. 
Z. Krasiński, Listy do Augusta Cieszkowskiego, Edwarda Jaro-

szyńskiego i Bronisława Trentowskiego. Oprac. i „Wstęp” 
Z. Sudolski, Warszawa 1988. 

Z. Krasiński, Listy do Koźmianów. Opr. Z. Sudolski, Warszawa 
1977.  

Z. Krasiński, Listy do Delfiny Potockiej. Opracował i wstępem 
poprzedził Z. Sudolski, Warszawa 1975. 

Z. Krasiński, Listy do Jerzego Lubomirskiego. Opracował i wstępem 
poprzedził Z. Sudolski, Warszawa 1965. 

Z. Krasiński, Listy do ojca. Opracował i wstępem poprzedził 
S. Pigoń, Warszawa 1963. 

Z. Krasiński, Listy do różnych adresatów. Zebrał, opracował i wstę-
pem poprzedził Z. Sudolski, Warszawa1991. 

Z. Krasiński, Listy. Wybór. Opr. Z. Sudolski, Wrocław 1997. 
M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Cz. III: Literatura na            

emigracji, Warszawa 1931. 
M. Kridl, Literatura polska wieku XIX. Podręcznik dla szkół           

średnich.  Cz. I-V, Warszawa 1925-1933. 
Księga w 170 rocznicę wydania „Ballad i romansów” Adama 

Mickiewicza, J. Kolbuszewski (red.), Wrocław 1993. 
S. Kunowski, Wartości w procesie wychowania, Kraków 2003. 
J. Kwiatkowski, Literatura Dwudziestolecia, Warszawa 1990. 
Z. Kwieciński, Tropy – ślady – próby. Studia i szkice z pedagogiki 

pogranicza, Poznań – Olsztyn 2000. 
R. Kwaśnica, Uniwersytet Wrocławski; od 2003: Dolnośląska Szkoła 

Wyższa, „Polonistyka” 5/2009.   
M. Kwiatkowska-Ratajczak, Metodyka konkretu. O wybranych         

problemach zawodowego kształcenia polonistów, Poznań 2002. 



458 |                                B i b l i o g r a f i a  

 

M. Kwiatkowska-Ratajczak, O pisaniu, nauczaniu i dydaktyce (także 
akademickiej), „Polonistyka” 5/2009. 

M. Kwiatkowska-Ratajczak, Polonista w szkole. Podstawy kształce-
nia nauczyciela polonisty, Kraków 2004. 

J. Kwiatkowski, Poezja Jarosława Iwaszkiewicza na tle dwu-
dziestolecia międzywojennego, Warszawa 1975. 

J. Legowicz, O nauczycielu. Filozofia nauczania i wychowania, 
Warszawa 1975, Literatura, język, dydaktyka. Szkice huma-
nistyczne. M. Sinica (red. nauk.), Zielona Góra 2008. 

D. Łazarska, Jakiego nauczyciela polonisty potrzebuje współczesna 
szkoła? „Polonistyka” 4/2009. 

M. Łojek, Biografie pisarzy w nauczaniu literatury, Warszawa 1985. 
T. Mann, Wybór nowel i esejów. Wstęp i opracowanie N. Honsza. 

Wrocław 1975. 
T. Mann, Ostatnie nowele, tłumaczyli W. Kwaśniakowa, A. Dołę-

gowski, Warszawa 1958. 
H. Markiewicz, Polska nauka o literaturze. Zarys rozwoju, Warsza-

wa 1981. 
Mickiewicz, czyli wszystko. Z Jarosławem Markiem Rymkiewiczem 

rozmawia Adam Poprawa, Warszawa 1994.  
A. Mickiewicz, Literatura słowiańska. Kurs czwarty, Wykład IV, 

Warszawa 1998. 
A. Mickiewicz, Pan Tadeusz, Wydanie Rocznicowe, Warszawa 

1995. 
A. Mickiewicz, Wiersze, Wydanie Narodowe, Warszawa 1949. 
C. Miłosz, Historia literatury polskiej do roku 1939. Przeł. M. Tar-

nowska, Kraków 1993.  
C. Miłosz, Miasto bez imienia. Poezje, Paryż 1969. 
C. Miłosz, Rodzinna Europa, Paryż 1980. 
C. Miłosz, Ziemia Ulro, Warszawa 1982. 
A. E. Odyniec, Listy z podróży. Opr. M. Toporowski i M. Derna-

łowicz, t. II, Warszawa 1961. 
W. Okoń, Zarys dydaktyki ogólnej, Warszawa 1965. 
Osobowość nauczyciela. Rozprawy J. Wł. Dawida, Z. Mysłakowskie-

go, St. Szumana, M. Kreutza, St. Baleya. Opracowanie i wstęp 
W. Okonia, Warszawa 1962. 



B i b l i o g r a f i a                     | 459 

 

G. Ostasz, W cieniu „Herostratesa”, Rzeszów 1993. 
Papież Benedykt XVI, List Apostolski „Porta Fidei”, Kraków 2012. 
M. Piechota, „Chcesz ty, jak widzę być dawnym Polakiem”. Studia 

i szkice o twórczości Słowackiego, Katowice 2005. 
M. Piwińska, Wolny myśliwy. Osiem prób czytania Mickiewicza, 

Gdańsk 2003. 
Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, objaśnił i wstępem poprze-

dził Józef Kallenbach, Warszawa 1922.  
Pisma Zygmunta Krasińskiego. Wydał, objaśnił i wstępem poprze-

dził Józef Kallenbach. Wydawnictwo Dzieł Wyborowych Marian 
Haskler, Warszawa – Kraków – Lwów – Poznań (1922). 

Podmiotowość w wychowaniu. Między ideą a realnością, E. Kubiak-
Szymborska (red.), Bydgoszcz 1999. 

Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język Polski. Klasy 
I-IV. Profil podstawowy, profil humanistyczny (filologiczny), profil 
matematyczno-fizyczny, profil biologiczno-chemiczny, Warszawa 
1971. 

Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język polski. Klasy 
VIII-XI, Warszawa 1964. 

Program nauczania liceum ogólnokształcącego. Język polski.        
Projekt, „Polonistyka” 1981, nr 5. 

Program nauki w 11-letniej szkole ogólnokształcącej (projekt). Język 
polski, Warszawa 1949. 

Program Liceum Ogólnokształcącego, Liceum Zawodowego 
i Technikum. Język Polski (dwie wersje), Warszawa 1990.  

Projekt programu nauczania języka polskiego w liceum ogólno-
kształcącym. Sekcja Oświaty i Wychowania „Solidarność”,         
„Polonistyka” 1981, nr 5. 

R. Przybylski, Eros i Tanatos, Proza Jarosława Iwaszkiewicza 1916-
1938, Warszawa 1970. 

Joseph Ratzinger – Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu. Część 1: Od 
chrztu w Jordanie do Przemienienia, Kraków 2007. 

H. Rowid, Szkoła twórcza,  Kraków 1931. 
Ks. M. Rusiecki, Osobowość nauczyciela, [w:] Encyklopedia peda-

gogiczna XXI wieku, t. III: M-O. Redaktor naukowy i prze-



460 |                                B i b l i o g r a f i a  

 

wodniczący komitetu redakcyjnego: prof. dr hab. Tadeusz Pilch, 
Warszawa 2004. 

A. Siemianowski, Człowiek a świat wartościm, Gniezno 1993. 
J. Słowacki, Dzieła wybrane, J. Krzyżanowski (red.), Wrocław 1979. 
Studia z dziejów edukacji literackiej w Polsce XIX i XX wieku, 

M. Inglot (red.), Wrocław 1992. 
Z. Sudolski, Korespondencja Zygmunta Krasińskiego. Studium 

monograficzne, Warszawa 1968. 
B. Sułkowski, Powieść i czytelnicy. Społeczne warunkowanie zjawisk 

odbioru, Warszawa 1972.   
E. Szczeglacka, Towianizm w świetle listów Zygmunta Krasińskiego, 

„Rocznik Towarzystwa Literackiego im. A. Mickiewicza” 
Nr XXXVIII,  2003. 

K. J. Szmidt, Elementarz twórczego myślenia, czyli o sposobach 
twórczego myślenia i działania, Warszawa 1994. 

J. Sztaudynger, Nie tylko „Piórka”. Fraszki, wiersze, bajki. Wyboru 
dokonała A. Sztaudynger-Kaliszewicz. Wstęp: J. Poradecki. Łódź, 
1986. 

K. Świder, P. Bąbel, Ból a płeć. Różnice międzypłciowe we wrażli-
wości na ból i podatności na analgezję, [w:] Ból i cierpienie.  

J. Tarnowski, Człowiek – dialog – wychowanie, „Znak” 1991, nr 
436. 

J. Tarnowski, Próby dialogu z młodymi, Katowice 1983.  
Tomasz Mann w oczach krytyki światowej. Wyboru dokonał Alek-

sander Rogalskim, Warszawa 1975. 
J. Tuwim, Wiersze zebrane, Warszawa 1975. 
B. Urbankowski, Myśl romantyczna, Warszawa 1979. 
Z. Uryga, Kształcenie polonistów a nowy model edukacji, „Poloni-

styka” 2001, nr 2. 
Z. Uryga, Odbiór liryki w klasach maturalnych, Warszawa 1982. 
I. Verhack Leuven, Wychowywać to wzbudzać poznanie własnego 

istnienia. Międzynarodowy Przegląd Teologiczny Nr. 3(69); XII, 
1992. 

J. Walc, Architekt arki, Chotomów 1991. 
A. Waśko, Zygmunt Krasiński. Oblicza poety, Kraków 2001. 
A. Witkowska, R. Przybylski, Romantyzm, Warszawa 1997. 



B i b l i o g r a f i a                     | 461 

 

T. Wojeński, Historia literatury polskiej, Warszawa 1946.  
K. Wojtyła, Poezje, Dramaty, Szkice; Tryptyk rzymski – Jan Paweł II, 

Wstęp: Marek Skwarnicki, Wydawnictwo „Znak”, Kraków 2004. 
Wychowanie na rozdrożu. Personalistyczna filozofia wychowania, 

F. Adamski (red.), Kraków 1999. 
Zarys dziejów literatury polskiej, Juliusz Kleiner, cz. I i II (od po-

czątków do 1918), Włodzimierz Maciąg, cz. III (1918-1966); 
Wrocław 1974. 

A. Zawada, Jarosław Iwaszkiewicz, Warszawa 1994. 
A. Zawada, Miłosz, Wrocław 1996. 
Z dziejów edukacji literackiej w Galicji. Pod red. M. Inglota. 

Wrocław 1983. 
Zjazd Polonistów 1995 (Zagadnienia edukacyjne), B. Chrząstowska, 

Z. Uryga (red.), Kraków 1995. 
S. Żeromski, Syzyfowe prace, Warszawa 1973. 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
„...Układ pracy jest logicznie przemyślany, strona filologiczna 

jest rozwiązana perfekcyjnie; pracę czyta się z dużym, niesłabną-
cym zainteresowaniem. Pisana jest przy tym językiem zrozumia-
łym – można jedynie pogratulować Autorowi, że wprowadził tyle 
nowych wiadomości, które zgłębia się z ciekawością omal bez 
znużenia. […] Reasumując – jest to „opus magnum” Autora.  
Podział materiału, a przede wszystkim wysoce poprawny język 
zawartych treści zasługuje na najwyższą pochwałę. Uważam, 
że dzieło to może być z pożytkiem czytane i studiowane przez          
szerokie rzesze czytelników”.  

 
           (Z recenzji prof. dr. hab. Zbigniewa Domosławskiego) 

 

 

 

 

 




	Spis treści
	Zamiast wstępu
	„Bohater”
	Krzyż
	Ból
	Priorytet
	Chrześcijańska zasada pomocniczości dopełnieniem nierówności osobowej i zróżnicowań życia społecznego
	Autorytet
	Wielki grzech polskiej współczesności
	Jedność pedagogiki
	Pedagog i nauczyciel
	Treści, systemy, zasady i metody nauczania
	Jeden, wybrany filozof
	Etyka poety i etyka filozofa
	Wprowadzenie w zagadnienia moralne
	Etyka jako terapia wobec zagrożeń
	Demokracja – wolność czy obowiązek?
	Czterej wybitni pedagodzy: Jean Jacques Rousseau (1712-1778), Johann Heinrich Pestalozzi (1746-1827), Johann Friedrich Herbart (1776-1841), John Dewey (1859-1952)
	Trochę historii
	O literaturze dziecięcej
	Ku antropocentryzmowi w procesie dydaktyczno-wychowawczym
	„Kochasz Ty swój kraj?”
	Aktualność epoki romantyzmu
	Zygmunt Krasiński, szkic do portretu
	„Do Zygmunta”. Słowacki wobec Krasińskiego
	Zygmunt Krasiński we współczesnej szkole
	Mickiewicz w korespondencji Zygmunta Krasińskiego
	Poezja Słowackiego w szkole
	Matka i syn – Salomea i Juliusz Słowaccy
	Kobiety w życiu Juliusza Słowackiego
	Czym jest zjawisko intertekstualności? (Julian Tuwim a romantycy)
	Czesław Miłosz – „potomek” Mickiewicza
	Fryderyk Chopin w twórczości Jarosława Iwaszkiewicza
	Poeta beskidzkiego „Czartaka” – u stóp Karkonoszy
	Jan Sztaudynger i Wlastimil Hofman w Karkonoszach
	Goethe i Mickiewicz
	Mickiewicz w edukacji szkolnej
	Spory o Mickiewicza
	Jeden wiersz Czesława Miłosza
	Jeden wiersz Wisławy Szymborskiej
	Eros i Thanatos, czyli o nowelach Tomasza Manna
	Duchowni – kulturze
	Karol Wojtyła jako poeta i dramaturg
	Indeks nazwisk
	Bibliografia

